Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

PERUBAHAN MAKNA GELAR ADAT MELAYU JAMBI DI
TENGAH DINAMIKA SOSIAL MODERN

Zulfikar Aziz Rasyid?, Denny Defrianti?, Debi Alisa Putri®, Yunita Diani Putri*, Putri
Andini®, Rio Febrian Harlefa®
zulfikar.aziz.r@gmail.com?, ddefrianti@unja.ac.id?, debialisap@gmail.com®,
yunitadianil9@gmail.com®, putriandini4223@gmail.com®, rioharefal6@gmail.com®
Universitas Jambi

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji pergeseran makna dan fungsi gelar adat dalam masyarakat Melayu
Jambi di tengah dinamika sosial modern. Latar belakang masalah berangkat dari fenomena
transformasi gelar adat yang semula merupakan institusi otoritatif-sakral menjadi aset
simbolis yang terkomodifikasi. Tujuan artikel adalah untuk menganalisis faktor-faktor
pendorong perubahan serta implikasinya terhadap kelestarian budaya. Melalui metode
penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi terhadap literatur yang relevan, kajian
ini menemukan bahwa pergeseran nilai gelar adat terutama didorong oleh kapitalisasi
ekonomi, birokratisasi negara, revolusi digital, dan mobilitas sosial. Implikasinya bersifat
paradoksal: di satu sisi terjadi erosi otoritas dan pendangkalan makna, namun di sisi lain
membuka ruang revitalisasi dan adaptasi kreatif. Simpulan penelitian menekankan bahwa
keberlanjutan budaya bergantung pada kapasitas masyarakat adat dalam menyeimbangkan
preservasi nilai-nilai inti dengan adaptasi yang relevan terhadap tuntutan zaman, sehingga
gelar adat dapat tetap menjadi living tradition yang bermakna.

Kata Kunci: Gelar Adat, Perubahan Makna, Masyarakat Melayu Jambi, Kapitalisasi
Simbolik.

ABSTRACT

This study examines the shift in meaning and function of traditional titles in Jambi Malay society
amid modern social dynamics. The background stems from the phenomenon of the transformation
of these titles from a sacred-authoritative institution into a commodified symbolic asset. The
article aims to analyze the driving factors of this change and its implications for cultural
sustainability. Using a qualitative research method with a content analysis approach on relevant
literature, the study finds that the shift in the value of traditional titles is primarily driven by
economic capitalization, state bureaucratization, the digital revolution, and social mobility. The
implications are paradoxical: on one hand, there is an erosion of authority and a shallowing of
meaning, but on the other, it opens space for creative revitalization and adaptation. The research
concludes that cultural sustainability depends on the capacity of the customary community to
balance the preservation of core values with adaptation relevant to the demands of the times, so
that traditional titles can remain a meaningful living tradition.

Keywords: Traditional Titles, Meaning Shift, Jambi Malay Society, Symbolic Capitalization.

PENDAHULUAN

Gelar adat dalam masyarakat Melayu Jambi merupakan salah satu pilar penopang
struktur sosial dan kultural yang telah berakar sejak masa kesultanan. Sistem gelar seperti
Datuk, Rio, Depati, dan Ninik Mamak tidak hanya berfungsi sebagai penanda status, tetapi
juga merupakan manifestasi dari otoritas politik, hukum adat, dan kepemimpinan spiritual

20


mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:debialisap@gmail.com3
mailto:halassonparasiann@gmail.com4
mailto:halassonparasiann@gmail.com4
mailto:putriandini4223@gmail.com5

yang mengatur tata kehidupan komunal. Namun, dalam beberapa dekade terakhir, arus
modernisasi yang ditandai oleh kapitalisme global, birokratisasi negara, dan revolusi
digital telah menciptakan tekanan dan transformasi mendalam pada berbagai institusi
tradisional, termasuk sistem gelar adat.

Di tengah dinamika sosial modern, terjadi pergeseran yang signifikan dalam
pemaknaan dan fungsi gelar-gelar tersebut. Gelar yang semula bersifat sakral dan menjadi
sumber legitimasi politik-kultural, kini semakin sering ditempatkan dalam logika pasar
sebagai modal sosial, komoditas pariwisata, atau alat legitimasi dalam kontestasi politik
elektoral. Perubahan ini melahirkan ketegangan antara upaya pelestarian nilai-nilai otentik
dengan tuntutan adaptasi pragmatis, sekaligus memunculkan pertanyaan mendasar tentang
masa depan institusi adat dalam menjaga identitas kolektif masyarakat Melayu Jambi.

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara
kritis transformasi makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi serta faktor-faktor sosial
modern yang mendorongnya. Fokus kajian difokuskan pada dua pertanyaan penelitian:
Bagaimana bentuk pergeseran nilai dan fungsi gelar adat Melayu Jambi dari masa
tradisional ke konteks kontemporer? Faktor-faktor sosial modern apa yang paling dominan
mendorong perubahan tersebut, serta implikasi seperti apa yang ditimbulkannya terhadap
proyek kelestarian budaya?

Signifikansi penelitian ini terletak pada kontribusinya untuk mengisi celah akademik
dalam memahami strategi adaptasi institusi lokal di tengah perubahan global. Secara
praktis, temuan artikel ini diharapkan dapat menjadi bahan refleksi bagi para pemangku
kepentingan adat, pemerintah, dan masyarakat dalam merumuskan kebijakan dan praksis
pelestarian budaya yang tidak sekadar menjaga bentuk, tetapi juga menghidupi nilai dan
ruhnya di era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah, yang meliputi empat tahapan
yaitu Heuristik kami melakukan pengumpulan sumber primer dan sekunder dari arsip,
jurnal, laporan, dan studi literatur terkait, Kritik Sumber kami melakukan kritik baik
eksternal maupun internal untuk menguji kredibilitas dan keakuratan sumber yang telah
kami kumpulkan sebelumnya, Interpretasi lalu kami menghubungkan fakta-fakta yang
telah diverifikasi untuk membangun narasi dan analisis kausalitas, dan Historiografi lalu
tahapan terakhir yaitu kami melakukan penulisan narasi sejarah secara sistematis dan
kritis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat dan Multifungsi Gelar Adat dalam Masyarakat Melayu Jambi Tradisional
Untuk memahami perubahan makna gelar adat di era modern, Kita harus terlebih
dahulu mendalami dengan seksama hakikat dan fungsi aslinya dalam masyarakat
tradisional. Dalam konteks ini, gelar adat Melayu Jambi seperti Datuk, Ninik Mamak, Rio,
Manti, dan Pangiranbukanlah sekadar hiasan nama atau simbol status kosong. la
merupakan suatu sistem institusional yang kompleks, holistik, dan vital, yang berperan
sebagai kerangka kerja (framework) utama pengorganisasian kehidupan sosial, politik,
hukum, dan spiritual. Gelar adat adalah poros tempat seluruh aspek masyarakat tradisional

21



berputar dan menemukan keseimbangannya.®

Berikut adalah penjabaran mendetail mengenai fungsi-fungsi multidimensional
tersebut:

1. Fungsi Struktural-Politik: Rangkaian Pemerintahan dan Otoritas

Dalam tatanan tradisional, gelar adat membentuk suatu birokrasi pemerintahan adat
yang hierarkis dan fungsional. Struktur ini sering kali merupakan miniatur atau penerusan
dari sistem Kesultanan Jambi di tingkat lokal (marga atau pesukuan).

Sebagai Alat Legitimasi Kekuasaan: Sebelum negara modern dengan
administrasinya hadir, otoritas untuk memimpin, mengatur, dan mengambil keputusan
bersumber dari adat. Gelar adalah instrument legitimasi utama. Seseorang yang
menyandang gelar Datuk, misalnya, diakui kekuasaannya bukan karena pemilihan suara
terbanyak, melainkan karena ia memenuhi syarat keturunan (genealogis) dari garis
pemimpin sebelumnya dan dipilih melalui mufakat para sesepuh. Proses ini memberikan
kepadanya daulat (kewibawaan yang sah dan dihormati).?

Sebagai Struktur Pemerintahan Lokal: Setiap gelar memiliki wilayah otoritas dan
tanggung jawab spesifik. Ninik Mamak (secara harfiah berarti "kakek atau paman™) adalah
pemimpin dari suatu kaum atau keluarga besar. la berfungsi layaknya "kepala
pemerintahan” di tingkat komunitas terkecil, mengurus masalah internal keluarga, tanah
ulayat, dan pernikahan. Sementara Datuk sering kali memimpin suatu suku atau marga
yang lebih besar, yang terdiri dari beberapa kaum. la bertindak sebagai regulator, hakim,
dan diplomat yang mewakili sukunya dalam hubungan dengan marga lainnya.® Gelar-gelar
lain seperti Manti (juru bicara/pelaksana), Panghulu (pemimpin upacara), dan Rio
(perempuan bangsawan) melengkapi struktur kepemimpinan ini dengan peran-peran
khususnya.

2. Fungsi Sosial-ldentitas: Perekat Kolektivitas dan Peta Kekerabatan

Gelar adat berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang paling jelas dan
terdiferensiasi.

Kartu Nama Kolektif: Sebutan gelar seseorang seketika mengungkapkan banyak
informasi: marga asalnya (misalnya, Datuk yang berasal dari Marga VII Koto akan
berbeda gelar spesifiknya dengan Datuk dari Marga IX Koto), wilayah geografis
ulayatnya, dan strata sosialnya dalam masyarakat. Ini menciptakan sebuah "peta sosial"
yang dipahami bersama oleh seluruh anggota masyarakat Melayu Jambi.*

Pengatur Hubungan Sosial: Gelar menentukan bagaimana seseorang harus
diperlakukan dan bagaimana ia harus memperlakukan orang lain. Seorang pemuda harus
bersikap sopan santun dan beradab di hadapan Ninik Mamak-nya. Sebaliknya, Ninik
Mamak berkewajiban untuk bersikap bijaksana dan melindungi. Gelar dengan demikian

!Lihat M. Ali Hanafiah dkk., Filsafat Hidup Orang Jambi (Jambi: Pemerintah Daerah Tingkat | Jambi,
1993), him. 45. Hanafiah menegaskan bahwa adat bagi orang Jambi adalah "sistem nilai yang
menjadi pedoman hidup" yang menyatu dalam setiap lini, dan gelar adalah manifestasi operasional
dari sistem tersebut.

2 Sutan Syarifuddin dalam "Konsep Kedaulatan dalam Masyarakat Adat Minangkabau dan Melayu Jambi:
Sebuah Tinjauan Komparatif," Jurnal Antropologi Sosial Budaya 8, no. 2 (2022): him. 112.

3 “Dinamika Kepemimpinan Adat dalam Masyarakat Melayu Jambi,” Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya
22, no. 1 (2019): him. 30-35

4 Edi Warsidi dan M. Nurkhan, Adat Istiadat Melayu Jambi: Kajian Nilai-Nilai Budaya (Jambi: Kantor
Bahasa Provinsi Jambi, 2010), him. 98-105

22



menjadi skrip untuk interaksi sosial yang teratur dan harmonis, mencegah terjadinya
kesalahpahaman dan konflik horizontal .

Mekanisme Integrasi dan Solidaritas: Rasa memiliki (sense of belonging) yang
kuat terbangun karena setiap individu terikat dalam suatu jaringan kekerabatan (sanak
saudaro) yang dipimpin oleh seorang pemangku gelar. Dalam suka (seperti perkawinan,
panen) dan duka (kematian, musibah), tanggung jawab kolektif diorganisir melalui
struktur yang dibentuk oleh gelar-gelar ini. Solidaritas kelompok terjaga karena ada figur
sentral (Datuk/Ninik Mamak) yang menjadi simbol pemersatu.

3. Fungsi Hukum-Normatif: Konstitusi dan Lembaga Peradilan yang Hidup

Masyarakat tradisional Melayu Jambi memiliki sistem hukumnya sendiri yang
mandiri, dan gelar adat adalah aktor utama di dalamnya.

Penyimpan dan Penafsir Hukum Adat: Hukum adat (seloko adat) yang tidak tertulis
hidup dalam ingatan dan kebijaksanaan para pemangku gelar senior. Mereka adalah "buku
hukum yang berjalan". Pengetahuan tentang sanksi untuk pelanggaran tertentu, aturan
pembagian warisan, atau tata cara penyelesaian sengketa tanah diwariskan secara turun-
temurun kepada para penyandang gelar.®

Lembaga Peradilan Tingkat Pertama: Sebagian besar sengketa dalam masyarakat
diselesaikan di lapangan adat, bukan di pengadilan negara. Prosesnya diawali dengan
musyawarah yang dipimpin oleh Ninik Mamak dari pihak yang bersengketa. Jika tidak
tercapai kesepakatan, perkara naik ke tingkat Datuk, bahkan bisa ke Rapat Adat yang
dihadiri oleh beberapa Datuk. Keputusan (keputusan adat) yang dihasilkan bersifat final
dan mengikat secara moral dan sosial. Sanksinya bisa berupa denda (dendah), pengucilan
sementara, atau dalam kasus sangat berat, pengusiran dari komunitas.’

Penjaga Moral dan Etika Publik: Para pemangku gelar bertindak sebagai teladan
(uswah). Perilaku mereka diharapkan mencerminkan nilai-nilai luhur Melayu seperti malu
(rasa sungkan/harga diri), jujur, amanah (dapat dipercaya), dan tenggang rasa. Mereka
berhak menegur bahkan memberikan sanksi moral kepada anggota masyarakat yang
dianggap menyimpang dari norma-norma ini, bukan berdasarkan kekuasaan absolut, tetapi
berdasarkan otoritas kultural yang diberikan oleh adat.

4. Fungsi Spiritual-Kosmologis: Penjaga Keseimbangan Alam dan Leluhur

Fungsi ini sering kali kurang terangkat dalam analisis sosiologis modern, tetapi
merupakan bagian integral dari pemahaman tradisional.

Penghubung dengan Leluhur: Banyak gelar, terutama yang berkaitan dengan
kepemimpinan suku, diyakini memiliki kaitan langsung dengan leluhur pendiri (nenek
moyang) marga tersebut. Penyandang gelar dipandang sebagai penerus dan perwakilan
leluhur di dunia nyata. Oleh karena itu, ia juga bertanggung jawab untuk menjaga
hubungan baik dengan leluhur melalui ritual-ritual tertentu dan menjaga pusaka (benda
warisan sakral) yang diwariskan.®

5> Samin S.M., Seloko Adat Melayu Jambi (Jambi: Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Provinsi Jambi, 2001),
him. 23-30.

6 Samin S.M., Seloko Adat..., him. 56-60

” Jurnal Hukum dan Peradilan 8, no. 2 (2019): him. 240-250.

8 “Nilai Spiritual dalam Upacara Adat Melayu Jambi,” Jurnal Melayu: Jurnal Ilmiah Kebudayaan dan
Kemanusiaan 15, no. 1 (2018): him. 85-92.

23



Ritus Penyeimbang Kosmos: Prosesi pemberian gelar (upacara pengangkatan)
adalah sebuah ritus peralihan (rite of passage) yang sakral. Upacara dengan zikir, doa-doa,
kenduri, dan penyerahan simbol-simbol seperti keris atau tengkuluk (destar) bukan hanya
seremonial sosial. Ritual ini dimaknai sebagai proses pemindahan daulat
(energi/kewibawaan spiritual) dan permohonan restu kepada Allah SWT dan arwah
leluhur. Tujuannya adalah untuk menjaga keseimbangan (balance) antara dunia manusia
(alam nyata) dengan dunia ghaib (alam batin), serta antara komunitas manusia dengan
alam lingkungannya.®Seorang pemimpin yang sah secara adat diyakini akan membawa
keselamatan dan kesejahteraan bagi wilayahnya.

Mekanisme Pemberian Gelar: Syarat Ketat yang Menjaga Kewibawaan

Keseluruhan fungsi di atas hanya dapat berjalan efektif jika gelar diberikan melalui
protokol adat yang ketat dan selektif. Mekanisme ini bertindak sebagai filter untuk
menjaga kualitas dan legitimasi pemangku gelar. Prosesnya umumnya melibatkan:

1. Verifikasi Genealogis (Asal-Usul): Calon harus membuktikan garis keturunannya
tersambung kepada pemangku gelar sebelumnya atau kepada leluhur pendiri. Ini adalah
syarat primer yang tidak dapat ditawar.

2. Penilaian Kapabilitas Pribadi: Calon dinilai karakter, akhlak, pengetahuan agama dan
adat, kewibawaan, serta kemampuan berbicara dan bermusyawarah. Seorang yang
bebal (bodoh) atau buruk kelakuan tidak akan diangkat, meskipun ia keturunan
langsung.

3. Musyawarah untuk Mufakat (Rapai Adat): Keluarga besar mengadakan rapat internal
untuk membahas calon. Jika disetujui, kemudian dibawa ke rapat yang lebih luas yang
dihadiri oleh Ninik Mamak dan Datuk dari suku/marga terkait. Keputusan harus dicapai
dengan mufakat, bukan voting.

4. Upacara Pengangkatan Resmi (Bermano Adat): Tahap puncak adalah upacara adat
yang khidmat dan biasanya mahal. Ritual ini meliputi pembacaan seloko adat (mantera
adat yang berisi nasihat dan pengesahan), penyerahan atribut (seperti pakaian adat,
keris), dan kenduri dengan menyembelih hewan (kerbau atau kambing). Upacara ini
adalah pengumuman publik sekaligus pengesahan sakral yang melibatkan seluruh
komunitas dan tokoh adat dari marga lain sebagai saksi.'

Dengan demikian dalam ekosistem sosial tradisional Melayu Jambi, gelar adat
merupakan institusi total yang mengatur kehidupan dari buaian hingga ke liang lahat. la
adalah konstitusi tidak tertulis, badan legislatif-eksekutif, mahkamah agung, sekaligus
lembaga keagamaan lokal yang menyatu dalam figur-figur pemangku gelar. Pemahaman
mendalam tentang kompleksitas dan vitalitas fungsi tradisional inilah yang kemudian
menjadi tolok ukur krusial untuk menganalisis seberapa jauh gelar-gelar ini telah bergeser,
tereduksi, atau bahkan bertransformasi dalam menghadapi gelombang perubahan sosial,
politik, dan ekonomi di era modern. Pergeseran itu tidak hanya terjadi pada "makna"-nya
secara semantik, tetapi lebih fundamental lagi pada fungsi sosial dan legitimasinya dalam
mengatur tata kehidupan masyarakat kontemporer.

9 Sushartami, “Nilai Spiritual...”, hlm. 90. Penulis menjelaskan bagaimana upacara adat bertujuan untuk
memulihkan keseimbangan (re-integrasi) kosmos yang terganggu oleh suatu peristiwa, seperti
pergantian kepemimpinan.

10 (Jambi: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi Jambi, 2015), him. 72-80.

24



Faktor Penggerak Pergeseran Makna Serta Gelar Adat Melayu Jambi
e Komodifikasi Ekonomi: Gelar sebagai Modal Sosial dan Aset Pasar

Dinamika ekonomi modern menjadi pendorong utama transformasi makna gelar adat
dari amanah leluhur menjadi aset yang dapat dipertukarkan. Logika kapitalisme telah
meresap ke dalam sistem nilai adat, mengubah gelar menjadi suatu bentuk modal simbolis
(symbolic capital) yang dapat dikonversi menjadi keuntungan material dan sosial. '
Pergeseran ini terwujud dalam beberapa manifestasi kunci.

Pertama, gelar berfungsi sebagai modal sosial (social capital) yang kritis dalam
membangun jaringan bisnis dan reputasi. Seorang penyandang gelar Datuk atau Rio
memperoleh akses dan kepercayaan (trust) yang lebih mudah dalam transaksi ekonomi,
khususnya yang melibatkan sumber daya lokal atau komunitas. 12 Kedua, terjadi
komodifikasi langsung di sektor pariwisata dan kreatif, di mana gelar adat menjadi bagian
dari paket pertunjukan budaya yang dijual kepada wisatawan. Nilai sakral dan eksklusif
direduksi menjadi nilai tontonan dan daya tarik pasar.’® Ketiga, dan paling problematis,
adalah transaksionalisasi proses pemberian gelar. Dasar penganugerahan yang seharusnya
berupa jasa, kebijaksanaan, dan kesalehan (achieved status) terancam tergantikan oleh
pertimbangan materi. Praktik pemberian gelar yang dikaitkan dengan sumbangan atau
kemampuan ekonomi tertentu telah dilaporkan di beberapa komunitas, menggeser
legitimasi dari moral ke finansial.

e Transformasi Politik dan Mediatisasi: Peralihan Otoritas ke Ruang Simbolik

Dua kekuatan modern lainnya negara-bangsa dan revolusi digital telah secara
fundamental mengubah peta otoritas dan representasi gelar.

Di satu sisi, demokratisasi dan birokratisasi negara modern telah mengambil alih
fungsi-fungsi pemerintahan dan hukum yang sebelumnya melekat pada pemegang gelar.
Otoritas substantif Depati atau Ninik Mamak dalam mengadili sengketa dan mengatur
wilayah telah digantikan oleh Kepala Desa, Pengadilan Negeri, dan perangkat hukum
negara.* Akibatnya, gelar mengalami desakralisasi politik dan beralih ke ranah pengaruh
yang bersifat kultural dan simbolis. Dalam kontestasi politik elektoral, gelar dimanfaatkan
sebagai alat legitimasi simbolik untuk membangun citra kedekatan dengan akar tradisi dan
menggalang dukungan dari pemilih yang masih mengakui kewibawaan adat.*®

Di sisi lain, revolusi digital dan media sosial menciptakan medan representasi baru.
Gelar adat mengalami mediatisasi, di mana keberadaannya dikonstruksi dan ditampilkan
melalui platform seperti Instagram dan Facebook. Praktik ini mengubah gelar menjadi
komponen identitas digital dan personal branding. Kewibawaan yang dulu dibangun
melalui interaksi tatap muka dan pengakuan komunal jangka panjang, Kkini dapat
direpresentasikan dan bahkan dibentuk melalui strategi pencitraan di ruang maya. Hal ini

11 Nelly Palmina dkk., "Gelar Adat sebagai Modal Sosial dalam Komunikasi Politik di Jambi," Jurnal
Komunikasi 14, no. 2 (2022): 191.

12 R.A. Putra, "Dinamika Gelar Adat pada Masyarakat Melayu Jambi di Era Globalisasi," Jurnal
Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 22, no. 1 (2020): 82.

13 Rina Febriana, "Komodifikasi Adat Melayu Jambi dalam Festival Pesona Sungai Batanghari,” Jurnal limu
Budaya 16, no. 1 (2022): 35

14 Nopriyasman, "Sistem Pemerintahan Adat Marga di Jambi Pasca Kesultanan," Jurnal IImu Sosial dan
Humaniora 10, no. 2 (2021): 215

15 palmina dkk. (2022), him. 201-205

25



membuka peluang sekaligus risiko: peluang untuk memperkenalkan adat ke khalayak luas,

namun risiko terhadap pendangkalan makna, di mana gelar menjadi sekadar filter estetika

tanpa substansi tanggung jawab.

e Mobilitas Sosial, Pendidikan, dan Globalisasi: Konteks Sosio-Kultural yang Beruba

Lanskap sosio-kultural masyarakat yang berubah turut menjadi tekanan bagi sistem
nilai gelar. Mobilitas sosial vertikal yang kini lebih ditentukan oleh prestasi pendidikan
dan ekonomi ketimbang keturunan, mengubah logika stratifikasi. Gelar adat sering kali
berfungsi sebagai komplementer bagi status kelas menengah baru (profesional, pengusaha)
untuk memperkaya identitasnya dengan dimensi kultural dan sejarah.*®

Sistem pendidikan formal yang berlandaskan rasionalitas ilmiah dan nilai-nilai
universal, secara halus menggeser epistemologi masyarakat yang mengandung unsur
magis-religius sebagai fondasi kesakralan gelar. Generasi muda terdidik cenderung
mendekati gelar dengan kerangka berpikir yang lebih kritis dan instrumental,
mempertanyakan relevansi praktisnya dalam kehidupan modern.

Akhirnya, arus globalisasi dan pluralisme nilai membawa tantangan tersendiri.
Dominasi hukum nasional atas hukum adat melemahkan fungsi legalistik gelar. Sementara
itu, infiltrasi nilai-nilai global seperti individualisme, egalitarianisme, dan meritokrasi
menciptakan ketegangan dengan nilai hierarkis, kolektivisme, dan keturunan yang inheren
dalam sistem gelar. Ketegangan ini, misalnya, terejawantah dalam perdebatan tentang
kesetaraan gender, yaitu hak perempuan untuk mewarisi atau menyandang gelar tertentu
yang secara tradisional bersifat patriarkal. Pluralisme ini memaksa masyarakat adat untuk
terus-menerus menegosiasikan dan memaknai ulang aturan-aturan tradisional agar tetap
dapat diterima dalam konteks nilai-nilai global yang dominan.

Implikasi dan Tantangan Pergeseran Makna Terhadap Kelestarian Budaya Melayu

Jambi

Perubahan makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi bukanlah fenomena yang
steril, melainkan membawa implikasi mendalam dan menciptakan tantangan multidimensi
bagi proyek pelestarian budaya. Pergeseran dari otoritas sakral ke modal simbolik ini
menempatkan kebudayaan Melayu Jambi pada persimpangan antara preservasi otentisitas
dan adaptasi pragmatis.

Implikasi Terhadap Kelestarian Budaya: Antara Erosi dan Revitalisasi Transformasi
yang terjadi menghasilkan implikasi paradoksal, yaitu proses erosi sekaligus revitalisasi
secara bersamaan.

Di Satu Pihak, Terjadi Implikasi yang Bersifat Menggerus:

1. Dekomposisi Otoritas dan Fragmentasi Pengetahuan: Melemahnya otoritas substantif
para penyandang gelar adat berimplikasi pada terfragmentasinya kepemimpinan
kultural. Jika gelar hanya menjadi simbol tanpa kewenangan mengikat, maka
kemampuan untuk menjaga kohesi sosial, menyelesaikan sengketa adat, dan menjaga
kesinambungan tradisi menjadi berkurang.!’ Pengetahuan adat yang kompleks (local
wisdom) yang seharusnya melekat pada setiap jenjang gelar berisiko menyempit
menjadi sekadar ritual seremonial.

2. Komersialisasi dan Kehilangan Makna Intrinsik: Ketika gelar menjadi komoditas, nilai

16 putra (2020), him. 87
7 Husnu Abadi dkk., Adat Istiadat Melayu Jambi (Jambi: Pemerintah Provinsi Jambi, 2003), him. 78

26



intrinsiknya sebagai amanah leluhur dan pencapaian spiritual terancam tergantikan oleh
nilai tukar ekonomi. Hal ini dapat mengakibatkan inflasi simbolik, di mana gelar
menjadi terlalu mudah diperoleh sehingga kehilangan rasa hormat dan kewibawaannya
di mata komunitas. !® Pelestarian budaya yang sejati memerlukan pemahaman
mendalam terhadap makna, bukan hanya pemeliharaan bentuk luarnya yang sudah
dikomersialkan.

Kesenjangan Generasi dan Dislokasi Makna: Persepsi generasi muda yang melihat
gelar secara instrumen dan simbolis, tanpa diiringi pemahaman tentang tanggung jawab
komunalnya, menciptakan dislokasi makna. Gelar terancam menjadi "bahasa™ yang
tidak lagi dipahami sepenuhnya oleh generasi penerus, hanya diwarisi sebagai label
tanpa konten nilai. Ini merupakan ancaman serius bagi keberlanjutan transmisi budaya.

Di Pihak Lain, Muncul Implikasi yang Bersifat Merevitalisasi:

Demokratisasi Akses dan Inklusivitas: Pergeseran dari basis keturunan murni ke basis
prestasi (meski terkadang material) membuka peluang bagi individu dari luar garis
keturunan tradisional untuk berkontribusi dan diakui dalam sistem adat. Ini dapat
menjadi mekanisme regenerasi dan penyegaran kepemimpinan adat dengan masuknya
figur-figur kompeten dari berbagai latar.®

. Adaptasi dan Relevansi Kontemporer: Kemampuan gelar adat untuk berfungsi sebagai

modal sosial dan identitas di ruang publik modern justru menjadi strategi ketahanan
budaya. Dengan tetap eksis dalam percaturan ekonomi, politik, dan media, gelar adat
memastikan bahwa budaya Melayu Jambi tidak terpinggirkan sebagai artefak masa lalu,
tetapi tetap menjadi bagian dari percakapan masa kini.?
Glokalisasi Identitas: Dalam konteks masyarakat urban dan global, gelar adat berfungsi
sebagai anchor identity yang kuat. Bagi perantau, gelar menjadi pemersatu komunitas
marga dan penanda identitas yang membedakan mereka dalam melting pot budaya
nasional maupun global. Ini justru memperkuat jaringan sosial berbasis budaya.
Tantangan Keberlanjutan di Tengah Modernitas Implikasi paradoksal di atas

melahirkan serangkaian tantangan konkret yang harus dihadapi untuk memastikan
kelestarian yang bermakna.

1.

Tantangan Otentisitas vs. Adaptasi: Tantangan terbesar adalah menemukan
keseimbangan antara menjaga otentisitas makna sakral dan prosedural gelar dengan
kebutuhan untuk beradaptasi agar relevan. Bagaimana merumuskan standar yang dapat
menerima bentuk-bentuk baru kontribusi (misalnya dalam advokasi digital atau
lingkungan) sebagai dasar pemberian gelar, tanpa mengorbankan prinsip dasar
kesalehan dan pengabdian pada komunitas?

. Tantangan Regenerasi yang Berkualitas: Regenerasi pemegang gelar tidak lagi sekadar

mencari penerus berdasarkan garis darah, tetapi menemukan individu yang memiliki
komitmen kultural sekaligus kapasitas untuk menjembatani dunia adat dengan realitas
modern. Membangun kurikulum dan proses pendidikan adat yang sistematis bagi calon

18 R.A. Putra, "Dinamika Gelar Adat pada Masyarakat Melayu Jambi di Era Globalisasi," Jurnal

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 22, no. 1 (2020): 89

19 Nopriyasman, "Sistem Pemerintahan Adat Marga di Jambi Pasca Kesultanan," Jurnal IImu Sosial dan

Humaniora 10, no. 2 (2021): 222

20 Nelly Palmina dkk., "Gelar Adat sebagai Modal Sosial dalam Komunikasi Politik di Jambi," Jurnal

Komunikasi 14, no. 2 (2022): 208
27



penerus gelar menjadi keharusan.

3. Tantangan Kelembagaan dan Legitimasi: Fragmentasi otoritas pemberi gelar antara
lembaga adat formal, kerabat kesultanan, dan organisasi marga mandiri menciptakan
krisis legitimasi. Diperlukan upaya untuk merumuskan tata kelola (governance) sistem
gelar yang inklusif, transparan, dan diakui secara luas, guna mencegah konflik dan
memperkuat posisi tawar adat di hadapan negara dan pasar.?

4. Tantangan Dokumentasi dan Digitalisasi: Untuk mengatasi dislokasi makna
antargenerasi, pengetahuan yang melekat pada setiap gelar harus didokumentasikan
secara komprehensif tidak hanya ritualnya, tetapi juga filsafat, kisah para penyandang
terdahulu, dan kewajibannya. Digitalisasi arsip dan penciptaan konten edukatif yang
menarik bagi generasi muda menjadi tantangan sekaligus peluang besar.

Kelestarian budaya masyarakat Melayu Jambi dalam konteks gelar adat tidak lagi
dapat didefinisikan sebagai upaya mempertahankan kemurnian statis. Sebaliknya,
kelestarian harus dimaknai sebagai kemampuan untuk mengelola perubahan secara kritis
dan kreatif. Masa depan gelar adat bergantung pada kapasitas para pemangku kepentingan
untuk menjawantahkan nilai-nilai inti (seperti kebijaksanaan, pengabdian, dan
kepemimpinan untuk komunitas) ke dalam bentuk dan fungsi baru yang sesuai dengan
zaman, tanpa kehilangan ruhnya. Tantangannya adalah menjadikan gelar adat sebagai
living and guiding tradition, bukan sekadar inherited and decorative label.

KESIMPULAN

Acrtikel ini telah mengkaji transformasi makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi
dalam konteks dinamika sosial modern. Berdasarkan analisis, dapat ditarik tiga
kesimpulan utama.

Gelar adat telah mengalami peralihan fungsi dari suatu institusi otoritatif yang sakral
menjadi suatu aset simbolis yang multifungsi. Awalnya berperan sebagai penopang utama
struktur politik, hukum, dan sosial dalam kesultanan dan masyarakat marga, gelar Kini
lebih dominan beroperasi sebagai modal sosial (social capital), penanda identitas kultural,
dan instrumen dalam ekonomi pasar. Pergeseran ini merefleksikan strategi adaptasi sistem
budaya tradisional agar tetap eksis, meski berisiko mengurangi kedalaman makna dan
tanggung jawab komunal yang inheren di dalamnya.

Transformasi tersebut dipacu oleh konstelasi faktor-faktor modern yang saling
terkait. Kombinasi antara logika kapitalistik, negara-bangsa birokratis, dan revolusi digital
telah menciptakan lingkungan baru yang mendorong komodifikasi, desakralisasi politik,
dan mediatisasi gelar adat. Sementara itu, mobilitas sosial vertikal, pendidikan formal, dan
infiltrasi nilai global (seperti individualisme dan egalitarianisme) mengubah landasan
stratifikasi sosial dan kerangka berpikir masyarakat, sehingga mendorong reinterpretasi
terhadap nilai hierarkis dan genealogis yang menjadi fondasi sistem gelar.

Implikasi dari perubahan ini bersifat paradoksal, sekaligus menggerus dan
merevitalisasi kelestarian budaya. Di satu sisi, muncul ancaman seperti dekomposisi
otoritas adat, inflasi nilai akibat komersialisasi, dan kesenjangan pemahaman
antargenerasi. Di sisi lain, terbuka peluang untuk inklusivitas, relevansi kontemporer, dan

21 Seminar Nasional Kebudayaan Melayu Jambi 2022, sebagaimana tercatat dalam prosidingnya, him. 112-
120.

28



penguatan jaringan identitas kultural, khususnya di ruang urban dan global. Tantangan
keberlanjutan yang sentral adalah merumuskan keseimbangan kritis antara menjaga
otentisitas nilai inti (seperti kebijaksanaan dan kepemimpinan untuk komunitas) dengan
merancang mekanisme adaptasi yang relevan. Ke depannya, kelestarian gelar adat sebagai
living tradition bergantung pada kapasitas para pemangku kepentingan untuk mengelola
perubahan ini secara reflektif, menjadikannya bukan sekadar warisan dekoratif, tetapi
kerangka etis yang hidup dan membimbing masyarakat Melayu Jambi menjawab
tantangan zamannya.

DAFTAR PUSTAKA

Chaniago, H. (2019). Dinamika kepemimpinan adat dalam masyarakat Melayu Jambi.
Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22(1), 28-42.

Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi Jambi. (2015). Buku panduan adat istiadat Jambi.
Pemerintah Provinsi Jambi.

Febriana, R. (2022). Komodifikasi adat Melayu Jambi dalam Festival Pesona Sungai Batanghari.
Jurnal llmu Budaya, 16(1), 32-45.

Hanafiah, M. A., Radjab, M., & Thalib, A. (1993). Filsafat hidup orang Jambi. Pemerintah Daerah
Tingkat | Jambi.

Husnu Abadi, Y., Thalib, M., & M. Ali, H. (2003). Adat istiadat Melayu Jambi. Pemerintah
Provinsi Jambi.

Lembaga Adat Provinsi Jambi. (2010). Pokok-pokok hukum adat pemerintahan marga di Jambi.
Lembaga Adat Provinsi Jambi.

Nopriyasman. (2021). Sistem pemerintahan adat marga di Jambi pasca kesultanan. Jurnal lImu
Sosial dan Humaniora, 10(2), 210-225. https://doi.org/10.24198/jsh.v10i2.33456

Novayanti, R. (2020). Kedudukan perempuan dalam sistem gelar adat Melayu Jambi: Studi gelar
Rio. Kafaah: Journal of Gender Studies, 10(2), 153-168.
https://doi.org/10.15548/jk.v10i2.425

Palmina, N., Suryadi, & Syaifullah. (2022). Gelar adat sebagai modal sosial dalam komunikasi
politik di Jambi. Jurnal Komunikasi, 14(2), 191-210. https://doi.org/10.36080/jk.v14i2.1789

Putra, R. A. (2020). Dinamika gelar adat pada masyarakat Melayu Jambi di era globalisasi. Jurnal
Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22(1), 78-95.
https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n1.p78-95.2020

Risno. (2018). Eksistensi hukum adat dalam penyelesaian sengketa di masyarakat Melayu Jambi
[Tesis magister hukum, Universitas Jambi]. Repositori  Universitas  Jambi.
http://repository.unja.ac.id/id/eprint/4890

Samin, S. M. (2001). Seloko adat Melayu Jambi. Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Provinsi
Jambi.

Sushartami, W. (2018). Nilai spiritual dalam upacara adat Melayu Jambi. Jurnal Melayu: Jurnal
IImiah Kebudayaan dan Kemanusiaan, 15(1), 84-95.

Syarifuddin, S. (2022). Konsep kedaulatan dalam masyarakat adat Minangkabau dan Melayu
Jambi: Sebuah tinjauan komparatif. Jurnal Antropologi Sosial Budaya, 8(2), 108-122.
Warsidi, E., & Nurkhan, M. (2010). Adat istiadat Melayu Jambi: Kajian nilai-nilai budaya. Kantor

Bahasa Provinsi Jambi.
Zulkifli. (2019). Eksistensi hukum adat dalam penyelesaian sengketa di masyarakat Melayu Jambi.
Jurnal Hukum dan Peradilan, 8(2), 237-256. https://doi.org/10.25216/jhp.8.2.2019.237-256.

29



