
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

20 
 
 
 
 
 

PERUBAHAN MAKNA GELAR ADAT MELAYU JAMBI DI 

TENGAH DINAMIKA SOSIAL MODERN 
 

Zulfikar Aziz Rasyid1, Denny Defrianti2, Debi Alisa Putri3, Yunita Diani Putri4, Putri 

Andini5, Rio Febrian Harlefa6 

 zulfikar.aziz.r@gmail.com1, ddefrianti@unja.ac.id2, debialisap@gmail.com3,  

yunitadiani19@gmail.com4, putriandini4223@gmail.com5, rioharefa16@gmail.com6      

Universitas Jambi 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji pergeseran makna dan fungsi gelar adat dalam masyarakat Melayu 

Jambi di tengah dinamika sosial modern. Latar belakang masalah berangkat dari fenomena 

transformasi gelar adat yang semula merupakan institusi otoritatif-sakral menjadi aset 

simbolis yang terkomodifikasi. Tujuan artikel adalah untuk menganalisis faktor-faktor 

pendorong perubahan serta implikasinya terhadap kelestarian budaya. Melalui metode 

penelitian kualitatif dengan pendekatan analisis isi terhadap literatur yang relevan, kajian 

ini menemukan bahwa pergeseran nilai gelar adat terutama didorong oleh kapitalisasi 

ekonomi, birokratisasi negara, revolusi digital, dan mobilitas sosial. Implikasinya bersifat 

paradoksal: di satu sisi terjadi erosi otoritas dan pendangkalan makna, namun di sisi lain 

membuka ruang revitalisasi dan adaptasi kreatif. Simpulan penelitian menekankan bahwa 

keberlanjutan budaya bergantung pada kapasitas masyarakat adat dalam menyeimbangkan 

preservasi nilai-nilai inti dengan adaptasi yang relevan terhadap tuntutan zaman, sehingga 

gelar adat dapat tetap menjadi living tradition yang bermakna. 

Kata Kunci: Gelar Adat, Perubahan Makna, Masyarakat Melayu Jambi, Kapitalisasi 

Simbolik. 

 
ABSTRACT 

This study examines the shift in meaning and function of traditional titles in Jambi Malay society 

amid modern social dynamics. The background stems from the phenomenon of the transformation 

of these titles from a sacred-authoritative institution into a commodified symbolic asset. The 

article aims to analyze the driving factors of this change and its implications for cultural 

sustainability. Using a qualitative research method with a content analysis approach on relevant 

literature, the study finds that the shift in the value of traditional titles is primarily driven by 

economic capitalization, state bureaucratization, the digital revolution, and social mobility. The 

implications are paradoxical: on one hand, there is an erosion of authority and a shallowing of 

meaning, but on the other, it opens space for creative revitalization and adaptation. The research 

concludes that cultural sustainability depends on the capacity of the customary community to 

balance the preservation of core values with adaptation relevant to the demands of the times, so 

that traditional titles can remain a meaningful living tradition. 

Keywords: Traditional Titles, Meaning Shift, Jambi Malay Society, Symbolic Capitalization. 

 

PENDAHULUAN 

Gelar adat dalam masyarakat Melayu Jambi merupakan salah satu pilar penopang 

struktur sosial dan kultural yang telah berakar sejak masa kesultanan. Sistem gelar seperti 

Datuk, Rio, Depati, dan Ninik Mamak tidak hanya berfungsi sebagai penanda status, tetapi 

juga merupakan manifestasi dari otoritas politik, hukum adat, dan kepemimpinan spiritual 

mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:debialisap@gmail.com3
mailto:halassonparasiann@gmail.com4
mailto:halassonparasiann@gmail.com4
mailto:putriandini4223@gmail.com5


 
 
 
 
 

21 
 
 
 
 
 

yang mengatur tata kehidupan komunal. Namun, dalam beberapa dekade terakhir, arus 

modernisasi yang ditandai oleh kapitalisme global, birokratisasi negara, dan revolusi 

digital telah menciptakan tekanan dan transformasi mendalam pada berbagai institusi 

tradisional, termasuk sistem gelar adat. 

Di tengah dinamika sosial modern, terjadi pergeseran yang signifikan dalam 

pemaknaan dan fungsi gelar-gelar tersebut. Gelar yang semula bersifat sakral dan menjadi 

sumber legitimasi politik-kultural, kini semakin sering ditempatkan dalam logika pasar 

sebagai modal sosial, komoditas pariwisata, atau alat legitimasi dalam kontestasi politik 

elektoral. Perubahan ini melahirkan ketegangan antara upaya pelestarian nilai-nilai otentik 

dengan tuntutan adaptasi pragmatis, sekaligus memunculkan pertanyaan mendasar tentang 

masa depan institusi adat dalam menjaga identitas kolektif masyarakat Melayu Jambi. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis secara 

kritis transformasi makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi serta faktor-faktor sosial 

modern yang mendorongnya. Fokus kajian difokuskan pada dua pertanyaan penelitian: 

Bagaimana bentuk pergeseran nilai dan fungsi gelar adat Melayu Jambi dari masa 

tradisional ke konteks kontemporer? Faktor-faktor sosial modern apa yang paling dominan 

mendorong perubahan tersebut, serta implikasi seperti apa yang ditimbulkannya terhadap 

proyek kelestarian budaya? 

Signifikansi penelitian ini terletak pada kontribusinya untuk mengisi celah akademik 

dalam memahami strategi adaptasi institusi lokal di tengah perubahan global. Secara 

praktis, temuan artikel ini diharapkan dapat menjadi bahan refleksi bagi para pemangku 

kepentingan adat, pemerintah, dan masyarakat dalam merumuskan kebijakan dan praksis 

pelestarian budaya yang tidak sekadar menjaga bentuk, tetapi juga menghidupi nilai dan 

ruhnya di era modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian sejarah, yang meliputi empat tahapan 

yaitu Heuristik kami melakukan pengumpulan sumber primer dan sekunder dari arsip, 

jurnal, laporan, dan studi literatur terkait, Kritik Sumber kami melakukan kritik baik 

eksternal maupun internal untuk menguji kredibilitas dan keakuratan sumber yang telah 

kami kumpulkan sebelumnya, Interpretasi lalu kami menghubungkan fakta-fakta yang 

telah diverifikasi untuk membangun narasi dan analisis kausalitas, dan  Historiografi lalu 

tahapan terakhir yaitu kami melakukan penulisan narasi sejarah secara sistematis dan 

kritis.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hakikat dan Multifungsi Gelar Adat dalam Masyarakat Melayu Jambi Tradisional 

Untuk memahami perubahan makna gelar adat di era modern, kita harus terlebih 

dahulu mendalami dengan seksama hakikat dan fungsi aslinya dalam masyarakat 

tradisional. Dalam konteks ini, gelar adat Melayu Jambi seperti Datuk, Ninik Mamak, Rio, 

Manti, dan Pangiranbukanlah sekadar hiasan nama atau simbol status kosong. Ia 

merupakan suatu sistem institusional yang kompleks, holistik, dan vital, yang berperan 

sebagai kerangka kerja (framework) utama pengorganisasian kehidupan sosial, politik, 

hukum, dan spiritual. Gelar adat adalah poros tempat seluruh aspek masyarakat tradisional 



 
 
 
 
 

22 
 
 
 
 
 

berputar dan menemukan keseimbangannya.1 

Berikut adalah penjabaran mendetail mengenai fungsi-fungsi multidimensional 

tersebut: 

1. Fungsi Struktural-Politik: Rangkaian Pemerintahan dan Otoritas 

Dalam tatanan tradisional, gelar adat membentuk suatu birokrasi pemerintahan adat 

yang hierarkis dan fungsional. Struktur ini sering kali merupakan miniatur atau penerusan 

dari sistem Kesultanan Jambi di tingkat lokal (marga atau pesukuan). 

Sebagai Alat Legitimasi Kekuasaan: Sebelum negara modern dengan 

administrasinya hadir, otoritas untuk memimpin, mengatur, dan mengambil keputusan 

bersumber dari adat. Gelar adalah instrument legitimasi utama. Seseorang yang 

menyandang gelar Datuk, misalnya, diakui kekuasaannya bukan karena pemilihan suara 

terbanyak, melainkan karena ia memenuhi syarat keturunan (genealogis) dari garis 

pemimpin sebelumnya dan dipilih melalui mufakat para sesepuh. Proses ini memberikan 

kepadanya daulat (kewibawaan yang sah dan dihormati).2 

Sebagai Struktur Pemerintahan Lokal: Setiap gelar memiliki wilayah otoritas dan 

tanggung jawab spesifik. Ninik Mamak (secara harfiah berarti "kakek atau paman") adalah 

pemimpin dari suatu kaum atau keluarga besar. Ia berfungsi layaknya "kepala 

pemerintahan" di tingkat komunitas terkecil, mengurus masalah internal keluarga, tanah 

ulayat, dan pernikahan. Sementara Datuk sering kali memimpin suatu suku atau marga 

yang lebih besar, yang terdiri dari beberapa kaum. Ia bertindak sebagai regulator, hakim, 

dan diplomat yang mewakili sukunya dalam hubungan dengan marga lainnya.3 Gelar-gelar 

lain seperti Manti (juru bicara/pelaksana), Panghulu (pemimpin upacara), dan Rio 

(perempuan bangsawan) melengkapi struktur kepemimpinan ini dengan peran-peran 

khususnya. 

2. Fungsi Sosial-Identitas: Perekat Kolektivitas dan Peta Kekerabatan 

Gelar adat berfungsi sebagai penanda identitas sosial yang paling jelas dan 

terdiferensiasi. 

Kartu Nama Kolektif: Sebutan gelar seseorang seketika mengungkapkan banyak 

informasi: marga asalnya (misalnya, Datuk yang berasal dari Marga VII Koto akan 

berbeda gelar spesifiknya dengan Datuk dari Marga IX Koto), wilayah geografis 

ulayatnya, dan strata sosialnya dalam masyarakat. Ini menciptakan sebuah "peta sosial" 

yang dipahami bersama oleh seluruh anggota masyarakat Melayu Jambi.4 

Pengatur Hubungan Sosial: Gelar menentukan bagaimana seseorang harus 

diperlakukan dan bagaimana ia harus memperlakukan orang lain. Seorang pemuda harus 

bersikap sopan santun dan beradab di hadapan Ninik Mamak-nya. Sebaliknya, Ninik 

Mamak berkewajiban untuk bersikap bijaksana dan melindungi. Gelar dengan demikian 

 
1 Lihat M. Ali Hanafiah dkk., Filsafat Hidup Orang Jambi (Jambi: Pemerintah Daerah Tingkat I Jambi, 

1993), hlm. 45. Hanafiah menegaskan bahwa adat bagi orang Jambi adalah "sistem nilai yang 

menjadi pedoman hidup" yang menyatu dalam setiap lini, dan gelar adalah manifestasi operasional 

dari sistem tersebut. 
2 Sutan Syarifuddin dalam "Konsep Kedaulatan dalam Masyarakat Adat Minangkabau dan Melayu Jambi: 

Sebuah Tinjauan Komparatif," Jurnal Antropologi Sosial Budaya 8, no. 2 (2022): hlm. 112. 
3 “Dinamika Kepemimpinan Adat dalam Masyarakat Melayu Jambi,” Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 

22, no. 1 (2019): hlm. 30-35 
4 Edi Warsidi dan M. Nurkhan, Adat Istiadat Melayu Jambi: Kajian Nilai-Nilai Budaya (Jambi: Kantor 

Bahasa Provinsi Jambi, 2010), hlm. 98-105 



 
 
 
 
 

23 
 
 
 
 
 

menjadi skrip untuk interaksi sosial yang teratur dan harmonis, mencegah terjadinya 

kesalahpahaman dan konflik horizontal.5 

 Mekanisme Integrasi dan Solidaritas: Rasa memiliki (sense of belonging) yang 

kuat terbangun karena setiap individu terikat dalam suatu jaringan kekerabatan (sanak 

saudaro) yang dipimpin oleh seorang pemangku gelar. Dalam suka (seperti perkawinan, 

panen) dan duka (kematian, musibah), tanggung jawab kolektif diorganisir melalui 

struktur yang dibentuk oleh gelar-gelar ini. Solidaritas kelompok terjaga karena ada figur 

sentral (Datuk/Ninik Mamak) yang menjadi simbol pemersatu. 

3. Fungsi Hukum-Normatif: Konstitusi dan Lembaga Peradilan yang Hidup 

Masyarakat tradisional Melayu Jambi memiliki sistem hukumnya sendiri yang 

mandiri, dan gelar adat adalah aktor utama di dalamnya. 

Penyimpan dan Penafsir Hukum Adat: Hukum adat (seloko adat) yang tidak tertulis 

hidup dalam ingatan dan kebijaksanaan para pemangku gelar senior. Mereka adalah "buku 

hukum yang berjalan". Pengetahuan tentang sanksi untuk pelanggaran tertentu, aturan 

pembagian warisan, atau tata cara penyelesaian sengketa tanah diwariskan secara turun-

temurun kepada para penyandang gelar.6 

Lembaga Peradilan Tingkat Pertama: Sebagian besar sengketa dalam masyarakat 

diselesaikan di lapangan adat, bukan di pengadilan negara. Prosesnya diawali dengan 

musyawarah yang dipimpin oleh Ninik Mamak dari pihak yang bersengketa. Jika tidak 

tercapai kesepakatan, perkara naik ke tingkat Datuk, bahkan bisa ke Rapat Adat yang 

dihadiri oleh beberapa Datuk. Keputusan (keputusan adat) yang dihasilkan bersifat final 

dan mengikat secara moral dan sosial. Sanksinya bisa berupa denda (dendah), pengucilan 

sementara, atau dalam kasus sangat berat, pengusiran dari komunitas.7 

Penjaga Moral dan Etika Publik: Para pemangku gelar bertindak sebagai teladan 

(uswah). Perilaku mereka diharapkan mencerminkan nilai-nilai luhur Melayu seperti malu 

(rasa sungkan/harga diri), jujur, amanah (dapat dipercaya), dan tenggang rasa. Mereka 

berhak menegur bahkan memberikan sanksi moral kepada anggota masyarakat yang 

dianggap menyimpang dari norma-norma ini, bukan berdasarkan kekuasaan absolut, tetapi 

berdasarkan otoritas kultural yang diberikan oleh adat. 

4. Fungsi Spiritual-Kosmologis: Penjaga Keseimbangan Alam dan Leluhur 

Fungsi ini sering kali kurang terangkat dalam analisis sosiologis modern, tetapi 

merupakan bagian integral dari pemahaman tradisional. 

Penghubung dengan Leluhur: Banyak gelar, terutama yang berkaitan dengan 

kepemimpinan suku, diyakini memiliki kaitan langsung dengan leluhur pendiri (nenek 

moyang) marga tersebut. Penyandang gelar dipandang sebagai penerus dan perwakilan 

leluhur di dunia nyata. Oleh karena itu, ia juga bertanggung jawab untuk menjaga 

hubungan baik dengan leluhur melalui ritual-ritual tertentu dan menjaga pusaka (benda 

warisan sakral) yang diwariskan.8 

 

 
5 Samin S.M., Seloko Adat Melayu Jambi (Jambi: Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Provinsi Jambi, 2001), 

hlm. 23-30. 
6 Samin S.M., Seloko Adat..., hlm. 56-60 
7” Jurnal Hukum dan Peradilan 8, no. 2 (2019): hlm. 240-250. 
8  “Nilai Spiritual dalam Upacara Adat Melayu Jambi,” Jurnal Melayu: Jurnal Ilmiah Kebudayaan dan 

Kemanusiaan 15, no. 1 (2018): hlm. 85-92. 



 
 
 
 
 

24 
 
 
 
 
 

Ritus Penyeimbang Kosmos: Prosesi pemberian gelar (upacara pengangkatan) 

adalah sebuah ritus peralihan (rite of passage) yang sakral. Upacara dengan zikir, doa-doa, 

kenduri, dan penyerahan simbol-simbol seperti keris atau tengkuluk (destar) bukan hanya 

seremonial sosial. Ritual ini dimaknai sebagai proses pemindahan daulat 

(energi/kewibawaan spiritual) dan permohonan restu kepada Allah SWT dan arwah 

leluhur. Tujuannya adalah untuk menjaga keseimbangan (balance) antara dunia manusia 

(alam nyata) dengan dunia ghaib (alam batin), serta antara komunitas manusia dengan 

alam lingkungannya.9Seorang pemimpin yang sah secara adat diyakini akan membawa 

keselamatan dan kesejahteraan bagi wilayahnya. 

Mekanisme Pemberian Gelar: Syarat Ketat yang Menjaga Kewibawaan 

Keseluruhan fungsi di atas hanya dapat berjalan efektif jika gelar diberikan melalui 

protokol adat yang ketat dan selektif. Mekanisme ini bertindak sebagai filter untuk 

menjaga kualitas dan legitimasi pemangku gelar. Prosesnya umumnya melibatkan: 

1. Verifikasi Genealogis (Asal-Usul): Calon harus membuktikan garis keturunannya 

tersambung kepada pemangku gelar sebelumnya atau kepada leluhur pendiri. Ini adalah 

syarat primer yang tidak dapat ditawar. 

2. Penilaian Kapabilitas Pribadi: Calon dinilai karakter, akhlak, pengetahuan agama dan 

adat, kewibawaan, serta kemampuan berbicara dan bermusyawarah. Seorang yang 

bebal (bodoh) atau buruk kelakuan tidak akan diangkat, meskipun ia keturunan 

langsung. 

3. Musyawarah untuk Mufakat (Rapai Adat): Keluarga besar mengadakan rapat internal 

untuk membahas calon. Jika disetujui, kemudian dibawa ke rapat yang lebih luas yang 

dihadiri oleh Ninik Mamak dan Datuk dari suku/marga terkait. Keputusan harus dicapai 

dengan mufakat, bukan voting. 

4. Upacara Pengangkatan Resmi (Bermano Adat): Tahap puncak adalah upacara adat 

yang khidmat dan biasanya mahal. Ritual ini meliputi pembacaan seloko adat (mantera 

adat yang berisi nasihat dan pengesahan), penyerahan atribut (seperti pakaian adat, 

keris), dan kenduri dengan menyembelih hewan (kerbau atau kambing). Upacara ini 

adalah pengumuman publik sekaligus pengesahan sakral yang melibatkan seluruh 

komunitas dan tokoh adat dari marga lain sebagai saksi.10 

Dengan demikian dalam ekosistem sosial tradisional Melayu Jambi, gelar adat 

merupakan institusi total yang mengatur kehidupan dari buaian hingga ke liang lahat. Ia 

adalah konstitusi tidak tertulis, badan legislatif-eksekutif, mahkamah agung, sekaligus 

lembaga keagamaan lokal yang menyatu dalam figur-figur pemangku gelar. Pemahaman 

mendalam tentang kompleksitas dan vitalitas fungsi tradisional inilah yang kemudian 

menjadi tolok ukur krusial untuk menganalisis seberapa jauh gelar-gelar ini telah bergeser, 

tereduksi, atau bahkan bertransformasi dalam menghadapi gelombang perubahan sosial, 

politik, dan ekonomi di era modern. Pergeseran itu tidak hanya terjadi pada "makna"-nya 

secara semantik, tetapi lebih fundamental lagi pada fungsi sosial dan legitimasinya dalam 

mengatur tata kehidupan masyarakat kontemporer. 

 

 
9 Sushartami, “Nilai Spiritual...”, hlm. 90. Penulis menjelaskan bagaimana upacara adat bertujuan untuk 

memulihkan keseimbangan (re-integrasi) kosmos yang terganggu oleh suatu peristiwa, seperti 

pergantian kepemimpinan. 
10 (Jambi: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi Jambi, 2015), hlm. 72-80. 



 
 
 
 
 

25 
 
 
 
 
 

Faktor Penggerak Pergeseran Makna Serta Gelar Adat Melayu Jambi 

• Komodifikasi Ekonomi: Gelar sebagai Modal Sosial dan Aset Pasar 

Dinamika ekonomi modern menjadi pendorong utama transformasi makna gelar adat 

dari amanah leluhur menjadi aset yang dapat dipertukarkan. Logika kapitalisme telah 

meresap ke dalam sistem nilai adat, mengubah gelar menjadi suatu bentuk modal simbolis 

(symbolic capital) yang dapat dikonversi menjadi keuntungan material dan sosial. 11 

Pergeseran ini terwujud dalam beberapa manifestasi kunci. 

 Pertama, gelar berfungsi sebagai modal sosial (social capital) yang kritis dalam 

membangun jaringan bisnis dan reputasi. Seorang penyandang gelar Datuk atau Rio 

memperoleh akses dan kepercayaan (trust) yang lebih mudah dalam transaksi ekonomi, 

khususnya yang melibatkan sumber daya lokal atau komunitas. 12  Kedua, terjadi 

komodifikasi langsung di sektor pariwisata dan kreatif, di mana gelar adat menjadi bagian 

dari paket pertunjukan budaya yang dijual kepada wisatawan. Nilai sakral dan eksklusif 

direduksi menjadi nilai tontonan dan daya tarik pasar.13 Ketiga, dan paling problematis, 

adalah transaksionalisasi proses pemberian gelar. Dasar penganugerahan yang seharusnya 

berupa jasa, kebijaksanaan, dan kesalehan (achieved status) terancam tergantikan oleh 

pertimbangan materi. Praktik pemberian gelar yang dikaitkan dengan sumbangan atau 

kemampuan ekonomi tertentu telah dilaporkan di beberapa komunitas, menggeser 

legitimasi dari moral ke finansial. 

• Transformasi Politik dan Mediatisasi: Peralihan Otoritas ke Ruang Simbolik 

Dua kekuatan modern lainnya negara-bangsa dan revolusi digital telah secara 

fundamental mengubah peta otoritas dan representasi gelar. 

Di satu sisi, demokratisasi dan birokratisasi negara modern telah mengambil alih 

fungsi-fungsi pemerintahan dan hukum yang sebelumnya melekat pada pemegang gelar. 

Otoritas substantif Depati atau Ninik Mamak dalam mengadili sengketa dan mengatur 

wilayah telah digantikan oleh Kepala Desa, Pengadilan Negeri, dan perangkat hukum 

negara.14 Akibatnya, gelar mengalami desakralisasi politik dan beralih ke ranah pengaruh 

yang bersifat kultural dan simbolis. Dalam kontestasi politik elektoral, gelar dimanfaatkan 

sebagai alat legitimasi simbolik untuk membangun citra kedekatan dengan akar tradisi dan 

menggalang dukungan dari pemilih yang masih mengakui kewibawaan adat.15 

Di sisi lain, revolusi digital dan media sosial menciptakan medan representasi baru. 

Gelar adat mengalami mediatisasi, di mana keberadaannya dikonstruksi dan ditampilkan 

melalui platform seperti Instagram dan Facebook. Praktik ini mengubah gelar menjadi 

komponen identitas digital dan personal branding. Kewibawaan yang dulu dibangun 

melalui interaksi tatap muka dan pengakuan komunal jangka panjang, kini dapat 

direpresentasikan dan bahkan dibentuk melalui strategi pencitraan di ruang maya. Hal ini 

 
11  Nelly Palmina dkk., "Gelar Adat sebagai Modal Sosial dalam Komunikasi Politik di Jambi," Jurnal 

Komunikasi 14, no. 2 (2022): 191. 
12  R.A. Putra, "Dinamika Gelar Adat pada Masyarakat Melayu Jambi di Era Globalisasi," Jurnal 

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 22, no. 1 (2020): 82. 
13 Rina Febriana, "Komodifikasi Adat Melayu Jambi dalam Festival Pesona Sungai Batanghari," Jurnal Ilmu 

Budaya 16, no. 1 (2022): 35 
14 Nopriyasman, "Sistem Pemerintahan Adat Marga di Jambi Pasca Kesultanan," Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 10, no. 2 (2021): 215 
15 Palmina dkk. (2022), hlm. 201-205 



 
 
 
 
 

26 
 
 
 
 
 

membuka peluang sekaligus risiko: peluang untuk memperkenalkan adat ke khalayak luas, 

namun risiko terhadap pendangkalan makna, di mana gelar menjadi sekadar filter estetika 

tanpa substansi tanggung jawab. 

• Mobilitas Sosial, Pendidikan, dan Globalisasi: Konteks Sosio-Kultural yang Beruba 

Lanskap sosio-kultural masyarakat yang berubah turut menjadi tekanan bagi sistem 

nilai gelar. Mobilitas sosial vertikal yang kini lebih ditentukan oleh prestasi pendidikan 

dan ekonomi ketimbang keturunan, mengubah logika stratifikasi. Gelar adat sering kali 

berfungsi sebagai komplementer bagi status kelas menengah baru (profesional, pengusaha) 

untuk memperkaya identitasnya dengan dimensi kultural dan sejarah.16 

Sistem pendidikan formal yang berlandaskan rasionalitas ilmiah dan nilai-nilai 

universal, secara halus menggeser epistemologi masyarakat yang mengandung unsur 

magis-religius sebagai fondasi kesakralan gelar. Generasi muda terdidik cenderung 

mendekati gelar dengan kerangka berpikir yang lebih kritis dan instrumental, 

mempertanyakan relevansi praktisnya dalam kehidupan modern. 

Akhirnya, arus globalisasi dan pluralisme nilai membawa tantangan tersendiri. 

Dominasi hukum nasional atas hukum adat melemahkan fungsi legalistik gelar. Sementara 

itu, infiltrasi nilai-nilai global seperti individualisme, egalitarianisme, dan meritokrasi 

menciptakan ketegangan dengan nilai hierarkis, kolektivisme, dan keturunan yang inheren 

dalam sistem gelar. Ketegangan ini, misalnya, terejawantah dalam perdebatan tentang 

kesetaraan gender, yaitu hak perempuan untuk mewarisi atau menyandang gelar tertentu 

yang secara tradisional bersifat patriarkal. Pluralisme ini memaksa masyarakat adat untuk 

terus-menerus menegosiasikan dan memaknai ulang aturan-aturan tradisional agar tetap 

dapat diterima dalam konteks nilai-nilai global yang dominan. 

Implikasi dan Tantangan Pergeseran Makna Terhadap Kelestarian Budaya Melayu 

Jambi 

Perubahan makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi bukanlah fenomena yang 

steril, melainkan membawa implikasi mendalam dan menciptakan tantangan multidimensi 

bagi proyek pelestarian budaya. Pergeseran dari otoritas sakral ke modal simbolik ini 

menempatkan kebudayaan Melayu Jambi pada persimpangan antara preservasi otentisitas 

dan adaptasi pragmatis. 

Implikasi Terhadap Kelestarian Budaya: Antara Erosi dan Revitalisasi Transformasi 

yang terjadi menghasilkan implikasi paradoksal, yaitu proses erosi sekaligus revitalisasi 

secara bersamaan. 

Di Satu Pihak, Terjadi Implikasi yang Bersifat Menggerus: 

1. Dekomposisi Otoritas dan Fragmentasi Pengetahuan: Melemahnya otoritas substantif 

para penyandang gelar adat berimplikasi pada terfragmentasinya kepemimpinan 

kultural. Jika gelar hanya menjadi simbol tanpa kewenangan mengikat, maka 

kemampuan untuk menjaga kohesi sosial, menyelesaikan sengketa adat, dan menjaga 

kesinambungan tradisi menjadi berkurang.17 Pengetahuan adat yang kompleks (local 

wisdom) yang seharusnya melekat pada setiap jenjang gelar berisiko menyempit 

menjadi sekadar ritual seremonial. 

2. Komersialisasi dan Kehilangan Makna Intrinsik: Ketika gelar menjadi komoditas, nilai 

 
16 Putra (2020), hlm. 87 
17 Husnu Abadi dkk., Adat Istiadat Melayu Jambi (Jambi: Pemerintah Provinsi Jambi, 2003), hlm. 78 



 
 
 
 
 

27 
 
 
 
 
 

intrinsiknya sebagai amanah leluhur dan pencapaian spiritual terancam tergantikan oleh 

nilai tukar ekonomi. Hal ini dapat mengakibatkan inflasi simbolik, di mana gelar 

menjadi terlalu mudah diperoleh sehingga kehilangan rasa hormat dan kewibawaannya 

di mata komunitas. 18  Pelestarian budaya yang sejati memerlukan pemahaman 

mendalam terhadap makna, bukan hanya pemeliharaan bentuk luarnya yang sudah 

dikomersialkan. 

3. Kesenjangan Generasi dan Dislokasi Makna: Persepsi generasi muda yang melihat 

gelar secara instrumen dan simbolis, tanpa diiringi pemahaman tentang tanggung jawab 

komunalnya, menciptakan dislokasi makna. Gelar terancam menjadi "bahasa" yang 

tidak lagi dipahami sepenuhnya oleh generasi penerus, hanya diwarisi sebagai label 

tanpa konten nilai. Ini merupakan ancaman serius bagi keberlanjutan transmisi budaya. 

Di Pihak Lain, Muncul Implikasi yang Bersifat Merevitalisasi: 

1. Demokratisasi Akses dan Inklusivitas: Pergeseran dari basis keturunan murni ke basis 

prestasi (meski terkadang material) membuka peluang bagi individu dari luar garis 

keturunan tradisional untuk berkontribusi dan diakui dalam sistem adat. Ini dapat 

menjadi mekanisme regenerasi dan penyegaran kepemimpinan adat dengan masuknya 

figur-figur kompeten dari berbagai latar.19 

2. Adaptasi dan Relevansi Kontemporer: Kemampuan gelar adat untuk berfungsi sebagai 

modal sosial dan identitas di ruang publik modern justru menjadi strategi ketahanan 

budaya. Dengan tetap eksis dalam percaturan ekonomi, politik, dan media, gelar adat 

memastikan bahwa budaya Melayu Jambi tidak terpinggirkan sebagai artefak masa lalu, 

tetapi tetap menjadi bagian dari percakapan masa kini.20 

3. Glokalisasi Identitas: Dalam konteks masyarakat urban dan global, gelar adat berfungsi 

sebagai anchor identity yang kuat. Bagi perantau, gelar menjadi pemersatu komunitas 

marga dan penanda identitas yang membedakan mereka dalam melting pot budaya 

nasional maupun global. Ini justru memperkuat jaringan sosial berbasis budaya. 

Tantangan Keberlanjutan di Tengah Modernitas Implikasi paradoksal di atas 

melahirkan serangkaian tantangan konkret yang harus dihadapi untuk memastikan 

kelestarian yang bermakna. 

1. Tantangan Otentisitas vs. Adaptasi: Tantangan terbesar adalah menemukan 

keseimbangan antara menjaga otentisitas makna sakral dan prosedural gelar dengan 

kebutuhan untuk beradaptasi agar relevan. Bagaimana merumuskan standar yang dapat 

menerima bentuk-bentuk baru kontribusi (misalnya dalam advokasi digital atau 

lingkungan) sebagai dasar pemberian gelar, tanpa mengorbankan prinsip dasar 

kesalehan dan pengabdian pada komunitas? 

2. Tantangan Regenerasi yang Berkualitas: Regenerasi pemegang gelar tidak lagi sekadar 

mencari penerus berdasarkan garis darah, tetapi menemukan individu yang memiliki 

komitmen kultural sekaligus kapasitas untuk menjembatani dunia adat dengan realitas 

modern. Membangun kurikulum dan proses pendidikan adat yang sistematis bagi calon 

 
18  R.A. Putra, "Dinamika Gelar Adat pada Masyarakat Melayu Jambi di Era Globalisasi," Jurnal 

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya 22, no. 1 (2020): 89 
19 Nopriyasman, "Sistem Pemerintahan Adat Marga di Jambi Pasca Kesultanan," Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora 10, no. 2 (2021): 222 
20  Nelly Palmina dkk., "Gelar Adat sebagai Modal Sosial dalam Komunikasi Politik di Jambi," Jurnal 

Komunikasi 14, no. 2 (2022): 208 



 
 
 
 
 

28 
 
 
 
 
 

penerus gelar menjadi keharusan. 

3. Tantangan Kelembagaan dan Legitimasi: Fragmentasi otoritas pemberi gelar antara 

lembaga adat formal, kerabat kesultanan, dan organisasi marga mandiri menciptakan 

krisis legitimasi. Diperlukan upaya untuk merumuskan tata kelola (governance) sistem 

gelar yang inklusif, transparan, dan diakui secara luas, guna mencegah konflik dan 

memperkuat posisi tawar adat di hadapan negara dan pasar.21 

4. Tantangan Dokumentasi dan Digitalisasi: Untuk mengatasi dislokasi makna 

antargenerasi, pengetahuan yang melekat pada setiap gelar harus didokumentasikan 

secara komprehensif tidak hanya ritualnya, tetapi juga filsafat, kisah para penyandang 

terdahulu, dan kewajibannya. Digitalisasi arsip dan penciptaan konten edukatif yang 

menarik bagi generasi muda menjadi tantangan sekaligus peluang besar. 

Kelestarian budaya masyarakat Melayu Jambi dalam konteks gelar adat tidak lagi 

dapat didefinisikan sebagai upaya mempertahankan kemurnian statis. Sebaliknya, 

kelestarian harus dimaknai sebagai kemampuan untuk mengelola perubahan secara kritis 

dan kreatif. Masa depan gelar adat bergantung pada kapasitas para pemangku kepentingan 

untuk menjawantahkan nilai-nilai inti (seperti kebijaksanaan, pengabdian, dan 

kepemimpinan untuk komunitas) ke dalam bentuk dan fungsi baru yang sesuai dengan 

zaman, tanpa kehilangan ruhnya. Tantangannya adalah menjadikan gelar adat sebagai 

living and guiding tradition, bukan sekadar inherited and decorative label. 

 

KESIMPULAN 

Artikel ini telah mengkaji transformasi makna dan fungsi gelar adat Melayu Jambi 

dalam konteks dinamika sosial modern. Berdasarkan analisis, dapat ditarik tiga 

kesimpulan utama. 

Gelar adat telah mengalami peralihan fungsi dari suatu institusi otoritatif yang sakral 

menjadi suatu aset simbolis yang multifungsi. Awalnya berperan sebagai penopang utama 

struktur politik, hukum, dan sosial dalam kesultanan dan masyarakat marga, gelar kini 

lebih dominan beroperasi sebagai modal sosial (social capital), penanda identitas kultural, 

dan instrumen dalam ekonomi pasar. Pergeseran ini merefleksikan strategi adaptasi sistem 

budaya tradisional agar tetap eksis, meski berisiko mengurangi kedalaman makna dan 

tanggung jawab komunal yang inheren di dalamnya. 

Transformasi tersebut dipacu oleh konstelasi faktor-faktor modern yang saling 

terkait. Kombinasi antara logika kapitalistik, negara-bangsa birokratis, dan revolusi digital 

telah menciptakan lingkungan baru yang mendorong komodifikasi, desakralisasi politik, 

dan mediatisasi gelar adat. Sementara itu, mobilitas sosial vertikal, pendidikan formal, dan 

infiltrasi nilai global (seperti individualisme dan egalitarianisme) mengubah landasan 

stratifikasi sosial dan kerangka berpikir masyarakat, sehingga mendorong reinterpretasi 

terhadap nilai hierarkis dan genealogis yang menjadi fondasi sistem gelar. 

Implikasi dari perubahan ini bersifat paradoksal, sekaligus menggerus dan 

merevitalisasi kelestarian budaya. Di satu sisi, muncul ancaman seperti dekomposisi 

otoritas adat, inflasi nilai akibat komersialisasi, dan kesenjangan pemahaman 

antargenerasi. Di sisi lain, terbuka peluang untuk inklusivitas, relevansi kontemporer, dan 

 
21 Seminar Nasional Kebudayaan Melayu Jambi 2022, sebagaimana tercatat dalam prosidingnya, hlm. 112-

120. 



 
 
 
 
 

29 
 
 
 
 
 

penguatan jaringan identitas kultural, khususnya di ruang urban dan global. Tantangan 

keberlanjutan yang sentral adalah merumuskan keseimbangan kritis antara menjaga 

otentisitas nilai inti (seperti kebijaksanaan dan kepemimpinan untuk komunitas) dengan 

merancang mekanisme adaptasi yang relevan. Ke depannya, kelestarian gelar adat sebagai 

living tradition bergantung pada kapasitas para pemangku kepentingan untuk mengelola 

perubahan ini secara reflektif, menjadikannya bukan sekadar warisan dekoratif, tetapi 

kerangka etis yang hidup dan membimbing masyarakat Melayu Jambi menjawab 

tantangan zamannya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Chaniago, H. (2019). Dinamika kepemimpinan adat dalam masyarakat Melayu Jambi. 

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22(1), 28–42. 

Dinas Kebudayaan dan Pariwisata Provinsi Jambi. (2015). Buku panduan adat istiadat Jambi. 

Pemerintah Provinsi Jambi. 

Febriana, R. (2022). Komodifikasi adat Melayu Jambi dalam Festival Pesona Sungai Batanghari. 

Jurnal Ilmu Budaya, 16(1), 32–45. 

Hanafiah, M. A., Radjab, M., & Thalib, A. (1993). Filsafat hidup orang Jambi. Pemerintah Daerah 

Tingkat I Jambi. 

Husnu Abadi, Y., Thalib, M., & M. Ali, H. (2003). Adat istiadat Melayu Jambi. Pemerintah 

Provinsi Jambi. 

Lembaga Adat Provinsi Jambi. (2010). Pokok-pokok hukum adat pemerintahan marga di Jambi. 

Lembaga Adat Provinsi Jambi. 

Nopriyasman. (2021). Sistem pemerintahan adat marga di Jambi pasca kesultanan. Jurnal Ilmu 

Sosial dan Humaniora, 10(2), 210–225. https://doi.org/10.24198/jsh.v10i2.33456 

Novayanti, R. (2020). Kedudukan perempuan dalam sistem gelar adat Melayu Jambi: Studi gelar 

Rio. Kafaah: Journal of Gender Studies, 10(2), 153–168. 

https://doi.org/10.15548/jk.v10i2.425 

Palmina, N., Suryadi, & Syaifullah. (2022). Gelar adat sebagai modal sosial dalam komunikasi 

politik di Jambi. Jurnal Komunikasi, 14(2), 191–210. https://doi.org/10.36080/jk.v14i2.1789 

Putra, R. A. (2020). Dinamika gelar adat pada masyarakat Melayu Jambi di era globalisasi. Jurnal 

Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 22(1), 78–95. 

https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n1.p78-95.2020 

Risno. (2018). Eksistensi hukum adat dalam penyelesaian sengketa di masyarakat Melayu Jambi 

[Tesis magister hukum, Universitas Jambi]. Repositori Universitas Jambi. 

http://repository.unja.ac.id/id/eprint/4890 

Samin, S. M. (2001). Seloko adat Melayu Jambi. Dinas Pendidikan dan Kebudayaan Provinsi 

Jambi. 

Sushartami, W. (2018). Nilai spiritual dalam upacara adat Melayu Jambi. Jurnal Melayu: Jurnal 

Ilmiah Kebudayaan dan Kemanusiaan, 15(1), 84–95. 

Syarifuddin, S. (2022). Konsep kedaulatan dalam masyarakat adat Minangkabau dan Melayu 

Jambi: Sebuah tinjauan komparatif. Jurnal Antropologi Sosial Budaya, 8(2), 108–122. 

Warsidi, E., & Nurkhan, M. (2010). Adat istiadat Melayu Jambi: Kajian nilai-nilai budaya. Kantor 

Bahasa Provinsi Jambi. 

Zulkifli. (2019). Eksistensi hukum adat dalam penyelesaian sengketa di masyarakat Melayu Jambi. 

Jurnal Hukum dan Peradilan, 8(2), 237–256. https://doi.org/10.25216/jhp.8.2.2019.237-256. 


