Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

REVITALISASI MAKNA SURAH AL-MA’UN: TELAAH
KONTEKSTUAL ASBABUN NUZUL DAN KORELASINYA
TERHADAP KEADILAN SOSIAL

Tiara Sani!, Achmad Abubakar?, Sitti Aisyah Chalik3
sanitiara979@gmail.com?, achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id?, sittiaisyahchalik@gmail.com?
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

ABSTRAK

Menelaah makna surah Al-ma’un dan korelasinya terhadap keadilan sosial kontemporer.
Penelitian ini bertujuan untuk merevitalisasi kembali makna teologis dan sosial surah Al-
ma’un dan menafsirkannya dalam konteks isu keadilan sosial, khususnya di Indonesia.
Surah Al-Maun termasuk surah pendek yang dengan eksplisit mengancam celaka bagi
orang-orang yang salat, namun mereka lalai dan riya’ serta enggan untuk menolong anak
yatim. Hal ini menegaskan bahwa kesalehan ritual (hablum minallah) tidak boleh
dilepaskan dari kesalehan sosial (hablum minannas). Metode penelitian yang digunakan
dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan utama analisis teks (kajian
Pustaka) dan tafsir tematik (Maudhui) atau kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa definisi pendusta agama dalam surah Al- Ma’un tidak berpusat pada penginkaran
terhadap hari akhir, tetapi pengingkaran prakrik melalui kezaliman dan ketidakpedualian
sosial yang diwujudkan melalui perilaku menghardik anak yatim dan enggan memberi
bantuan adalah wujud nyata melakukan kezaliman. Secara kontekstual, pesan dalam surah
Al-ma’un ini sangat relevan dengan isu keadilan sosial modern. Penelitian menyimpulkan
bahwa koruptor dan pelaku eksploitasi tenaga kerja dapat dikategorikan sebagai pendusta
agama kontemporer. Perilaku mereka yang bukan hanya enggan menolong, melainkan
merampas hak publik dan akar dari pelaku yang menciptakan kemiskinan. Yang
menjadikan ibadah ritual mereka (shalat) kosong, riya’, dan celaka karena tidak
berdampak pada pencegahan keji dan mungkar. Secara keseluruhan, surah Al-Ma’un
berfungsi sebagai landasan teologis yang mewajibkan umat beragama untuk
menerjemahkan keimanan seseorang menjadi aksi nyata keadilan dan kepedulian sosial,
dan menjadi landasan etika masyarakat dalam mewujudkan keadilan.

Kata Kunci: Asbabun Nuzul, Keadaan Sosial, Al-Ma’un.

ABSTRACT
Examining the meaning of Surah Al-Ma'un and its correlation to contemporary social
justice. This study aims to revitalize the theological and social meaning of Surah Al-Ma'un
and interpret it in the context of social justice issues, especially in Indonesia. Surah Al-
Ma'un is a short surah that explicitly threatens accidents for those who pray, but are
negligent and show off and are reluctant to help. This emphasizes that ritual piety (hablum
minallah) cannot be separated from social piety (hablum minannas). The research method
used is qualitative with the main approach of text analysis (Literature review) and
thematic interpretation (Maudhui) or contextual. Then the results of the study show that
the definition of a religious liar in Surah Al-Ma'un is not centered on denial of the end of
the world, but denial of practice through injustice and social indifference manifested
through the behavior of rebuking orphans and being reluctant to provide assistance is a

35


mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3

real manifestation of committing injustice. Contextually, the message in Surah Al-Ma'un is
very relevant to the issue of modern social justice. The study concludes that corruptors
and labor exploiters can be categorized as contemporary religious liars. Their behavior is
not only unwilling to help, but also robs the public of their rights and the root causes of
poverty. This makes their ritual worship (prayer) empty, ostentatious, and disastrous
because it has no impact on preventing evil and wrongdoing. Overall, Surah Al-Ma'un
serves as a theological foundation that obliges religious people to translate their faith into
concrete actions of justice and social concern, and serves as the ethical foundation for
society in realizing justice.

Keywords: Asbabun Nuzul, Social Conditions, Al-Ma'un.

PENDAHULUAN

Surah Al-Ma ’u n termasuk salah satu surah pendek yang ke-107 di dalam al-
Qur’an. Surah Al-Ma ’u n sendiri memiliki makna yang bersangkutan dengan sebuah
tanggung jawab sosial serta kepedulian terhadap sesama. Dalam surah Al-Ma ’u n ini,
Allah mengkategorikan seorang hamba yang menjadi pendusta agama diantaranya yaitu
orang yang menelantarkan anak yatim dan mengabaikan orang miskin. Agama Islam pun
mengajarkan untuk tidak hanya melakukan ibadah mahdhoh yang bersifat vertikal saja
tetapi juga harus melakukan ibadah sosial yaitu memperhatikan orang-orang yang masih
memerlukan bantuan (Ritonga, 2022).

Surah ini kemudian mengancam kecelakaan (fawailul-lil musalli'n) bagi orang-
orang yang salat, tetapi mereka lalai dalam shoaltnya itu dan berbuat riya', serta enggan
menolong dengan barang berguna (yamna‘unal-ma‘un). Ayat ini dengan jelas
menegaskan bahwa kesalehan ritual (hubungan dengan Tuhan) wajib dibuktikan dengan
kesalehan sosial (hubungan dengan sesama). Pesan teologis ini mendesak agar keimanan
diterjemahkan langsung menjadi aksi nyata keadilan dan kepedulian.

Sebagai makhluk sosial, manusia pastilah membutuhkan orang lain. Sangat jarang
ditemukan baik itu manusia maupun makhluk hidup lainnya yang bisa hidup sendiri,
karena pada hakikatnya mereka pasti selalu memerlukan orang lain dalam keadaan suka
maupun keadaan duka sekalipun (Nuha et al., 2021). Kekurangan dan kelebihan yang
dimiliki oleh setiap manusia itu beraneka ragam, salah satu kekurangan yang dimaksud
yakni seseorang tidak bisa memenuhi kebutuhan hidupnya sendirian. Oleh sebab itu, setiap
orang memerlukan sosok lain dan bantuan dari orang lain. Kemampuan yang diberikan
oleh Allah pun berbeda tidak sama. Dengan demikian, kelebihan yang dimiliki seseorang
bisa dimanfaatkan untuk menutupi kekurangan sesama manusia (Nasution, 2011).

Beberapa tafsir dengan corak teologis seperti Muhammad Abduh ataupun beberapa
ulama modern menempatkan surah Al-Ma’un sebagai kritik keras terhadap hipokrisi
beragama (sering diterjemahkan sebagai kemunafikan atau Nifaq dalam Islam) adalah
kondisi atau sifat di mana seseorang menunjukkan ketaatan, keimanan, atau nilai-nilai
agama secara lahiriah, tetapi menyembunyikan atau mempraktikkan hal yang bertentangan
dengan ajaran agama tersebut di dalam hati atau dalam tindakan pribadinya. Pendusta
agama bukan ia yang menyekutukan Allah ataupun mereka yang tidak mempercayai hari
akhir, tetapi mereka yang gagal merefleksikan keimanan mereka dalam Tindakan nyata.
Dalam surah Al-Ma’un ini menekankan bahwa ibadah ritual, jika dilakukan dengan riya’

36



atau lalai substansi sosialnya adalah sesuatu yang kosong dan tidak menyelamatkan dari
kecelakaan (Al-Ma’un ayat 4-7).

Kesadaran manusia sangat penting untuk menciptakan keadaan sosial yang
berlandaskan ajaran islam. Asbabun nuzul Q.S Al-Ma’un ini dalam beberapa konteks
tafsir menunjukkan bahwa manusia selain melakukan ibadah spiritual juga harus
diwujudkan dalam bentuk kesalehan sosial (hablum minannas). Jika dikaitkan dengan
keadaan sosial di kehidupan modern ini, makna surah Al-Ma’un dapat diperluas sebagai
landasan kehidupan sosial bermasyarakat. Sebagaimana dijelaskan bahwa celakalah bagi
orang-orang yang shalat, yaitu orang-orang yang lalai dalam shalatnya. Melihat dari fakta
kehidupan sehari-hari Masyarakat, yang semakin hari semakin dicekik oleh keadaan
ekonomi dan sulitnya lapangan pekerjaan bagi masyarakat kelas bawah, dan megahnya
kehidupan para pejabat dan sebagainya. Dalam konteks ini, dapatkah disebut bahwa
orang-orang yang mempersempit kesempatan kerja atau menindas masyarakat kelas
bawah adalah pendusta agama meskipun mereka melakukan ibadah kepada Allah? Oleh
karena itu perlu ditelaah lebih dalam tentang asbabun nuzul dan makna surah al-ma’un..

METODE PENELITIAN

Metode penelitian yang diterapkan adalah Kualitatif, utamanya melalui analisis
konten/teks (Kajian Pustaka) dan pendekatan tafsir tematik (Ma’udhu'i) atau kontekstual.
Penelitian ini tergolong riset kepustakaan (library research), sehingga literatur relevan
menjadi sumber data utama. Data diperoleh dari berbagai sumber, baik primer maupun
sekunder, termasuk Al- Qur'an, karya-karya tafsir klasik dan modern, literatur mengenai
sebab turunnya ayat (asbabun nuzul), serta studi tentang keadilan sosial dalam Islam.
Pengkajian data dilakukan secara mendalam untuk mendapatkan pemahaman tentang latar
belakang historis dan sosial dari ayat-ayat Surah Al-Ma’un.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Asbabun Nuzul Surah al-Ma’un

Asbabun nuzul adalah salah satu cabang ilmu dalam studi al-Qur’an yang artinya
adalah sebab-sebab turunnya ayat. Secara terminologi, asbabun nuzul merujuk pada
peristiwa atau kejadian yang melatarbelakangi ayat tersebut turun. Mempelajari asbabun
nuzul adalah suatu hal yang penting dalam mengkaji al-Qur’an agar tidak terjadi
kesalahpahaman dalam menafsirkan al- Qur’an. Berikut ini merupakan asbabun nuzul
surah al-Ma’un;

Ayat yang pertama

r

o A - w 3

Vo, gl S il e )
Tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama?
37



Apakah kamu mengetahui dan melihat wahai Nabi, orang yang mendustakan hari
perhitungan dan hari pembalasan di akhirat, dan mendustakan akidah dan syari’at agama
ini? Bukankah dia layak menerima siksa Allah? Istifham ini digunakan untuk membuat
orang yang diajak bicara terkejut dengan perbuatan pendusta ini (Az-zuhaili, 1987).

Seperti halnya pada ayat-ayat lainnya, apabila Allah memulai firman-Nya dengan
sebuah pertanyaan, itu menunjukkan perintah kepada Rasul-Nya untuk memberikan
perhatian yang serius. Tanpa bentuk pertanyaan seperti ini, orang mungkin akan mengira
bahwa sikap mendustakan agama hanya sebatas penolakan terhadap ajaran Islam saja
(Hamka, 2003).

Dalam tafsirnya, Buya Hamka menggarisbawahi bahwa penggunaan kalimat tanya
(istitham) pada awal ayat merupakan strategi retoris Al-Qur'an untuk menuntut perhatian.
Hal ini menunjukkan bahwa ayat tersebut mengandung keindahan dan kedalaman makna
yang krusial. Tujuannya adalah memusatkan konsentrasi pembaca agar benar-benar
memahami dan mencermati pesan yang disampaikan, khususnya mengenai karakteristik
mendasar dari orang- orang yang dikategorikan sebagai pendusta agama. (Syahruddin et
al. 2025). Artinya, pada ayat pertama surah Al-Ma’un ini bukan sebuah pertanyaan
(tahukan kamu?) akan tetapi ini merupakan sebuah penegasan agar lebih memperhatikan
ciri-ciri seorang pendusta agama.

Ayat kedua

S

o - 24

-

Y atll g2y o2 Gl

Itulah orang yang menghardik anak yatim

Pendusta itu adalah orang yang menolak dan mencegah dengan keras anak yatim
untuk menerima haknya, dengan kejam. Perlu diketahui bahwa bangsa Arab Jahiliyyah
tidak memberi warisan kepada perempuan dan anak kecil, dan tidak mendorong dirinya,
keluarganya dan orang lain untuk memberi makan orang yang membutuhkan (makan)
karena kekikiran kan kerakusan mereka (Az-zuhaili, 1987).

Avyat kedua Surah ini memerinci karakter buruk dari orang-orang yang mendustakan
agama, yang ditandai dengan kemerosotan moral dan perlakuan tanpa belas kasih terhadap
anak yatim. Penghinaan terhadap anak yatim ini diistilahkan dengan kata "yadu'-'u," yang
mengandung makna emosi penolakan, kebencian mendalam, dan rasa jijik terhadap orang
yang didekati, seolah-olah mereka adalah objek yang tak tersentuh dan pantas
dihempaskan. Teks tersebut menegaskan bahwa orang yang mengaku beriman tidak
seharusnya bersikap meremehkan, sombong, atau kikir, terutama kepada anak yatim
(Permatasari et al. 2023).

Avyat ketiga

T

38



¥, eL*L Je oax Js

dan tidak menganjurkan untuk memberi makan orang miskin.

Pendusta itu adalah orang yang menolak dan mencegah dengan keras anak yatim
untuk menerima haknya, dengan kejam. Perlu diketahui bahwa bangsa Arab Jahiliyyah
tidak memberi warisan kepada perempuan dan anak kecil, dan tidak mendorong dirinya,
keluarganya dan orang lain untuk memberi makan orang yang membutuhkan (makan)
karena kekikiran dan kerakusan mereka (Az-zuhaili, 1987).

Ayat ketiga ini juga menggambarkan bahwa ada perilaku yang sama buruknya
dengan menghardik anak yatim, yaitu tidak memberikan bantuan pangan (makanan)
kepada orang miskin. Perlu diperhatikan bahwa dalam ayat tersebut memang tidak
diwajibkan untuk memberi makanan kepada orang miskin, tetapi setiap orang mempunyai
kewajiban untuk mendorong dirinya agar saling membantu kepada masyarakat yang
kurang mampu.

Ayat keempat

- <

£ daall i

Celakalah orang-orang yang melaksanakan salat.

Kehancuran, kehinaan dan siksa pada hari kiamat bagi orang-orang shalat yang
munafik. Ibnu Mandzur dari lbnu Abbas tentang firmanNya {Fa Wailul lil musholliin}
Dia berkata: “Ayat ini diturunkan untuk orang-orang munafik yang memamerkan shalat
mereka kepada orang-orang mukmin saat ada mereka, meninggalkan shalat saat tidak ada
mereka, dan melarang mereka untuk melakukan pinjaman yaitu sesuatu yang dipinjam”
(Az-zuhaili, 1987).

Ayat kelima

o - So-

<

© sals parilia (e a8 Gl

(yaitu) yang lalai terhadap salatnya.

Mereka adalah orang-orang yang lupa melaksanakan shalat pada waktunya dengan
khusyu’ dan fokus. Mereka tidak mengharapkan pahala shalat dan tidak takut dengan
hukuman karena meninggalkannya (Az-zuhaili, 1987).

39



Diriwayatkan dari Sa’ad bin Abi Waqqas ra., ia pernah bertanya kepada Rasulullah
saw. mengenai orang-orang yang lalai dalam salatnya. Beliau menjawab bahwa mereka
adalah orang-orang yang menunda salat hingga keluar dari waktunya (HR. Al-Baihaqi).

Menurut pendapat ulama, sikap menunda salat dari waktunya dapat bermakna
meninggalkan salat sama sekali, mengerjakannya setelah waktunya habis, atau menunda
dari awal waktu yang telah ditetapkan (Shahih Mukhtasar). Imam Al-Qurthubi dan Ibnu
Katsir menambahkan penjelasan bahwa ’Atha memuji Allah karena ayat tersebut
menggunakan lafaz “’an shalatihim” dan bukan “fi shalatihim”. Dalam kitab Hadaiq, Anas
ra. juga menyatakan syukurnya karena tidak digunakan lafaz “fi shalatihim”.

Perbedaan kedua lafaz tersebut, menurut Imam Zarkasyi, terletak pada makna
kelalaiannya. Penggunaan kata ‘“’an” menunjukkan bahwa mereka lalai hingga
mengabaikan salat dan tidak memperhatikannya—sebuah perilaku yang menunjukkan
sifat munafik atau fasik. Sedangkan jika digunakan kata “fi”, maknanya adalah kelalaian
yang muncul saat seseorang berada dalam salat karena bisikan setan atau lintasan hati, dan
hal ini merupakan sesuatu yang sulit dihindari oleh setiap Muslim (Anggota et al. n.d.).

Ayat keenam

<

2 o s s

T Osel et o)

yang berbuat riya,

Mereka adalah orang-orang yang memamerkan shalat dan ibadah-ibadah lainnya
agar mendapat pujian dan sanjungan atas amal ibadah mereka saja.

Mereka mencegah orang lain untuk memberikan setiap jenis pertolongan dan
bantuan, seperti air, garam, guci, kapak, pot dan benda-benda lainnya. Mereka juga
melarang (menunaikan) zakat (Az-zuhaili, 1987).

Seseorang yang melaksanakan ibadah semata-mata hanya untuk dipamerkan (Riya’)
adalah termasuk ciri-ciri pendusta agama karena sholatnya tidak mencegah dia dari
melakukan sesuatu hal keji yaitu mencegah orang lain untuk memberikan bantuan kepada
mereka yang kurang mampu.

Ayat ketujuh

Voselal O s2iay g
dan enggan (memberi) bantuan.

40



Mereka adalah orang-orang yang memamerkan shalat dan ibadah-ibadah lainnya
agar mendapat pujian dan sanjungan atas amal ibadah mereka saja. Mereka mencegah
orang lain untuk memberikan setiap jenis pertolongan dan bantuan, seperti air, garam,
guci, kapak, pot dan benda-benda lainnya. Mereka juga melarang (menunaikan) zakat (Az-
zuhaili, 1987).

Kitab Asbabun Nuzul mencatat setidaknya dua versi mengenai sebab turunnya ayat
ini: pertama, dikaitkan dengan individu seperti Ash bin Wail atau Walid bin Mughirah,
dan kedua, ada juga pendapat yang menyebutkan Abu Jahal. Intinya, ayat ini diturunkan
karena ketiga tokoh tersebut dikenal telah menyakiti dan menolak anak yatim yang datang
meminta pertolongan.

Ayat ini dibuka dengan frasa "ara aita" yang berarti "apakah engkau telah melihat".
Penggunaan format pertanyaan oleh Allah SWT. ini bukan karena ketidaktahuan,
melainkan sebagai cara untuk meminta perhatian Nabi Muhammad SAW. agar
mencermati dan mengambil pelajaran dari suatu peristiwa atau perilaku orang-orang di
sekitarnya—seperti perilaku sekelompok tokoh Quraisy (termasuk Abu Jahal, Abu Sufyan,
dan Ash bin Walid) yang disaksikan langsung oleh Nabi (Zaki, 2012).

Individu yang dimaksud konon memiliki kebiasaan rutin menyembelih unta setiap
minggu untuk perjamuan makan. Namun, ketika anak yatim dan orang miskin datang
mendekat, berniat untuk ikut bergabung atau sekadar meminta sedikit bagian daging, ia
menolak permintaan mereka. Alih-alih memberi, ia bahkan mengusir dan membentak
mereka dengan kasar (Ridwan & Tayudin, 2008).

Setelah kejadian tersebut, Allah menurunkan tiga ayat awal dari Surah Al-Ma’un.
Adapun mengenai sebab turunnya ayat keempat, berdasarkan riwayat Ibnu Abbas yang
dikutip oleh Ibnu Mundzir, ayat tersebut diturunkan secara khusus untuk menyinggung
kaum munafik yang menjalankan salat hanya demi pamer atau riya’. Ciri perilaku mereka
adalah: mereka akan menunaikan shalat jika berada di hadapan kaum Muslimin sebagai
bentuk kepura-puraan, namun mereka meninggalkan shalat ketika tidak ada Muslim lain
yang melihat mereka. Dengan kata lain, shalat mereka hanya dilakukan untuk
mendapatkan pujian manusia, bukan karena keimanan sejati.

Sebab turunnya surah ini ada pada ayat 1 dan ayat 4. Menurut Ibnu Abbas ayat
pertama diturunkan terkait dengan kisah Ash bin Wail as-Sahmi. Sedangkan menurut as-
Sadi ayat ini disebabkan oleh tindakan Walid bin Mughirah. Beberapa sumber juga
menyebutkan bahwa ayat ini berkaitan dengan Abu Jahal. Diceritakan Abu jahal pernah
menerima seorang anak yatim yang datang kerumahnya tidak berpakaian dan meminta
sebagian harta. Dengan tegas, Abu Jahal menolak permintaan anak yatim tersebut. Selain
itu,menurut Ibnu Juraij, ayat ini juga diturunkan berkaitan dengan kisah Abu Sufyan yang
rutin menyembelih unta atau domba setiap minggunya. Ketika datanglah seorang anak
yatim yang meminta sebagian dari hasil sembelihan tersebut. Namun Abu Sufyan malah
memaki anak itu dengan tongkatnya (Az- Zuhaili, 2014).

Jadi turunnya ayat ini ada beberapa kisah yang menjadi penyebabnya yaitu kisah
Abu Jahal dan Abu Sufyan yang memperlakukan anak yatim dengan perlakuan yang keji
yaitu memaki dan menolak untuk menolong atau memberikan bantuan kepada mereka.

Menurut Imam Asy-Suyuthi dalam kitab asbabun nuzulnya ayat 4 ini diturunkan
bertepatan dengan orang-orang munafik yang berbuat riya’ ketika mereka menunaikan

41



salat dan mereka juga meninggalkan salat dan menolak untuk memberikan bantuan kepada
orang yang membutuhkan (As-Suyuthi, 2014).

Ayat ke empat surah Al-Maun ini turun disebabkan perilaku orang- orang munafik
yang melaksanakan sholat hanya untuk pamer (riya’) seakan- akan mereka telah
melakukan kebaikan padahal mereka sendiri yang menolak bahkan mencegah orang lain
untuk memberi bantuan pangan atau bantuan kepada yang berguna kepada orang yang
kurang mampu.

Sebuah penelitian dari Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-llmu Al-Qur’an (2025) yang
berjudul "Eksplorasi Metode Tafsir bi Al-Ra’yi dalam Surah Al- Ma’un pada Kitab Tafsir
Al-Azhar" menganalisis bagaimana metode tafsir bi al- ra’yi (interpretasi berdasarkan
akal/pendapat) digunakan dalam penafsiran Surah Al-Ma’un di Kitab Tafsir Al-Azhar.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Surah Al- Ma’un
memiliki keterkaitan yang kuat dengan kondisi sosial saat ini, terutama dalam mendorong
kepedulian kepada anak yatim dan kaum duafa, menanggulangi sikap munafik dalam
beragama, serta memperkuat rasa tanggung jawab sosial. Peneliti mengharapkan agar
ayat-ayat dalam Surah Al- Ma’un dapat dijadikan acuan utama dalam menghayati dan
menerapkan nilai- nilai Islam dalam aktivitas sehari-hari, khususnya pada aspek sosial,
secara lebih efektif dan bermakna.

Salah satu peran utama Tafsir bi al-Ra’yi ialah menggali makna Al- Qur’an sehingga
dapat dihubungkan dengan kondisi dan kebutuhan umat Islam di setiap zaman. Hal ini
penting untuk menilai bagaimana ajaran Al- Qur’an dapat diterapkan dalam berbagai
situasi kehidupan sambil tetap menjaga keasliannya sebagai kitab yang salih li kulli zaman
wa makan, yakni tetap sesuai dan berlaku di setiap waktu dan tempat, sehingga Al-Qur’an
senantiasa menjadi pedoman hidup yang relevan sepanjang masa (Syahruddin et al. 2025).

Asbabun Nuzul atau latar belakang turunnya ayat merupakan kunci utama dalam
memahami konteks dan makna Al-Qur'an. Melalui pendekatan kebahasaan (lughawi) yang
menjadi ciri khasnya, Tafsir Al-Wajiz menganalisis ayat-ayat tentang moralitas dan
interaksi sosial untuk mengidentifikasi landasan etika dan kesadaran sosial kemanusiaan.
Tafsir ini memberikan pemahaman mendalam mengenai integrasi etika sosial dalam
kehidupan Muslim sehari-hari, yang tercermin dari penekanannya pada pentingnya tolong-
menolong serta peran kepemimpinan dalam komunitas. Lebih lanjut, Tafsir Al-Wajiz
menyoroti bahwa kecerdasan sosial, yaitu kemampuan untuk beradaptasi dan
berkolaborasi sangat esensial dalam upaya membangun masyarakat yang harmonis
(Aman, 2021).

Dalam konteks penafsiran ini, Tafsir Lughawi (pendekatan kebahasaan) berfungsi
untuk menguraikan makna kata dan istilah yang berhubungan dengan interaksi sosial.
Peran ini sangat penting karena membantu memberikan pemahaman yang lebih jelas
mengenai standar perilaku yang seharusnya diterapkan oleh umat Islam dalam
bermasyarakat (Audi Afandi and Ardian Syaputra 2025).

Surah Al-Ma ’u n ini mempunyai keterkaitan yang erat dengan surah sebelumnya,
yakni surah Quraisy dalam tiga aspek penting. Pertama, Allah mengkritik orang-orang
yang tidak menghargai nikmat Allah yang diberikan- Nya seperti makanan yang mereka
terima. Sedangkan, dalam surah Al-Ma ’u n, Allah mengecam mereka yang enggan
memberi makanan kepada kalangan fakir miskin. Kedua, dalam surah Quraisy Allah
menekankan pentingnya beribadah hanya kepada-Nya. Sementara dalam surah Al-Ma

42



'u n, Allah mengkritik orang-orang yang lalai dalam menjalankan salat dan bahkan
melarang orang lain untuk beribadah. Ketiga, surah Quraisy menyebutkan berbagai
kenikmatan yang telah dianugerahkan oleh kaum Quraisy. Meskipun mereka telah diberi
banyak nikmat, mereka tetap mengingkari hari kebangkitan dan tidak percaya akan adanya
balasan di akhirat. Sebaliknya, dalam surah Al-Ma ’u n, Allah mengancam mereka
dengan siksaan akibat penolakan mereka terhadap konsep balasan di kehidupan setelah
mati (Az- Zuhaili, 2014).

Dalam kitab Tafsir An-Nur surah ini ada persesuaian dengan surah yang lalu (Surah
Quraisy). Pertama, Allah telah memberikan makanan kepada orang Quraisy, sehingga
mereka tidak mengalami rasa lapar. Sementara surah ini Allah mengecam orang yang
mengajak orang lain untuk tidak memberikan makanan kepada orang fakir miskin. Kedua,
Allah sudah memerintah orang

Quraisy agar menyembah Allah sebab ia yang memiliki Ka’bah. Sementara surah ini
berbicara Allah sangat mencela orang yang bersembahyang dengan jiwa yang lalai.
Terakhir, yaitu Allah telah menjelaskan hikmah-hikmah yang sudah diberikan kepada
orang Quraisy, namun mereka tetap mengingkari hari kebangkitan. Dan dalam surah ini
Allah sama halnya mengancam umat manusia yang bersikap seperti orang Quraisy (Ash-
Shiddieqy, 2000).

Jadi, antara surah Al-Maun dan surah Quraisy memiliki keterkaitan yaitu Allah
sama-sama memberikan ancaman kepada seseorang yang tidak mensyukuri nikmat Allah
kemudian menjadi pengahalang untuk orang lain memberikan bantuan kepada orang yang
kurang mampu. Kemudian Allah mengancam orang yang melakukan sholat tetapi hatinya
tidak tertuju kepada peribadatan yang tulus kepada Allah swt. Kemudian Allah juga
mengancam dengan siksaan terhadap orang yang mengingkari hari pembalasan (hari
akhir).

Korelasi surah Al-Ma’un dan Isu keadilan sosial

Kondisi masyarakat Arab sebelum Islam muncul dikenal dengan sebutan zaman
jahiliyyah. Penyebutan ini disebabkan oleh kondisi sosial, politik, dan keagamaan yang
sangat minim pada masa tersebut. Makna jahiliyyah sering diartikan dengan bodoh,
padahal makna itu kurang tepat karena sesuai yang diketahui jika masyarakat Arab pada
saat itu pintar dan cerdas. Dengan demikian makna jahiliyyah disini berarti mereka
memberontak terhadap kebenaran dan enggan menerima fakta tersebut, kendatipun
mereka menyadari jika itu termasuk suatu hal yang benar (Mutiara Nur Khafifah 2025).

Prinsip keadilan sosial adalah salah satu nilai fundamental dalam Islam,
sebagaimana ditekankan dalam firman-Nya, "Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu)
berlaku adil dan berbuat kebajikan..." (QS. An-Nahl [16]: 90). Namun, di era modern ini,
isu keadilan sosial masih menjadi tantangan global dan domestik., dan Kesenjangan
ekonomi yang melebar, kemiskinan struktural ketidakpedulian elit yang bermanifestasi
dalam korupsi atau kebijakan yang tidak pro-rakyat, merupakan manifestasi modern dari
sifat-sifat yang dikecam dalam Surah Al-Ma'un.

Konsep "peduli" memiliki makna yang luas dan mencakup berbagai referensi,
terutama bagi seseorang yang menunjukkan kepedulian terhadap masyarakat. Oleh karena
itu, kepedulian selalu terhubung erat dengan hubungan timbal balik dan peran sosial
individu. Selain itu, kata peduli memiliki kaitan langsung dengan kondisi psikologis
seseorang, termasuk kebutuhan dan emosinya. Menurut pandangan Noddings, ketika kita

43



benar- benar peduli pada orang lain, kita akan mengembangkan persepsi positif terhadap
kebutuhan mereka dan menerjemahkan pemahaman tersebut menjadi tindakan nyata.
Menurut Hardati, terdapat beberapa indikator yang menunjukkan seseorang memiliki
sikap peduli sosial, antara lain:

1) Memiliki kepekaan terhadap kesulitan yang dialami orang lain,

2) Menyadari adanya perubahan dalam pola kehidupan bermasyarakat,

3) Tanggap terhadap kebutuhan serta perkembangan masyarakat yang terus berubah,

4) Memperhatikan kerusakan lingkungan  sekitar,dan

5) Peka terhadap perilaku menyimpang dalam kehidupan sosial.

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa manusia merupakan makhluk yang
hidup berdampingan dengan sesamanya. Oleh karena itu, rasa kepedulian sosial menjadi
aspek penting untuk mendukung keberlangsungan hidup individu di tengah masyarakat
yang bersifat sosial.

Sifat peduli selalu melibatkan hubungan timbal balik dan peran aktif dalam interaksi
sosial. Cakupan kepedulian tidak terbatas pada lingkungan luar saja, tetapi juga mencakup
kepedulian terhadap diri sendiri. Tingginya tingkat kepedulian yang dimiliki oleh individu
dalam masyarakat dapat diinterpretasikan sebagai indikator tingginya nilai positif yang
mereka miliki (Yulianti et al. 2024).

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi sangat relevan dengan isu keadilan sosial
yang marak terjadi di kehidupan modern ini. Dengan menganalisis kembali Asbabun
Nuzul Surah Al-Ma'un, peneliti bertujuan untuk:

1) Menggali akar teologis yang mewajibkan umat beragama untuk melakukan ibadah
baik hubungan kepada Allah (Hablum minallah) dan tindakan sosial secara nyata
(Hablum minannas).

2) Menelaah kembali makna "menghardik anak yatim" dan "enggan menolong™ dalam
konteks fenomena kontemporer (misalnya: penelantaran hak-hak sosial, eksploitasi
tenaga kerja, atau enggan membantu ).

3) Menjadikan Surah Al-Ma'un sebagai landasan etika dasar dalam kehidupan dan
keadilan sosial di Indonesia dan dunia.

Surah  Al-Ma'un mengandung pelajaran fundamental mengenai nilai-nilai
kemanusiaan, khususnya dalam hal kepedulian terhadap kelompok kurang beruntung. Hal
ini  menunjukkan bahwa teologi Al-Ma'un secara aktif mendorong setiap individu
untuk mengambil peran dalam mengentaskan kemiskinan dan secara keseluruhan
meningkatkan kesejahteraan sosial masyarakat (Rahman & Syukur, 2023).

Tingkat kesejahteraan memiliki cakupan yang lebih luas daripada sekadar isu
kemiskinan, ia juga mencakup persoalan ketimpangan dan kerentanan. Kesejahteraan
sosial merupakan persoalan yang sangat kompleks dan dapat terjadi di berbagai tempat.
Munculnya problem sosial dapat memengaruhi kestabilan sistem ekonomi. Hal ini karena
kesejahteraan sosial berkaitan erat dengan pemerataan ekonomi, di mana berbagai isu
sosial menjadi indikator penting dalam menilai tingkat pertumbuhan serta perkembangan
ekonomi suatu negara (Saefuddin 2022).

Dalam karya yang berjudul “Nuansa Figh Sosial”, Sahal Mahfudh mengelompokkan
ibadah menjadi dua kategori, yakni Ibadah Qoshiroh yang hanya memberikan manfaat
bagi pelakunya (bersifat pribadi), dan Ibadah Muta’adiyah yang berkaitan dengan aspek
sosial karena manfaatnya ditujukan untuk kepentingan masyarakat. Selain itu, ia

44



menegaskan bahwa dalam Islam terdapat hak-hak Allah (huquq Allah) dan hak-hak
manusia (huquqg al-Adami). Menurutnya, hak manusia sejatinya adalah kewajiban yang
harus dipenuhi oleh sesama. Jika hak dan kewajiban ini dijalankan secara seimbang, maka
akan terbentuk nilai-nilai sosial positif seperti solidaritas, toleransi, kerjasama, sikap
moderat, serta terciptanya stabilitas dalam kehidupan bermasyarakat (Susena 2024).

Selanjutnya kita akan mengaitkan antara makna surah Al-Ma’un secara universal
dan isu keadilan sosial yang terjadi di zaman sekarang ini terutama di Indonesia. Jika
dilihat dari konteks dan substansinya, dapat dikatakan bahwa seorang koruptor dan
oknum-oknum yang melakukan eksploitasi tenaga kerja adalah termasuk ciri-ciri pendusta
agama sebagaimana yang tercantum dalam surah Al-Ma’un ayat 1-3 tentang keadilan
sosial. Koruptor yang mencuri dana publik, dan merampas hak-hak masyarakat yang
seharusnya dinikmati oleh anak yatim, fakir miskin dan rakyat lemah lainnya. Dan
perilaku ini  melambangkan ketidakpedulian sosial dan keengganan untuk
mendistribusikan kekayaan (Al-Ma’un ayat 7). Koruptor dan eksploitator adalah pihak
yang menciptakan kemiskinan dan melakukan kedzaliman yang lebih jauh dari sekedar
menolak memberi sedekah, sehingga dapat dikategorikan sebagai pendusta agama dalam
konteks isu keadilan sosial kontemporer.

Kemudian dapat dikatakan bahwa seorang koruptor adalah orang yang lalai dalam
shalatnya sehingga dengan sholatnya itu menyebabkan ia celaka. Lalai dalam konteks ini
dipahami sebagai tidak memperhatikan tujuan serta nilai yang terkandung dalam salat,
yakni menghindarkan diri dari tindakan buruk dan tercela. Seseorang yang rajin sholat
tetapi melakukan korupsi berarti shalatnya tidak berdampak pada akhlak sosialnya
sehingga ibadah ritualnya menjadi kosong dan mungkin saja sholatnya itu dilakukan
sebagai riya’ (pamer) atau topeng untuk menutupi kejahatan terbesarnya. Al-Ma’un dapat
diartikan sebagai bantuan kecil ataupun kebaikan ringan yang berguna. Tindakan korupsi
bukan hanya “enggan menolong” tetapi justru merusak tatanan ekonomi masyarakat dan
merampas harta masyarakat secara terang- terangan.

Surah Al-Ma’un menegaskan bahwa tujuan utama Islam diturunkan adalah untuk
membawa cinta kasih bagi seluruh alam semesta. Karena itu, seorang Muslim yang hakiki
perlu memiliki sifat welas asih terhadap seluruh makhluk dan unsur yang ada di alam
semesta. Setiap Muslim, baik secara pribadi maupun kolektif, diwajibkan untuk menjaga
keseimbangan antara hubungan dengan Tuhan (hablumminallah) dan hubungan dengan
sesama manusia (hablumminannas), serta antara urusan duniawi dan ukhrawi. Semua
upaya ini harus ditujukan semata-mata untuk mencari ridha Allah SWT. Setiap ibadah
harus dilakukan murni karena Allah, tanpa didasari motif lain yang menyimpang dari
penghambaan kepada-Nya, seperti kepentingan politik, kekuasaan, ekonomi, atau maksud-
maksud duniawi lainnya (M. Tohir Ritonga et al. n.d.).

Melalui telaah dinamika teks dan konteks ini, diharapkan Surah Al-Ma'un dapat
direvitalisasi sebagai mandat revolusioner untuk mewujudkan tatanan masyarakat yang
berkeadilan, sejalan dengan cita-cita maqasid syari'ah (tujuan syariah) dalam menjaga
kemaslahatan umat manusia.

KESIMPULAN
Surah Al-Ma’un berfungsi sebagai landasar teologis-sosial yang menegaskan bahwa
integritas iman (ibadah kepada Allah) tidak dapat dipisahkan dari integritas sosial

45



(hubungan dengan manusia). Asbabun nuzul surah Al-Ma’un memberikan landasan
historis yang kuat untuk memahami peran antara agama dalam penegakan keadilan sosial.
Surah Al-Ma’un menyoroti perilaku kaum elit yang lalai atau bersikap keras terhadap anak
yatim dan fakir miskin yang menunjukkan bahwa definisi pendusta agama tidak terletak
pada pengingkaran verbal terhadap hari pembalasan, melainkan pengingkaran praktik
melalui kezaliman dan ketidakpedulian sosial. Kemudian korelasi utama antara Surah Al-
Ma’un dan isu keadilan sosial ini adalah penetapan standar bahwa ibadah ritual (sholat)
pun akan menjadi celaka atau tidak bernilai apa-apa jika tidak diiringi dengan kepedulian
social dan aksi nyata terhadap kaum tertindas, apalagi orang-orang yang tidak
melaksanakan sholat.

Dalam konteks isu keadilan sosial kontemporer, seperti korupsi dan eksploitasi
tenaga kerja, pesan dalam surah Al-Ma’un menjadi sangat relevan. Pelaku korupsi dan
eksploitasi tenaga kerja yang merampas hak publik dan menyebabkan kemiskinan
termasuk dalam kelompok pendusta agama, yang sholatnya itu hanya riya’ untuk
menutupi keburukan besarnya.

DAFTAR PUSTAKA

68

83. doi: 10.63847/gqcntd62.

83. doi: 10.63847/gqcntd62.

Ash-Shiddieqy, T. M. Hasbi. (2000). Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur. Semarang: PT Pustaka
Rizki Putra.

Audi Afandi, and Ardian Syaputra. 2025. “Edukasi Moral Dalam Surah Al- Ma’un: Landasan
Etika Dan Kesadaran Sosial Kemanusiaan Perspektif Tafsir Al-Wajiz.” Journal Hub for
Humanities and Social Science 2(1):71-

Audi Afandi, and Ardian Syaputra. 2025. “Edukasi Moral Dalam Surah Al- Ma’un: Landasan
Etika Dan Kesadaran Sosial Kemanusiaan Perspektif

Az-Zuhaili, W. (2014). Tafsir Al-Munir: Agidah, Syariah, Manhaj (Terj. Abdul Hayyie al-Kattani,
et al.). Jakarta: Gema Insani.Anggota, S. U., Dewan Fatwa, Al-washliyah Dosen Tetap,
Medan Dosen, Tidak Tetap, U. I. N. Su, and Direktur Pp. n.d. “TAFSIR SURAH AL-MA”’
UN.” 55-68.

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir: fi al-°Agidah wa al-Shari’ah wa al-Manhaj.

Beirut: Dar al-Fikr, 1987.

Permatasari, Wiwik, Halimah Basri, Achmad Abubakar, and Muh. Azka Fazaka Rif’ah. 2023.
“Konsep Jaminan Sosial Dalam Sistem Ekonomi Islam.” Jurnal Ilmiah Penelitian Mandira
Cendikia 1(5):22-35.

Ritonga, M. Tohir, (2022). Tafsir Surah Al-Ma'un. Jurnal Al-Kaffah , 10(1), 55-

Saefuddin. 2022. “Transformasi Doktrin Al-Ma’un Terhadap Penguatan Gerakan Ekonomi
Muhammadiyah.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8(02):2120-34.

Susena, B. 2024. “Konsep Kesalehan Sosial Dalam Surah Al-Ma’un (Studi Komparasi Dalam
Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar).”

Syahruddin Siti Masyita, Achmad Abubakar, Muhammad Irham, Mahmudah, and Muhammad
Mi’rat. 2025. “Eksplorasi Metode Tafsir Bi Al-Ra’yi Dalam Surah Al-Ma’un Pada Kitab
Tafsir Al-Azhar.” Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 6(1):11-19. doi:
10.37985/hq.v6i1.292.

Tafsir Al-Wajiz.” Journal Hub for Humanities and Social Science 2(1):71—

Tafsir, Studi, and Maqa s. Id. 2025. “Kajian Surah Al-ma ’u n (Studi Tafsir Maga s.IdI ).”

46



Yulianti, Ayu, ke Rikaeni, Fikri Amrullah, M. A. Djazimi, Wahyu Hidayat, Uin Sultan, and
Maulana Hasanudin Banten. 2024. “Mimbar Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam
Peran Fungsi Dan Tugas Masyarakat Dalam Pendidikan: Kajian QS. Al-Ma’un.” Mimbar
Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam 23(1):508-15.

47



