
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

35 
 
 
 
 
 

REVITALISASI MAKNA SURAH AL-MA’UN: TELAAH 

KONTEKSTUAL ASBABUN NUZUL DAN KORELASINYA 

TERHADAP KEADILAN SOSIAL 
 

Tiara Sani1, Achmad Abubakar2, Sitti Aisyah Chalik3 

 sanitiara979@gmail.com1,  achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2,  sittiaisyahchalik@gmail.com3     

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 

Menelaah makna surah Al-ma’un dan korelasinya terhadap keadilan sosial kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan untuk merevitalisasi kembali makna teologis dan sosial surah Al-

ma’un dan menafsirkannya dalam konteks isu keadilan sosial, khususnya di Indonesia. 

Surah Al-Maun termasuk surah pendek yang dengan eksplisit mengancam celaka bagi 

orang-orang yang salat, namun mereka lalai dan riya’ serta enggan untuk menolong anak 

yatim. Hal ini menegaskan bahwa kesalehan ritual (hablum minallah) tidak boleh 

dilepaskan dari kesalehan sosial (hablum minannas). Metode penelitian yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan utama analisis teks (kajian 

Pustaka) dan tafsir tematik (Maudhui) atau kontekstual. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa definisi pendusta agama dalam surah Al- Ma’un tidak berpusat pada penginkaran 

terhadap hari akhir, tetapi pengingkaran prakrik melalui kezaliman dan ketidakpedualian 

sosial yang diwujudkan melalui perilaku menghardik anak yatim dan enggan memberi 

bantuan adalah wujud nyata melakukan kezaliman. Secara kontekstual, pesan dalam surah 

Al-ma’un ini sangat relevan dengan isu keadilan sosial modern. Penelitian menyimpulkan 

bahwa koruptor dan pelaku eksploitasi tenaga kerja dapat dikategorikan sebagai pendusta 

agama kontemporer. Perilaku mereka yang bukan hanya enggan menolong, melainkan 

merampas hak publik dan akar dari pelaku yang menciptakan kemiskinan. Yang 

menjadikan ibadah ritual mereka (shalat) kosong, riya’, dan celaka karena tidak 

berdampak pada pencegahan keji dan mungkar. Secara keseluruhan, surah Al-Ma’un 

berfungsi sebagai landasan teologis yang mewajibkan umat beragama untuk 

menerjemahkan keimanan seseorang menjadi aksi nyata keadilan dan kepedulian sosial, 

dan menjadi landasan etika masyarakat dalam mewujudkan keadilan. 

Kata Kunci: Asbabun Nuzul, Keadaan Sosial, Al-Ma’un. 

 

ABSTRACT 

Examining the meaning of Surah Al-Ma'un and its correlation to contemporary social 

justice. This study aims to revitalize the theological and social meaning of Surah Al-Ma'un 

and interpret it in the context of social justice issues, especially in Indonesia. Surah Al-

Ma'un is a short surah that explicitly threatens accidents for those who pray, but are 

negligent and show off and are reluctant to help. This emphasizes that ritual piety (hablum 

minallah) cannot be separated from social piety (hablum minannas). The research method 

used is qualitative with the main approach of text analysis (Literature review) and 

thematic interpretation (Maudhui) or contextual. Then the results of the study show that 

the definition of a religious liar in Surah Al-Ma'un is not centered on denial of the end of 

the world, but denial of practice through injustice and social indifference manifested 

through the behavior of rebuking orphans and being reluctant to provide assistance is a 

mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3


 
 
 
 
 

36 
 
 
 
 
 

real manifestation of committing injustice. Contextually, the message in Surah Al-Ma'un is 

very relevant to the issue of modern social justice. The study concludes that corruptors 

and labor exploiters can be categorized as contemporary religious liars. Their behavior is 

not only unwilling to help, but also robs the public of their rights and the root causes of 

poverty. This makes their ritual worship (prayer) empty, ostentatious, and disastrous 

because it has no impact on preventing evil and wrongdoing. Overall, Surah Al-Ma'un 

serves as a theological foundation that obliges religious people to translate their faith into 

concrete actions of justice and social concern, and serves as the ethical foundation for 

society in realizing justice. 

Keywords: Asbabun Nuzul, Social Conditions, Al-Ma'un. 

 

PENDAHULUAN 

Surah Al-Ma¯ ’u¯ n termasuk salah satu surah pendek yang ke-107 di dalam al-

Qur’an. Surah Al-Ma¯ ’u¯ n sendiri memiliki makna yang bersangkutan dengan sebuah 

tanggung jawab sosial serta kepedulian terhadap sesama. Dalam surah Al-Ma¯ ’u¯ n ini, 

Allah mengkategorikan seorang hamba yang menjadi pendusta agama diantaranya yaitu 

orang yang menelantarkan anak yatim dan mengabaikan orang miskin. Agama Islam pun 

mengajarkan untuk tidak hanya melakukan ibadah mahdhoh yang bersifat vertikal saja 

tetapi juga harus melakukan ibadah sosial yaitu memperhatikan orang-orang yang masih 

memerlukan bantuan (Ritonga, 2022). 

Surah ini kemudian mengancam kecelakaan (fawailul-lil muṣallıˉn) bagi orang-

orang yang salat, tetapi mereka lalai dalam shoaltnya itu dan berbuat riya', serta enggan 

menolong dengan barang berguna (yamna‘uˉnal-ma‘un). Ayat ini dengan jelas 

menegaskan bahwa kesalehan ritual (hubungan dengan Tuhan) wajib dibuktikan dengan 

kesalehan sosial (hubungan dengan sesama). Pesan teologis ini mendesak agar keimanan 

diterjemahkan langsung menjadi aksi nyata keadilan dan kepedulian. 

Sebagai makhluk sosial, manusia pastilah membutuhkan orang lain. Sangat jarang 

ditemukan baik itu manusia maupun makhluk hidup lainnya yang bisa hidup sendiri, 

karena pada hakikatnya mereka pasti selalu memerlukan orang lain dalam keadaan suka 

maupun keadaan duka sekalipun (Nuha et al., 2021). Kekurangan dan kelebihan yang 

dimiliki oleh setiap manusia itu beraneka ragam, salah satu kekurangan yang dimaksud 

yakni seseorang tidak bisa memenuhi kebutuhan hidupnya sendirian. Oleh sebab itu, setiap 

orang memerlukan sosok lain dan bantuan dari orang lain. Kemampuan yang diberikan 

oleh Allah pun berbeda tidak sama. Dengan demikian, kelebihan yang dimiliki seseorang 

bisa dimanfaatkan untuk menutupi kekurangan sesama manusia (Nasution, 2011). 

Beberapa tafsir dengan corak teologis seperti Muhammad Abduh ataupun beberapa 

ulama modern menempatkan surah Al-Ma’un sebagai kritik keras terhadap hipokrisi 

beragama (sering diterjemahkan sebagai kemunafikan atau Nifāq dalam Islam) adalah 

kondisi atau sifat di mana seseorang menunjukkan ketaatan, keimanan, atau nilai-nilai 

agama secara lahiriah, tetapi menyembunyikan atau mempraktikkan hal yang bertentangan 

dengan ajaran agama tersebut di dalam hati atau dalam tindakan pribadinya. Pendusta 

agama bukan ia yang menyekutukan Allah ataupun mereka yang tidak mempercayai hari 

akhir, tetapi mereka yang gagal merefleksikan keimanan mereka dalam Tindakan nyata. 

Dalam surah Al-Ma’un ini menekankan bahwa ibadah ritual, jika dilakukan dengan riya’ 



 
 
 
 
 

37 
 
 
 
 
 

atau lalai substansi sosialnya adalah sesuatu yang kosong dan tidak menyelamatkan dari 

kecelakaan (Al-Ma’un ayat 4-7). 

Kesadaran manusia sangat penting untuk menciptakan keadaan sosial yang 

berlandaskan ajaran islam. Asbabun nuzul Q.S Al-Ma’un ini dalam beberapa konteks 

tafsir menunjukkan bahwa manusia selain melakukan ibadah spiritual juga harus 

diwujudkan dalam bentuk kesalehan sosial (hablum minannas). Jika dikaitkan dengan 

keadaan sosial di kehidupan modern ini, makna surah Al-Ma’un dapat diperluas sebagai 

landasan kehidupan sosial bermasyarakat. Sebagaimana dijelaskan bahwa celakalah bagi 

orang-orang yang shalat, yaitu orang-orang yang lalai dalam shalatnya. Melihat dari fakta 

kehidupan sehari-hari Masyarakat, yang semakin hari semakin dicekik oleh keadaan 

ekonomi dan sulitnya lapangan pekerjaan bagi masyarakat kelas bawah, dan megahnya 

kehidupan para pejabat dan sebagainya. Dalam konteks ini, dapatkah disebut bahwa 

orang-orang yang mempersempit kesempatan kerja atau menindas masyarakat kelas 

bawah adalah pendusta agama meskipun mereka melakukan ibadah kepada Allah? Oleh 

karena itu perlu ditelaah lebih dalam tentang asbabun nuzul dan makna surah al-ma’un.. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang diterapkan adalah Kualitatif, utamanya melalui analisis 

konten/teks (Kajian Pustaka) dan pendekatan tafsir tematik (Ma’udhu'i) atau kontekstual. 

Penelitian ini tergolong riset kepustakaan (library research), sehingga literatur relevan 

menjadi sumber data utama. Data diperoleh dari berbagai sumber, baik primer maupun 

sekunder, termasuk Al- Qur'an, karya-karya tafsir klasik dan modern, literatur mengenai 

sebab turunnya ayat (asbabun nuzul), serta studi tentang keadilan sosial dalam Islam. 

Pengkajian data dilakukan secara mendalam untuk mendapatkan pemahaman tentang latar 

belakang historis dan sosial dari ayat-ayat Surah Al-Ma’un. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Asbabun Nuzul Surah al-Ma’un 

Asbabun nuzul adalah salah satu cabang ilmu dalam studi al-Qur’an yang artinya 

adalah sebab-sebab turunnya ayat. Secara terminologi, asbabun nuzul merujuk pada 

peristiwa atau kejadian yang melatarbelakangi ayat tersebut turun. Mempelajari asbabun 

nuzul adalah suatu hal yang penting dalam mengkaji al-Qur’an agar tidak terjadi 

kesalahpahaman dalam menafsirkan al- Qur’an. Berikut ini merupakan asbabun nuzul 

surah al-Ma’un;  

Ayat yang pertama 

  

ِّ  ْ  r 

  

ْ   ُ  َ  ّ ِ  ُ 

  

َ    َّ 

  

َ َ  َ ْ  

١ ن, بِالدي يكذب الذِي ارءيت  

Tahukah kamu (orang) yang mendustakan agama? 



 
 
 
 
 

38 
 
 
 
 
 

  

 

Apakah kamu mengetahui dan melihat wahai Nabi, orang yang mendustakan hari 

perhitungan dan hari pembalasan di akhirat, dan mendustakan akidah dan syari’at agama 

ini? Bukankah dia layak menerima siksa Allah? Istifham ini digunakan untuk membuat 

orang yang diajak bicara terkejut dengan perbuatan pendusta ini (Az-zuhaili, 1987). 

Seperti halnya pada ayat-ayat lainnya, apabila Allah memulai firman-Nya dengan 

sebuah pertanyaan, itu menunjukkan perintah kepada Rasul-Nya untuk memberikan 

perhatian yang serius. Tanpa bentuk pertanyaan seperti ini, orang mungkin akan mengira 

bahwa sikap mendustakan agama hanya sebatas penolakan terhadap ajaran Islam saja 

(Hamka, 2003). 

Dalam tafsirnya, Buya Hamka menggarisbawahi bahwa penggunaan kalimat tanya 

(istifhām) pada awal ayat merupakan strategi retoris Al-Qur'an untuk menuntut perhatian. 

Hal ini menunjukkan bahwa ayat tersebut mengandung keindahan dan kedalaman makna 

yang krusial. Tujuannya adalah memusatkan konsentrasi pembaca agar benar-benar 

memahami dan mencermati pesan yang disampaikan, khususnya mengenai karakteristik 

mendasar dari orang- orang yang dikategorikan sebagai pendusta agama. (Syahruddin et 

al. 2025). Artinya, pada ayat pertama surah Al-Ma’un ini bukan sebuah pertanyaan 

(tahukan kamu?) akan tetapi ini merupakan sebuah penegasan agar lebih memperhatikan 

ciri-ciri seorang pendusta agama. 

Ayat kedua 

  

ْ َ  ْ  َ < 

  

ْ   َ  ُ  ّ ُ

  

َ  ٰ    َ    َّ 

٢ اليتيِم يدع الذِي لِك فذ   

Itulah orang yang menghardik anak yatim 

 Pendusta itu adalah orang yang menolak dan mencegah dengan keras anak yatim 

untuk menerima haknya, dengan kejam. Perlu diketahui bahwa bangsa Arab Jahiliyyah 

tidak memberi warisan kepada perempuan dan anak kecil, dan tidak mendorong dirinya, 

keluarganya dan orang lain untuk memberi makan orang yang membutuhkan (makan) 

karena kekikiran kan kerakusan mereka (Az-zuhaili, 1987). 

Ayat kedua Surah ini memerinci karakter buruk dari orang-orang yang mendustakan 

agama, yang ditandai dengan kemerosotan moral dan perlakuan tanpa belas kasih terhadap 

anak yatim. Penghinaan terhadap anak yatim ini diistilahkan dengan kata "yadu'-'u," yang 

mengandung makna emosi penolakan, kebencian mendalam, dan rasa jijik terhadap orang 

yang didekati, seolah-olah mereka adalah objek yang tak tersentuh dan pantas 

dihempaskan. Teks tersebut menegaskan bahwa orang yang mengaku beriman tidak 

seharusnya bersikap meremehkan, sombong, atau kikir, terutama kepada anak yatim 

(Permatasari et al. 2023). 

Ayat ketiga 

 ْ    ْ    ْ  . r 

  



 
 
 
 
 

39 
 
 
 
 
 

 ُّ ُُ   َ   َ    ى  َ   

  

َ َ   َ  ُ 

٣ ي, المِسكِ  طعامِ  علٰ  يحض ولَ    

dan tidak menganjurkan untuk memberi makan orang miskin. 

Pendusta itu adalah orang yang menolak dan mencegah dengan keras anak yatim 

untuk menerima haknya, dengan kejam. Perlu diketahui bahwa bangsa Arab Jahiliyyah 

tidak memberi warisan kepada perempuan dan anak kecil, dan tidak mendorong dirinya, 

keluarganya dan orang lain untuk memberi makan orang yang membutuhkan (makan) 

karena kekikiran dan kerakusan mereka (Az-zuhaili, 1987). 

 Ayat ketiga ini juga menggambarkan bahwa ada perilaku yang sama buruknya 

dengan menghardik anak yatim, yaitu tidak memberikan bantuan pangan (makanan) 

kepada orang miskin. Perlu diperhatikan bahwa dalam ayat tersebut memang tidak 

diwajibkan untuk memberi makanan kepada orang miskin, tetapi setiap orang mempunyai 

kewajiban untuk mendorong dirinya agar saling membantu kepada masyarakat yang 

kurang mampu. 

Ayat keempat 

  

َ  ِّ ْ  .َ < 

  

ٌ  ِّ ْ  ُ 

  

َ  َ ْ 

٤ ي للمصل فويل   

Celakalah orang-orang yang melaksanakan salat. 

Kehancuran, kehinaan dan siksa pada hari kiamat bagi orang-orang shalat yang 

munafik. Ibnu Mandzur dari Ibnu Abbas tentang firmanNya {Fa Wailul lil musholliin} 

Dia berkata: “Ayat ini diturunkan untuk orang-orang munafik yang memamerkan shalat 

mereka kepada orang-orang mukmin saat ada mereka, meninggalkan shalat saat tidak ada 

mereka, dan melarang mereka untuk melakukan pinjaman yaitu sesuatu yang dipinjam” 

(Az-zuhaili, 1987). 

Ayat kelima 

  

ْ  َ  ُ ْ َ< 

  

َ  ْ    َ  َ 

  

َّ   ْ  َ   ُ  ْ 

  

هِمصلتَ  عن هم الذِين ٥ ساهون ُِ  

(yaitu) yang lalai terhadap salatnya. 

Mereka adalah orang-orang yang lupa melaksanakan shalat pada waktunya dengan 

khusyu’ dan fokus. Mereka tidak mengharapkan pahala shalat dan tidak takut dengan 

hukuman karena meninggalkannya (Az-zuhaili, 1987). 

  



 
 
 
 
 

40 
 
 
 
 
 

 

 

 

Diriwayatkan dari Sa’ad bin Abi Waqqas ra., ia pernah bertanya kepada Rasulullah 

saw. mengenai orang-orang yang lalai dalam salatnya. Beliau menjawab bahwa mereka 

adalah orang-orang yang menunda salat hingga keluar dari waktunya (HR. Al-Baihaqi). 

Menurut pendapat ulama, sikap menunda salat dari waktunya dapat bermakna 

meninggalkan salat sama sekali, mengerjakannya setelah waktunya habis, atau menunda 

dari awal waktu yang telah ditetapkan (Shahih Mukhtasar). Imam Al-Qurthubi dan Ibnu 

Katsir menambahkan penjelasan bahwa ’Atha memuji Allah karena ayat tersebut 

menggunakan lafaz “’an shalatihim” dan bukan “fi shalatihim”. Dalam kitab Hadaiq, Anas 

ra. juga menyatakan syukurnya karena tidak digunakan lafaz “fi shalatihim”. 

Perbedaan kedua lafaz tersebut, menurut Imam Zarkasyi, terletak pada makna 

kelalaiannya. Penggunaan kata “’an” menunjukkan bahwa mereka lalai hingga 

mengabaikan salat dan tidak memperhatikannya—sebuah perilaku yang menunjukkan 

sifat munafik atau fasik. Sedangkan jika digunakan kata “fi”, maknanya adalah kelalaian 

yang muncul saat seseorang berada dalam salat karena bisikan setan atau lintasan hati, dan 

hal ini merupakan sesuatu yang sulit dihindari oleh setiap Muslim (Anggota et al. n.d.). 

Ayat keenam 

  

ْ َ< 

  

 ُُ  ْ   ُ َ   ُ  

  

َّ   ْ  َ 

  

٦ يراءون هم الذِين  

yang berbuat riya, 

Mereka adalah orang-orang yang memamerkan shalat dan ibadah-ibadah lainnya 

agar mendapat pujian dan sanjungan atas amal ibadah mereka saja. 

 Mereka mencegah orang lain untuk memberikan setiap jenis pertolongan dan 

bantuan, seperti air, garam, guci, kapak, pot dan benda-benda lainnya. Mereka juga 

melarang (menunaikan) zakat (Az-zuhaili, 1987). 

Seseorang yang melaksanakan ibadah semata-mata hanya untuk dipamerkan (Riya’) 

adalah termasuk ciri-ciri pendusta agama karena sholatnya tidak mencegah dia dari 

melakukan sesuatu hal keji yaitu mencegah orang lain untuk memberikan bantuan kepada 

mereka yang kurang mampu. 

Ayat ketujuh 

 ْ  َ   ُ  ْ  َ 

  

َ َ  ْ  َ   ُ ْ  َ 

٧الماعون ويمنعون   

dan enggan (memberi) bantuan. 

 

 



 
 
 
 
 

41 
 
 
 
 
 

Mereka adalah orang-orang yang memamerkan shalat dan ibadah-ibadah lainnya 

agar mendapat pujian dan sanjungan atas amal ibadah mereka saja. Mereka mencegah 

orang lain untuk memberikan setiap jenis pertolongan dan bantuan, seperti air, garam, 

guci, kapak, pot dan benda-benda lainnya. Mereka juga melarang (menunaikan) zakat (Az-

zuhaili, 1987). 

Kitab Asbabun Nuzul mencatat setidaknya dua versi mengenai sebab turunnya ayat 

ini: pertama, dikaitkan dengan individu seperti Ash bin Wail atau Walid bin Mughirah, 

dan kedua, ada juga pendapat yang menyebutkan Abu Jahal. Intinya, ayat ini diturunkan 

karena ketiga tokoh tersebut dikenal telah menyakiti dan menolak anak yatim yang datang 

meminta pertolongan. 

Ayat ini dibuka dengan frasa "ara aita" yang berarti "apakah engkau telah melihat". 

Penggunaan format pertanyaan oleh Allah SWT. ini bukan karena ketidaktahuan, 

melainkan sebagai cara untuk meminta perhatian Nabi  Muhammad SAW. agar 

mencermati dan mengambil pelajaran dari suatu peristiwa atau perilaku orang-orang di 

sekitarnya—seperti perilaku sekelompok tokoh Quraisy (termasuk Abu Jahal, Abu Sufyan, 

dan Ash bin Walid) yang disaksikan langsung oleh Nabi (Zaki, 2012). 

Individu yang dimaksud konon memiliki kebiasaan rutin menyembelih unta setiap 

minggu untuk perjamuan makan. Namun, ketika anak yatim dan orang miskin datang 

mendekat, berniat untuk ikut bergabung atau sekadar meminta sedikit bagian daging, ia 

menolak permintaan mereka. Alih-alih memberi, ia bahkan mengusir dan membentak 

mereka dengan kasar (Ridwan & Tayudin, 2008). 

Setelah kejadian tersebut, Allah menurunkan tiga ayat awal dari Surah Al-Ma’un. 

Adapun mengenai sebab turunnya ayat keempat, berdasarkan riwayat Ibnu Abbas yang 

dikutip oleh Ibnu Mundzir, ayat tersebut diturunkan secara khusus untuk menyinggung 

kaum munafik yang menjalankan salat hanya demi pamer atau riya’. Ciri perilaku mereka 

adalah: mereka akan menunaikan shalat jika berada di hadapan kaum Muslimin sebagai 

bentuk kepura-puraan, namun mereka meninggalkan shalat ketika tidak ada Muslim lain 

yang melihat mereka. Dengan kata lain, shalat mereka hanya dilakukan untuk 

mendapatkan pujian manusia, bukan karena keimanan sejati. 

Sebab turunnya surah ini ada pada ayat 1 dan ayat 4. Menurut Ibnu Abbas ayat 

pertama diturunkan terkait dengan kisah Ash bin Wail as-Sahmi. Sedangkan menurut as-

Sadi ayat ini disebabkan oleh tindakan Walid bin Mughirah. Beberapa sumber juga 

menyebutkan bahwa ayat ini berkaitan dengan Abu Jahal. Diceritakan Abu jahal pernah 

menerima seorang anak yatim yang datang kerumahnya tidak berpakaian dan meminta 

sebagian harta. Dengan tegas, Abu Jahal menolak permintaan anak yatim tersebut. Selain 

itu,menurut Ibnu Juraij, ayat ini juga diturunkan berkaitan dengan kisah Abu Sufyan yang 

rutin menyembelih unta atau domba setiap minggunya. Ketika datanglah seorang anak 

yatim yang meminta sebagian dari hasil sembelihan tersebut. Namun Abu Sufyan malah 

memaki anak itu dengan tongkatnya (Az- Zuhaili, 2014). 

Jadi turunnya ayat ini ada beberapa kisah yang menjadi penyebabnya yaitu kisah 

Abu Jahal dan Abu Sufyan yang memperlakukan anak yatim dengan perlakuan yang keji 

yaitu memaki dan menolak untuk menolong atau memberikan bantuan kepada mereka. 

Menurut Imam Asy-Suyuthi dalam kitab asbabun nuzulnya ayat 4 ini diturunkan 

bertepatan dengan orang-orang munafik yang berbuat riya’ ketika mereka menunaikan 



 
 
 
 
 

42 
 
 
 
 
 

salat dan mereka juga meninggalkan salat dan menolak untuk memberikan bantuan kepada 

orang yang membutuhkan (As-Suyuthi, 2014). 

Ayat ke empat surah Al-Maun ini turun disebabkan perilaku orang- orang munafik 

yang melaksanakan sholat hanya untuk pamer (riya’) seakan- akan mereka telah 

melakukan kebaikan padahal mereka sendiri yang menolak bahkan mencegah orang lain 

untuk memberi bantuan pangan atau bantuan kepada yang berguna kepada orang yang 

kurang mampu. 

Sebuah penelitian dari Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu-Ilmu Al-Qur’an (2025) yang 

berjudul "Eksplorasi Metode Tafsir bi Al-Ra’yi dalam Surah Al- Ma’un pada Kitab Tafsir 

Al-Azhar" menganalisis bagaimana metode tafsir bi al- ra’yi (interpretasi berdasarkan 

akal/pendapat) digunakan dalam penafsiran Surah Al-Ma’un di Kitab Tafsir Al-Azhar. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Surah Al- Ma’un 

memiliki keterkaitan yang kuat dengan kondisi sosial saat ini, terutama dalam mendorong 

kepedulian kepada anak yatim dan kaum duafa, menanggulangi sikap munafik dalam 

beragama, serta memperkuat rasa tanggung jawab sosial. Peneliti mengharapkan agar 

ayat-ayat dalam Surah Al- Ma’un dapat dijadikan acuan utama dalam menghayati dan 

menerapkan nilai- nilai Islam dalam aktivitas sehari-hari, khususnya pada aspek sosial, 

secara lebih efektif dan bermakna. 

Salah satu peran utama Tafsir bi al-Ra’yi ialah menggali makna Al- Qur’an sehingga 

dapat dihubungkan dengan kondisi dan kebutuhan umat Islam di setiap zaman. Hal ini 

penting untuk menilai bagaimana ajaran Al- Qur’an dapat diterapkan dalam berbagai 

situasi kehidupan sambil tetap menjaga keasliannya sebagai kitab yang ṣāliḥ li kulli zamān 

wa makān, yakni tetap sesuai dan berlaku di setiap waktu dan tempat, sehingga Al-Qur’an 

senantiasa menjadi pedoman hidup yang relevan sepanjang masa (Syahruddin et al. 2025). 

Asbabun Nuzul atau latar belakang turunnya ayat merupakan kunci utama dalam 

memahami konteks dan makna Al-Qur'an. Melalui pendekatan kebahasaan (lughawi) yang 

menjadi ciri khasnya, Tafsir Al-Wajiz menganalisis ayat-ayat tentang moralitas dan 

interaksi sosial untuk mengidentifikasi landasan etika dan kesadaran sosial kemanusiaan. 

Tafsir ini memberikan pemahaman mendalam mengenai integrasi etika sosial dalam 

kehidupan Muslim sehari-hari, yang tercermin dari penekanannya pada pentingnya tolong-

menolong serta peran kepemimpinan dalam komunitas. Lebih lanjut, Tafsir Al-Wajiz 

menyoroti bahwa kecerdasan sosial, yaitu kemampuan untuk beradaptasi dan 

berkolaborasi sangat esensial dalam upaya membangun masyarakat yang harmonis 

(Aman, 2021). 

Dalam konteks penafsiran ini, Tafsir Lughawi (pendekatan kebahasaan) berfungsi 

untuk menguraikan makna kata dan istilah yang berhubungan dengan interaksi sosial. 

Peran ini sangat penting karena membantu memberikan pemahaman yang lebih jelas 

mengenai standar perilaku yang seharusnya diterapkan oleh umat Islam dalam 

bermasyarakat (Audi Afandi and Ardian Syaputra 2025). 

Surah Al-Ma¯ ’u¯ n ini mempunyai keterkaitan yang erat dengan surah sebelumnya, 

yakni surah Quraisy dalam tiga aspek penting. Pertama, Allah mengkritik orang-orang 

yang tidak menghargai nikmat Allah yang diberikan- Nya seperti makanan yang mereka 

terima. Sedangkan, dalam surah Al-Ma¯ ’u¯ n, Allah mengecam mereka yang enggan 

memberi makanan kepada kalangan fakir miskin. Kedua, dalam surah Quraisy Allah 

menekankan pentingnya beribadah hanya kepada-Nya. Sementara dalam surah Al-Ma¯ 



 
 
 
 
 

43 
 
 
 
 
 

’u¯ n, Allah mengkritik orang-orang yang lalai dalam menjalankan salat dan bahkan 

melarang orang lain untuk beribadah. Ketiga, surah Quraisy menyebutkan berbagai 

kenikmatan yang telah dianugerahkan oleh kaum Quraisy. Meskipun mereka telah diberi 

banyak nikmat, mereka tetap mengingkari hari kebangkitan dan tidak percaya akan adanya 

balasan di akhirat. Sebaliknya, dalam surah Al-Ma¯ ’u¯ n, Allah mengancam mereka 

dengan siksaan akibat penolakan mereka terhadap konsep balasan di kehidupan setelah 

mati (Az- Zuhaili, 2014). 

Dalam kitab Tafsir An-Nur surah ini ada persesuaian dengan surah yang lalu (Surah 

Quraisy). Pertama, Allah telah memberikan makanan kepada orang Quraisy, sehingga 

mereka tidak mengalami rasa lapar. Sementara surah ini Allah mengecam orang yang 

mengajak orang lain untuk tidak memberikan makanan kepada orang fakir miskin. Kedua, 

Allah sudah memerintah orang 

Quraisy agar menyembah Allah sebab ia yang memiliki Ka’bah. Sementara surah ini 

berbicara Allah sangat mencela orang yang bersembahyang dengan jiwa yang lalai. 

Terakhir, yaitu Allah telah menjelaskan hikmah-hikmah yang sudah diberikan kepada 

orang Quraisy, namun mereka tetap mengingkari hari kebangkitan. Dan dalam surah ini 

Allah sama halnya mengancam umat manusia yang bersikap seperti orang Quraisy (Ash-

Shiddieqy, 2000). 

Jadi, antara surah Al-Maun dan surah Quraisy memiliki keterkaitan yaitu Allah 

sama-sama memberikan ancaman kepada seseorang yang tidak mensyukuri nikmat Allah 

kemudian menjadi pengahalang untuk orang lain memberikan bantuan kepada orang yang 

kurang mampu. Kemudian Allah mengancam orang yang melakukan sholat tetapi hatinya 

tidak tertuju kepada peribadatan yang tulus kepada Allah swt. Kemudian Allah juga 

mengancam dengan siksaan terhadap orang yang mengingkari hari pembalasan (hari 

akhir). 

Korelasi surah Al-Ma’un dan Isu keadilan sosial 

Kondisi masyarakat Arab sebelum Islam muncul dikenal dengan sebutan zaman 

jahiliyyah. Penyebutan ini disebabkan oleh kondisi sosial, politik, dan keagamaan yang 

sangat minim pada masa tersebut. Makna jahiliyyah sering diartikan dengan bodoh, 

padahal makna itu kurang tepat karena sesuai yang diketahui jika masyarakat Arab pada 

saat itu pintar dan cerdas. Dengan demikian makna jahiliyyah disini berarti mereka 

memberontak terhadap kebenaran dan enggan menerima fakta tersebut, kendatipun 

mereka menyadari jika itu termasuk suatu hal yang benar (Mutiara Nur Khafifah 2025). 

 Prinsip keadilan sosial adalah salah satu nilai fundamental dalam Islam, 

sebagaimana ditekankan dalam firman-Nya, "Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) 

berlaku adil dan berbuat kebajikan..." (QS. An-Nahl [16]: 90). Namun, di era modern ini, 

isu keadilan sosial masih menjadi tantangan global dan domestik., dan Kesenjangan 

ekonomi yang melebar, kemiskinan struktural ketidakpedulian elit yang bermanifestasi 

dalam korupsi atau kebijakan yang tidak pro-rakyat, merupakan manifestasi modern dari 

sifat-sifat yang dikecam dalam Surah Al-Ma'un. 

Konsep "peduli" memiliki makna yang luas dan mencakup berbagai referensi, 

terutama bagi seseorang yang menunjukkan kepedulian terhadap masyarakat. Oleh karena 

itu, kepedulian selalu terhubung erat dengan hubungan timbal balik dan peran sosial 

individu. Selain itu, kata peduli memiliki kaitan langsung dengan kondisi psikologis 

seseorang, termasuk kebutuhan dan emosinya. Menurut pandangan Noddings, ketika kita 



 
 
 
 
 

44 
 
 
 
 
 

benar- benar peduli pada orang lain, kita akan mengembangkan persepsi positif terhadap 

kebutuhan mereka dan menerjemahkan pemahaman tersebut menjadi tindakan nyata. 

Menurut Hardati, terdapat beberapa indikator yang menunjukkan  seseorang  memiliki  

sikap  peduli  sosial,  antara  lain: 

1) Memiliki  kepekaan  terhadap  kesulitan  yang  dialami  orang  lain, 

2) Menyadari adanya perubahan dalam pola kehidupan bermasyarakat, 

3) Tanggap terhadap kebutuhan serta perkembangan masyarakat yang terus berubah, 

4) Memperhatikan kerusakan lingkungan sekitar, dan 

5) Peka terhadap perilaku menyimpang dalam kehidupan sosial. 

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa manusia merupakan makhluk yang 

hidup berdampingan dengan sesamanya. Oleh karena itu, rasa kepedulian sosial menjadi 

aspek penting untuk mendukung keberlangsungan hidup individu di tengah masyarakat 

yang bersifat sosial. 

Sifat peduli selalu melibatkan hubungan timbal balik dan peran aktif dalam interaksi 

sosial. Cakupan kepedulian tidak terbatas pada lingkungan luar saja, tetapi juga mencakup 

kepedulian terhadap diri sendiri. Tingginya tingkat kepedulian yang dimiliki oleh individu 

dalam masyarakat dapat diinterpretasikan sebagai indikator tingginya nilai positif yang 

mereka miliki (Yulianti et al. 2024). 

Oleh karena itu, penelitian ini menjadi sangat relevan dengan isu keadilan sosial 

yang marak terjadi di kehidupan modern ini. Dengan menganalisis kembali Asbabun 

Nuzul Surah Al-Ma'un, peneliti bertujuan untuk: 

1) Menggali akar teologis yang mewajibkan umat beragama untuk melakukan ibadah 

baik hubungan kepada Allah (Hablum minallah) dan tindakan sosial secara nyata 

(Hablum minannas). 

2) Menelaah kembali makna "menghardik anak yatim" dan "enggan menolong" dalam 

konteks fenomena kontemporer (misalnya: penelantaran hak-hak sosial, eksploitasi 

tenaga kerja, atau enggan membantu ). 

3) Menjadikan Surah Al-Ma'un sebagai landasan etika dasar dalam kehidupan dan 

keadilan sosial di Indonesia dan dunia. 

Surah Al-Ma'un mengandung pelajaran fundamental mengenai nilai-nilai 

kemanusiaan, khususnya dalam hal kepedulian terhadap kelompok kurang beruntung.  Hal  

ini  menunjukkan  bahwa  teologi  Al-Ma'un  secara  aktif mendorong setiap individu 

untuk mengambil peran dalam mengentaskan kemiskinan dan secara keseluruhan 

meningkatkan kesejahteraan sosial masyarakat (Rahman & Syukur, 2023). 

Tingkat kesejahteraan memiliki cakupan yang lebih luas daripada sekadar isu 

kemiskinan, ia juga mencakup persoalan ketimpangan dan kerentanan. Kesejahteraan 

sosial merupakan persoalan yang sangat kompleks dan dapat terjadi di berbagai tempat. 

Munculnya problem sosial dapat memengaruhi kestabilan sistem ekonomi. Hal ini karena 

kesejahteraan sosial berkaitan erat dengan pemerataan ekonomi, di mana berbagai isu 

sosial menjadi indikator penting dalam menilai tingkat pertumbuhan serta perkembangan 

ekonomi suatu negara (Saefuddin 2022). 

Dalam karya yang berjudul “Nuansa Fiqh Sosial”, Sahal Mahfudh mengelompokkan 

ibadah menjadi dua kategori, yakni Ibadah Qoshiroh yang hanya memberikan manfaat 

bagi pelakunya (bersifat pribadi), dan Ibadah Muta’adiyah yang berkaitan dengan aspek 

sosial karena manfaatnya ditujukan untuk kepentingan masyarakat. Selain itu, ia 



 
 
 
 
 

45 
 
 
 
 
 

menegaskan bahwa dalam Islam terdapat hak-hak Allah (huquq Allah) dan hak-hak 

manusia (huquq al-Adami). Menurutnya, hak manusia sejatinya adalah kewajiban yang 

harus dipenuhi oleh sesama. Jika hak dan kewajiban ini dijalankan secara seimbang, maka 

akan terbentuk nilai-nilai sosial positif seperti solidaritas, toleransi, kerjasama, sikap 

moderat, serta terciptanya stabilitas dalam kehidupan bermasyarakat (Susena 2024). 

Selanjutnya kita akan mengaitkan antara makna surah Al-Ma’un secara universal 

dan isu keadilan sosial yang terjadi di zaman sekarang ini terutama di Indonesia. Jika 

dilihat dari konteks dan substansinya, dapat dikatakan bahwa seorang koruptor dan 

oknum-oknum yang melakukan eksploitasi tenaga kerja adalah termasuk ciri-ciri pendusta 

agama sebagaimana yang tercantum dalam surah Al-Ma’un ayat 1-3 tentang keadilan 

sosial. Koruptor yang mencuri dana publik, dan merampas hak-hak masyarakat yang 

seharusnya dinikmati oleh anak yatim, fakir miskin dan rakyat lemah lainnya. Dan 

perilaku ini melambangkan ketidakpedulian sosial dan keengganan untuk 

mendistribusikan kekayaan (Al-Ma’un ayat 7). Koruptor dan eksploitator adalah pihak 

yang menciptakan kemiskinan dan melakukan kedzaliman yang lebih jauh dari sekedar 

menolak memberi sedekah, sehingga dapat dikategorikan sebagai pendusta agama dalam 

konteks isu keadilan sosial kontemporer. 

Kemudian dapat dikatakan bahwa seorang koruptor adalah orang yang lalai dalam 

shalatnya sehingga dengan sholatnya itu menyebabkan ia celaka. Lalai dalam konteks ini 

dipahami sebagai tidak memperhatikan tujuan serta nilai yang terkandung dalam salat, 

yakni menghindarkan diri dari tindakan buruk dan tercela. Seseorang yang rajin sholat 

tetapi melakukan korupsi berarti shalatnya tidak berdampak pada akhlak sosialnya 

sehingga ibadah ritualnya menjadi kosong dan mungkin saja sholatnya itu dilakukan 

sebagai riya’ (pamer) atau topeng untuk menutupi kejahatan terbesarnya. Al-Ma’un dapat 

diartikan sebagai bantuan kecil ataupun kebaikan ringan yang berguna. Tindakan korupsi 

bukan hanya “enggan menolong” tetapi justru merusak tatanan ekonomi masyarakat dan 

merampas harta masyarakat secara terang- terangan. 

Surah Al-Ma’un menegaskan bahwa tujuan utama Islam diturunkan adalah untuk 

membawa cinta kasih bagi seluruh alam semesta. Karena itu, seorang Muslim yang hakiki 

perlu memiliki sifat welas asih terhadap seluruh makhluk dan unsur yang ada di alam 

semesta. Setiap Muslim, baik secara  pribadi maupun kolektif, diwajibkan untuk menjaga 

keseimbangan antara hubungan dengan Tuhan (hablumminallah) dan hubungan dengan 

sesama manusia (hablumminannas), serta antara urusan duniawi dan ukhrawi. Semua 

upaya ini harus ditujukan semata-mata untuk mencari ridha Allah SWT. Setiap ibadah 

harus dilakukan murni karena Allah, tanpa didasari motif lain yang menyimpang dari 

penghambaan kepada-Nya, seperti kepentingan politik, kekuasaan, ekonomi, atau maksud-

maksud duniawi lainnya (M. Tohir Ritonga et al. n.d.). 

Melalui telaah dinamika teks dan konteks ini, diharapkan Surah Al-Ma'un dapat 

direvitalisasi sebagai mandat revolusioner untuk mewujudkan tatanan masyarakat yang 

berkeadilan, sejalan dengan cita-cita maqāṣid syarī'ah (tujuan syariah) dalam menjaga 

kemaslahatan umat manusia. 

 

KESIMPULAN 

Surah Al-Ma’un berfungsi sebagai landasar teologis-sosial yang menegaskan bahwa 

integritas iman (ibadah kepada Allah) tidak dapat dipisahkan dari integritas sosial 



 
 
 
 
 

46 
 
 
 
 
 

(hubungan dengan manusia). Asbabun nuzul surah Al-Ma’un memberikan landasan 

historis yang kuat untuk memahami peran antara agama dalam penegakan keadilan sosial. 

Surah Al-Ma’un menyoroti perilaku kaum elit yang lalai atau bersikap keras terhadap anak 

yatim dan fakir miskin yang menunjukkan bahwa definisi pendusta agama tidak terletak 

pada pengingkaran verbal terhadap hari pembalasan, melainkan pengingkaran praktik 

melalui kezaliman dan ketidakpedulian sosial. Kemudian korelasi utama antara Surah Al-

Ma’un dan isu keadilan sosial ini adalah penetapan standar bahwa ibadah ritual (sholat) 

pun akan menjadi celaka atau tidak bernilai apa-apa jika tidak diiringi dengan kepedulian 

social dan aksi nyata terhadap kaum tertindas, apalagi orang-orang yang tidak 

melaksanakan sholat. 

Dalam konteks isu keadilan sosial kontemporer, seperti korupsi dan eksploitasi 

tenaga kerja, pesan dalam surah Al-Ma’un menjadi sangat relevan. Pelaku korupsi dan 

eksploitasi tenaga kerja yang merampas hak publik dan menyebabkan kemiskinan 

termasuk dalam kelompok pendusta agama, yang sholatnya itu hanya riya’ untuk 

menutupi keburukan besarnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 68 

83. doi: 10.63847/qqcntd62. 

83. doi: 10.63847/qqcntd62. 

Ash-Shiddieqy, T. M. Hasbi. (2000). Tafsir Al-Qur'anul Majid An-Nur. Semarang: PT Pustaka 

Rizki Putra. 

Audi Afandi, and Ardian Syaputra. 2025. “Edukasi Moral Dalam Surah Al- Ma’un: Landasan 

Etika Dan Kesadaran Sosial Kemanusiaan Perspektif Tafsir Al-Wajiz.” Journal Hub for 

Humanities and Social Science 2(1):71– 

Audi Afandi, and Ardian Syaputra. 2025. “Edukasi Moral Dalam Surah Al- Ma’un: Landasan 

Etika Dan Kesadaran Sosial Kemanusiaan Perspektif 

Az-Zuhaili, W. (2014). Tafsir Al-Munir: Aqidah, Syariah, Manhaj (Terj. Abdul Hayyie al-Kattani, 

et al.). Jakarta: Gema Insani.Anggota, S. U., Dewan Fatwa, Al-washliyah Dosen Tetap, 

Medan Dosen, Tidak Tetap, U. I. N. Su, and Direktur Pp. n.d. “TAFSIR SURAH AL-MA ’ 

UN.” 55–68. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir: fi al-‘Aqidah wa al-Shari’ah wa al-Manhaj. 

Beirut: Dar al-Fikr, 1987. 

Permatasari, Wiwik, Halimah Basri, Achmad Abubakar, and Muh. Azka Fazaka Rif’ah. 2023. 

“Konsep Jaminan Sosial Dalam Sistem Ekonomi Islam.” Jurnal Ilmiah Penelitian Mandira 

Cendikia 1(5):22–35. 

Ritonga, M. Tohir, (2022). Tafsir Surah Al-Ma'un. Jurnal Al-Kaffah , 10(1), 55- 

Saefuddin. 2022. “Transformasi Doktrin Al-Ma’un Terhadap Penguatan Gerakan Ekonomi 

Muhammadiyah.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8(02):2120–34. 

Susena, B. 2024. “Konsep Kesalehan Sosial Dalam Surah Al-Ma’un (Studi Komparasi Dalam 

Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar).” 

Syahruddin Siti Masyita, Achmad Abubakar, Muhammad Irham, Mahmudah, and Muhammad 

Mi’rat. 2025. “Eksplorasi Metode Tafsir Bi Al-Ra’yi Dalam Surah Al-Ma’un Pada Kitab 

Tafsir Al-Azhar.” Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 6(1):11–19. doi: 

10.37985/hq.v6i1.292. 

Tafsir Al-Wajiz.” Journal Hub for Humanities and Social Science 2(1):71– 

Tafsir, Studi, and Maqa¯ s. Id. 2025. “Kajian Surah Al-m a¯ ’ u¯ n (Studi Tafsir Maqa¯ s. Id I¯ ).” 



 
 
 
 
 

47 
 
 
 
 
 

Yulianti, Ayu, Ike Rikaeni, Fikri Amrullah, M. A. Djazimi, Wahyu Hidayat, Uin Sultan, and 

Maulana Hasanudin Banten. 2024. “Mimbar Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam 

Peran Fungsi Dan Tugas Masyarakat Dalam Pendidikan: Kajian QS. Al-Ma’un.” Mimbar 

Kampus: Jurnal Pendidikan Dan Agama Islam 23(1):508–15. 


