Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

ONTOLOGI MAKNA AL-QUR’AN: HAKIKAT DAN KEDUDUKAN
TEKS ILAHI

Tiara Sani!, Nurul Rahmadani Ahm?2, Nasrullah Habar?, La Ode Ismail Ahmad*
sanitiara979@gmail.com?, nurulnurul.des0O8@gmail.com?, nasroellah911@gamil.com® ,
laode.ismail@uin-alauddin.ac.id*

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

ABSTRAK

Penelitian ini membahas ontologi makna Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi yang
termanifestasi dalam bentuk teks linguistik berbahasa Arab. Al-Qur’an dipandang
memiliki dua dimensi yang saling melengkapi, yaitu dimensi lahir yang dapat dianalisis
secara gramatikal dan linguistik, serta dimensi batin yang bersifat metafisik dan spiritual.
Kajian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan dengan pendekatan filosofis-
analitis untuk menelaah konsep-konsep kunci seperti wahyu, teks, kalam lafzi, kalam
nafsi, makna zahir-batin, serta hubungan antar-ayat dan antar-surah (munasabah). Hasil
penelitian menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an membutuhkan perpaduan
antara pembacaan tekstual dan refleksi spiritual yang mendalam agar makna wahyu tidak
direduksi hanya pada bentuk bahasa, tetapi juga mencakup kedalaman makna metafisik
dan petunjuk transendennya. Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan teks suci
yang kaya makna, dinamis, dan selalu terbuka untuk digali melalui kerangka metodologis
yang integratif.

Kata Kunci: Ontologi, Linguistik, Lafzi—-Nafsi, Zahir-Batin

ABSTRACT

This study examines the ontology of the Qur'an's meaning as divine revelation manifested
in the form of Arabic linguistic text. The Qur'an is viewed as possessing two
complementary dimensions: the outward dimension, which can be analyzed through
linguistic and grammatical methods, and the inward dimension, which is metaphysical and
spiritual. This research employs library-based methods with a philosophical-analytical
approach to explore key concepts such as revelation, text, kalam lafzi, kalam nafsi, zahir—
batin meaning, and inter-verse and inter-chapter coherence (munasabah). The findings
indicate that understanding the Qur'an requires integrating textual analysis with deep
spiritual reflection so that the meaning of revelation is not reduced to linguistic form
alone, but also encompasses its metaphysical depth and transcendent guidance. This
highlights that the Qur'an is a sacred text rich in meaning, dynamic, and open to
exploration through integrative methodological frameworks.

Keywords: Ontology, Linguistics, Lafzi—Nafsi, Zahir—Batin.

PENDAHULUAN

Kajian terhadap Al-Qur’an dalam tradisi keilmuan Islam tidak hanya berfokus
pada kedudukan ontologis kitab suci tersebut sebagai wahyu, tetapi juga pada
ontologi maknanya. Persoalan yang muncul bukan sekadar “apa itu Al-Qur’an?”,
melainkan “apa hakikat makna yang dikandung dan dipahami dari Al-Qur’an?”.
Pentingnya pertanyaan ini karena makna Al-Qur’an tidak hadir dengan sendirinya,

48


mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id4

melainkan melalui proses penurunan, artikulasi bahasa, pemahaman manusia, dan
perjumpaan dengan konteks sejarah serta realitas sosial.

Melihat dari sudut pandang, Al-Qur’an ialah wahyu ilahi yang transenden,
namun maknanya termanifestasi melalui bahasa Arab yang berada dalam ruang dan
waktu. Ketegangan antara sifat ilahiyah wahyu dan sifat insaniyah bahasa manusia
melahirkan perdebatan mendasar: apakah makna wahyu bersifat tetap dan tunggal,
atau selalu dapat terbuka terhadap interpretasi baru? Kompleksitas ini
menempatkan tafsir sebagai disiplin yang dinamis dan selalu terbuka terhadap
pengembangan pendekatan baru. Maka dari itu, mufasir dituntut menyelami Al-
Qur’an tidak hanya dari sisi tata bahasa, tetapi juga melalui konteks historis, sosial,
dan refleksi filosofis?.

Kompleksitas tersebut tampak dalam pembahasan mengenai lapisan makna
zahir-batin, relasi antara kalam lafzi dan kalam nafsi, serta kohesi makna antar-ayat
dalam kerangka munasabah. Dimensi inilah yang membuat kajian tafsir selalu
dinamis dan metodologis, menuntut mufasir tidak hanya menelaah Al-Qur’an secara
gramatikal, tetapi juga secara historis, filosofis, dan spiritual. Sebagaimana
dinyatakan dalam literatur, ontologi Al-Qur'’an mencakup realitas yang tampak
(syahadat) maupun tidak tampak (ghayb), yang mencakup pemahaman terhadap
wujud Allah, alam, dan manusia sebagai makhluk berkesadaran?. Dengan demikian,
kajian terhadap ontologi makna Al-Qur’an selain bersifat teoritis, melainkan
menentukan cara manusia beriman, memahami teks, dan memaknai petunjuk ilahi
dalam kehidupan.

METODE PENELITIAN

Penggunaan metode yang dilakukan ialah library research atau sering dikenal
dengan kepustakaan melalui pendekatan kualitatif. Data penelitian diperoleh dari
sumber-sumber literatur seperti buku pemikiran Islam kontemporer, karya
akademik tentang tafsir dan pemahaman Al-Qur’an, jurnal ilmiah, serta tulisan-
tulisan yang relevan dengan kajian ontologi makna Al-Qur’an.

Pendekatan filosofis-analitis juga diterapkan untuk menelaah secara mendalam
konsep-konsep fundamental seperti “ontologi,” “wahyu,” “teks linguistik,” “kalam
lafzi,” “kalam nafsi,” serta struktur makna zahir-batin nan tertera dalam Al-Qur’an.
Analisis dilakukan dengan mengkaji argumen-argumen filosofis dan metodologis dari
berbagai pemikir mengenai hakikat teks ilahi serta karakter dialektis antara dimensi
ketuhanan (ilahiyyah) dan dimensi kemanusiaan (insaniyyah) dalam wahyu.

Analisis dilakukan dengan menelaah konsep-konsep utama yang berkaitan
dengan ontologi makna Al-Qur'an dari berbagai literatur, lalu membandingkan
pandangan para pemikir terkait persoalan hubungan antara teks, bahasa, dan wahyu.

»n  «

1 Utsmani Abdul Bari, “ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA AKTUALISASINYA
DALAM TAFSIR AL-QUR’AN,” Jurnal Inspirasi Pembelajaran 6, no. 4 (2025): 50-66, h. 51.

2 Haerul Iman et al., “AL-FIKR DALAM AL-QUR’AN, ONTOLOGI DALAM AL-QUR’AN, DAN
BENTUK WUJUD EPISTEMOLOGI DALAM AL-QUR’AN,” JICN: Jurnal Intelek dan
Cendekiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 4624-4630, h. 4625.

49



Hasil analisis kemudian ditarik dalam bentuk kesimpulan konseptual sesuai fokus
penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hakikat Ontologis Al-Qur’an: Teks Verbal dan Isyarat Metafisik

Secara ontologis, al-Qur’an menjadi wahyu ilahi merupakan suatu analisis yang unik
sekaligus kompleks. la bukan sekadar teks linguistik berbahasa Arab, melainkan juga
mengandung makna berlapis yang mencakup dimensi literal, kontekstual, filosofis, dan
spiritual.® Kompleksitas ontologis ini menjadikan tafsir sebagai disiplin ilmu yang selalu
terbuka untuk perkembangan metode dan pendekatan baru. Pada tahap ini, mufasir
dituntut untuk menyelami al-Qur’an tidak dari aspek gramatikal saja, melainkan juga dari
sisi historis, sosiologis, bahkan filosofis.*

Ontologi dalam tafsir al-Qur’an membahas hakikat al-Qur’an menjadi topik yang
ditafsirkan. Secara filosofis, ontologi berhubungan dengan pertanyaan mendasar tentang
“apa adanya” suatu realitas. Dalam konteks ini, realitas yang dimaksud adalah al-Qur’an:
apakah ia dipahami semata-mata sebagai teks berbahasa Arab, ataukah sebagai wahyu
ilahi yang transenden. Pertanyaan ontologis ini penting karena akan memengaruhi cara
mufasir menentukan ruang lingkup penafsiran, validitas makna, serta relasi teks dengan
realitas sosial umat manusia.’

Lebih jauh, dimensi ontologis al-Qur’an menghadirkan dialektika antara sifat ilahiah
dan sifat insaniah. Sebagai firman Allah, al-Qur’an bersifat abadi, absolut, dan tidak
berubah. Namun, dalam bentuk teks, ia hadir dalam bahasa Arab dengan struktur linguistik
tertentu, yang memungkinkan analisis filologis, semantik, dan kontekstual. Ketegangan
antara dua dimensi ini menjadi dasar munculnya keragaman metode tafsir, mulai dari yang
sangat tekstual hingga yang kontekstual. Dengan memahami fondasi ontologis, seorang
mufasir tidak terjebak pada reduksi makna yang sempit, melainkan mampu menempatkan
wahyu dalam relasi dinamis dengan sejarah dan budaya.®

Dari beberapa pendapat diatas maka dapat diketahui bahwasanya menurut ontologis,
Al-Qur'an ialah objek kajian nan unik serta kompleks, dipahami tidak sekadar sebagai teks
linguistik, tetapi sebagai Wahyu Ilahi yang memiliki dimensi literal, kontekstual, filosofis,
dan spiritual berlapis. Kompleksitas ini memicu munculnya dialektika antara sifat absolut
ketuhanan dan sifat insaniah bahasanya, yang pada gilirannya menjadikan tafsir sebagai
disiplin ilmu yang terbuka dan menuntut mufasir untuk melampaui analisis gramatikal
sempit menuju pemahaman historis, sosiologis, dan filosofis guna menangkap hakikat Al-
Qur'an serta menempatkannya dalam relasi dinamis dengan realitas sosial.

Wahyu Sebagai Objek Kajian

Wahyu memiliki keterkaitan erat dengan konsep kenabian, karena ia merupakan

unsur utama dalam tugas para Nabi. Setiap wahyu dipahami sebagai informasi llahi yang

3Syaikhul Amin, Harun Nasution: Ditinjau dari berbagai aspek (Asa Riau, 2019), h.45.
“Miftah Farid dan Eliana Eliana, "Kritik Nalar Islam M. Arkoun," Jurnal Kajian Hukum Islam 6, no. 2 (t.t.).
SSeyyed Hossein Nasr, The Study Quran: A New Translation and Commentary (HarperOne, 2015).

SFazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of
Chicago Press, 1982)

50



diturunkan kepada Nabi dan Rasul sebagai petunjuk, pedoman menuju kebaikan, serta
dasar penetapan syariat dan hukum. Secara etimologis, kata wahyu berasal dari bahasa
Arab ((~3) yang berarti memberikan isyarat atau menyampaikan pesan secara cepat dan
tersembunyi. Menurut Manna’ Khalil al-Qaththan, wahyu adalah bentuk penyampaian
informasi yang berlangsung secara rahasia dan cepat, khusus ditujukan kepada orang
tertentu tanpa diketahui oleh pihak lain.’

Dalam pengertian istilah syar‘i, para ulama seperti az-Zuhri menjelaskan bahwa
wahyu adalah pesan llahi yang ditanamkan oleh Allah ke dalam hati para Nabi. Manna’
Khalil al-Qaththan juga menegaskan bahwa wahyu merupakan kalam Allah yang
diturunkan kepada para Nabi-Nya. Dengan demikian, dari sisi bahasa, wahyu bersifat
rahasia, tersembunyi, dan cepat; sedangkan secara syar‘i, ia adalah informasi llahi yang
berisi ajaran, syariat, dan hukum-hukum Allah yang diberikan kepada para Nabi.®

Al-Qur’an menjadi telaah tafsir memiliki tiga dimensi utama: wahyu, teks, dan
makna. Pertama, sebagai wahyu, al-Qur’an dipandang sebagai Kalam Tuhan diturunkan
lewat malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad #. Dimensi ini menguatkan bahwa al-
Qur’an memiliki otoritas ilahi yang tidak bisa disamakan dengan teks manusia biasa.
Kedua, sebagai teks, al-Qur’an hadir dengan bentuk bahasa Arab yang memiliki kaidah
gramatikal dan stilistika tertentu. Hal ini membuka ruang analisis linguistik yang sangat
penting dalam tradisi tafsir. Ketiga, sebagai makna, al-Qur’an menghadirkan pesan moral,
spiritual, hukum, dan sosial yang ditujukan bagi manusia lintas zaman.®

Dapat dipahami bahwa wahyu merupakan produk inti kenabian yang berfungsi
sebagai informasi ilahi dari Allah SWT kepada para Nabi dan Rasul, berisi petunjuk,
syariat, dan hukum. Secara etimologis, wahyu (~3!) dalam bahasa Arab berarti
penyampaian pesan yang bersifat segera dan dilakukan secara rahasia. Secara terminologi
syar'i, wahyu didefinisikan sebagai kalam Allah yang diturunkan secara rahasia dan cepat
kepada para Nabi-Nya untuk diteguhkan dalam hati mereka, mencakup syariat dan
hukum-hukum. Dalam konteks kajian tafsir, Al-Qur'an hadir dalam tiga dimensi utama
yaitu sebagai wahyu yang menegaskan otoritas ilahi-Nya, sebagai teks dalam bahasa Arab
yang memungkinkan analisis linguistik, dan sebagai makna yang menyampaikan pesan
moral, spiritual, hukum, dan sosial bagi umat manusia.

Abil Zayd menjelaskan bahwa dalam relasi linguistik selalu terdapat interaksi antara
pengirim dan penerima pesan. Dalam konteks al-Qur’an, pengirim pesan tersebut adalah
Allah. Karena Allah sebagai pengirim wahyu tidak dapat dijadikan objek analisis ilmiah,
Abu Zayd mengalihkan fokus kajian kepada realitas budaya yang muncul pada fase
pembentukan dan penyempurnaan teks. Dengan demikian, pernyataannya bahwa al-
Qur’an adalah sebuah teks linguistik tidak meniadakan kedudukan al-Qur’an sebagai
kalamullah pada masa turunnya wahyu. Setelah wahyu selesai diturunkan, muncul fase
baru ketika al-Qur’an berfungsi sebagai teks kebahasaan yang dibaca dan ditafsirkan oleh

7Amiruddin, dkk, “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks Penafsiran Al-
Qur’an”, Jurnal of MISTER, 2025, 2(2).h.2951.

8Amiruddin, dkk, “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks Penafsiran Al-
Qur’an”, Jurnal of MISTER, 2025, 2(2).h.2951.

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996).
51



manusia. Interaksi umat dengan al-Qur’an inilah yang dimaksud Abt Zayd sebagai realitas
budaya yang dapat dijadikan objek studi. Sejalan dengan upaya Abii Zayd membedakan
antara sakralitas dan tekstualitas al-Qur’an, Syahrur juga mengemukakan pemisahan
antara al-Qur’an sebagai teks suci dan al-Qur’an sebagai teks yang dipahami melalui
proses penafsiran. Syahrur membedakan penggunaan istilah al-kitab dan al-Qur’an untuk
menegaskan dua dimensi tersebut.°

Pemahaman Nabi Muhammad terhadap teks wahyu dianggap sebagai tahap awal
interaksi manusia dengan teks Ilahi. Konsep tekstualitas al-Qur’an dan hubungan subjek—
objek dalam kajiannya membawa implikasi metodologis yang dapat diringkas dalam tiga
poin. Pertama, secara semantik, istilah wahyu dalam al-Qur’an sepadan dengan kalam
Allah, sedangkan al-Qur’an dipandang sebagai pesan (risalah). Sebagai pesan verbal, al-
Qur’an meniscayakan dirinya untuk ditelaah sebagai “teks”. Kedua, susunan ayat dan surat
dalam mushaf tidak identik dengan urutan turunnya ayat secara kronologis. Urutan
pewahyuan (tanjim) mencerminkan historisitas al-Qur’an, sementara struktur mushaf
sekarang menggambarkan tekstualitasnya. Dalam rangka menjembatani hal ini, lahirlah
disiplin ‘ilm al-munasabah bayn al-ayat wa al-suwar yang berupaya mengungkap
hubungan antarayat dan antarsurat sebagai ruang interaksi aktif antara pembaca dan teks.
Ketiga, al-Qur’an mengandung ayat-ayat muhkamat (jelas) yang menjadi fondasi utama
teks, dan ayat-ayat mutashabihat (ambigu) yang pemahamannya harus dikembalikan
kepada ayat-ayat muhkamat. Keberadaan dua jenis ayat ini mendorong pembaca untuk
mengidentifikasi ayat-ayat mutashabihat serta menjadikan ayat-ayat muhkamat sebagai
dasar penjelasan dan klarifikasi terhadapnya.!

Pemikiran Abl Zayd mengusulkan objek studi Al-Qur'an difokuskan pada kenyataan
tradisi yang muncul selama tahap perumusan dan finalisasi teks, karena Pengirim (Allah)
tidak dapat dijadikan objek kajian, sementara teks Al-Qur'an sendiri adalah naskah
linguistik yang dicerna dan diteliti oleh insan pasca-pewahyuan. Upaya ini sejalan dengan
Syahrur yang memilah antara sakralitas dan tekstualitas Al-Qur'an (membedakan al-kitab
dan al-Qur'an), yang secara metodologis mengarahkan kajian Al-Qur'an pada tiga
konsekuensi penting, yaitu pertama, Al-Qur'an sebagai pesan (risalah) dan perkataan
Allah harus dikaji sebagai teks; kedua, urutan tekstual (struktur) yang ada sekarang
berbeda dengan urutan kronologis pewahyuan (tanjim), di mana ‘ilm al-mundsabah
(korelasi antar-ayat) menjadi alat interaksi aktif dengan teks; dan ketiga, teks terdiri dari
ayat- ayat (induk/jelas) dan ayat-ayat mutashabihat (ambigu), di mana ayat muhkamat
berfungsi sebagai kunci untuk menjelaskan dan mengklarifikasi ayat mutasyabihat.

Bentuk Keberadaan Makna Al-Qur’an,
1. Bentuk teks linguistik (huruf, kata, kalimat)

Al-Qur’an dalam dimensi teks linguistik merupakan wahyu yang diturunkan dalam
bahasa manusia yang dapat dipahami dengan menggunakan kaidah-kaidah bahasa. Makna
literal (zahir) Al-Qur'an dapat dipahami melalui analisis tata bahasa Arab, seperti

10Mutiullah, M. Y. N. (2023). Seeing Islam as a social fact: Hermeneutic approach to the Qur'an in Abu
Zayd's thought. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 12(1), 41-56.

"Madaniy, A. M. (1991). Tafsir Al-Manar (antara al-Syaikh Muhammad Abduh dan al-Sayyid Muhammad
Rasyid Ridla). Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 46.

52



morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan retorika (baldaghah). Dalam hal ini, pesan-pesan
yang terkandung dalam Al-Qur’an bersifat langsung dan jelas. Misalnya, perintah dalam
ayat-ayat Al-Qur'an seperti perintah untuk mendirikan shalat atau larangan terhadap
perbuatan keji dapat dipahami melalui konteks gramatikal dan linguistik. Oleh karena itu,
dalam tradisi ilmu tafsir, para mufassir menggunakan pendekatan ilmiah untuk mengkaji
makna Al-Qur’an secara tekstual. Tafsir klasik misal Tafsir al-Tabari dan Tafsir al-
Qurtubi banyak berfokus pada pemahaman makna melalui teks dan konteks linguistik.*2

2. Dimensi isyarat metafisik

Dimensi kedua adalah pandangan bahwa Al-Qur’an bukan hanya teks bahasa yang
dapat dianalisis secara linguistik, tetapi juga memiliki dimensi isyarat metafisik. Ini
merujuk pada lapisan makna yang melampaui arti harfiah dan mencakup makna batin
(bathin) yang dapat dipahami oleh hati yang suci dan pikiran yang mendalam. Para
pemikir seperti Ibn 'Arabi dan al-Ghazali berpendapat bahwa Al-Qur'an mempunyai
lapisan arti yang lebih tinggi, yang hanya dapat diakses melalui perenungan spiritual
(tadabbur) dan pembersihan jiwa (tazkiyah). Dalam tradisi sufi, misalnya, setiap ayat Al-
Qur'an dianggap memiliki makna simbolis atau isyarat yang mengarah pada pemahaman
lebih mendalam tentang hakikat Tuhan dan alam semesta. Sebagai contoh, kalam-kalam
Allah yang membahas terkait penciptaan alam semesta sering dipandang sebagai petunjuk
terhadap keberadaan dan kebijaksanaan Tuhan, serta hubungan antara makhluk dan
Penciptanya. Makna metafisik ini sering kali dihubungkan dengan makna kosmik, adapun
Al-Quran dipandang sebagai peta yang menggambarkan keabadian nan kesempurnaan
Tuhan.®®
Terkait hal tersebut, dapat dijelaskan perbedaannya:

1. Kalam Lafzi (teks verbal yang terbaca)

Kalam lafzi mengacu pada teks verbal yang tampak secara fisik, yaitu huruf, kata,
dan kalimat yang bisa dibaca dan diucapkan. Dalam hal ini, Al-Qur'an adalah wahyu yang
terturun dalam bentuk teks yang dapat dipahami dengan menggunakan kaidah-kaidah
bahasa seperti morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan retorika (balaghah). Kalam lafzi
adalah makna yang tampak jelas dan langsung. Setiap kata dan kalimat dalam Al-Qur'an
memiliki makna linguistik yang dapat dipahami oleh siapa saja yang mempelajari bahasa
Arab, dan untuk sebagian besar orang, ini adalah tingkat pertama pemahaman.*

Contoh:

"Bismillahirrahmanirrahim™ (Dengan nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha

Penyayang) adalah sebuah kalam lafzi yang langsung dipahami sebagai ucapan yang

digunakan dalam setiap tindakan baik dalam kehidupan seorang Muslim.%®

2. Kalam nafsi (makna ilahi non-verbal),
Kalam nafsi adalah makna ilahi yang tidak terucapkan dalam bentuk kata-kata, tetapi

23afi-ur-Rahman Al-Mubarakpuri, "The Quran and Linguistic Theory: An Analysis of Syntax and
Semantics," Journal of Islamic Studies and Culture, vol. 8, no. 3 (2017): 58-72.

Blbn 'Arabi, Al-Futihat al-Makkiyyah, vol. 2 (Beirut: Dar al-Maktabah al-Asriyah, 1997), 95-102.

4yasir Suleiman, "Arabic, the Quran, and the Grammar of Islam," Middle Eastern Studies, vol. 52, no. 1
(2016): 23-40.

5Al-Tabari, Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1987), 45-50.
53



merupakan hakikat atau substansi wahyu itu sendiri. Dalam pandangan ini, kalam nafsi
tidak dapat diungkapkan melalui bahasa manusia, karena ia adalah makna metafisik yang
hanya dapat dimengerti oleh hati yang suci dan pikiran yang dalam. Para filsuf Islam dan
sufi percaya bahwa kalam nafsi merupakan kalam llahi yang lebih tinggi, yang berada di
luar pemahaman linguistik biasa.

Kalam nafsi berhubungan dengan makna hakiki yang ada di sisi Allah, yang hanya
bisa dipahami melalui pencerahan spiritual dan pengalaman mistik. Ini adalah makna yang
mendasari teks-teks Al-Qur'an, tetapi tidak dapat dicapai hanya dengan membaca atau
mempelajari tata bahasa. lbn ‘Arabi dan al-Ghazali menganggap bahwa tadabbur
(perenungan) dan tazkiyah (pembersihan jiwa) adalah cara untuk mengakses kalam nafsi.®
Contoh:

Ayat-ayat yang berbicara tentang keEsaan Tuhan atau sifat-sifat Allah tidak hanya

dipahami dengan mengutip teks, tetapi juga melalui pengalaman spiritual yang

mendalam.
3. Makna zahir-batin,

Konsep zahir dan batin berkaitan dengan dua dimensi makna dalam Al-Qur'an: Zahir
adalah makna lahiriah yang terlihat dan terang. Ini adalah makna yang dapat dipahami
oleh orang-orang yang membaca Al-Qur'an dengan pengetahuan bahasa yang cukup. Batin
adalah makna batiniah yang tersembunyi di balik teks. Makna ini hanya bisa diakses oleh
mereka yang memiliki pemahaman spiritual atau kecerdasan batin, yaitu mereka yang
mampu memahami simbolisme dan aspek metafisik dari wahyu.

Makna zahir lebih berfokus pada pemahaman gramatikal dan tekstual, sementara
makna batin lebih mendalam, dan sering kali berhubungan dengan pembelajaran rohaniah
dan pengalaman mistik. Dalam tradisi tafsir sufi, penafsiran batin sering kali terkait
dengan ta’wil (interpretasi simbolik) yang melampaui makna langsung teks.’

Contoh:

Ayat tentang penciptaan alam semesta dalam Al-Qur'an (misalnya QS. Al-Anbiya:

30) bisa dipahami zahirnya sebagai proses penciptaan, tetapi batinnya dapat

menunjukkan kehadiran Tuhan dalam setiap unsur alam dan hubungan spiritual

antara Tuhan dan ciptaan-Nya.
4. Dimensi transenden Al-Qur’an sebagai wahyu.

Dimensi transenden dari Al-Qur'an mengacu pada keberadaan Al-Qur'an sebagai
wahyu yang tidak terikat oleh waktu dan ruang. Wahyu ini merupakan pesan llahi yang
melampaui batas-batas duniawi, dan tidak hanya relevan untuk masyarakat pada zaman
Nabi Muhammad SAW, tetapi juga berlaku sepanjang masa. Dimensi ini menguatkan
bahwa Al-Qur'an adalah wahyu abadi yang memuat kebenaran mutlak tentang Tuhan,
manusia, dan alam semesta.

Perspektik ini, Al-Qur'an tidak hanya dipahami sebagai teks yang terbatas oleh
bahasa dan konteks historis, tetapi sebagai peta kosmik yang mencakup keabadian,

16 Carl Ernst, "Sufism and the Qur'an: An Overview of Sufi Interpretations,” Journal of Sufi Studies, vol.
12, no. 2 (2019): 57-70.

Muhammad Rohim, "Makna zahir dan Batin dalam Tafsir al-Qur'an: Perspektif Sufi," Jurnal Studi Islam,
vol. 15, no. 2 (2020): 101-120.

54



kesempurnaan, dan kebenaran llahi. Al-Qur'an menjadi wahyu transenden memberi
panduan yang dapat diikuti oleh umat manusia sepanjang zaman, tidak hanya dalam aspek
ritual agama, tetapi juga dalam pemahaman kosmos dan hubungan dengan Tuhan.®
Contoh:

Ayat seperti "Sesungguhnya Aku lebih dekat dari urat lehermu™ (QS. Qaf: 16)

menunjukkan bahwa wahyu ini mengandung dimensi transenden tentang kehadiran

Tuhan yang meliputi segala sesuatu.

Hubungan Antara Teks Linguistik dan Isyarat Metafisik dalam Al-Qur’an

Walaupun Al-Qur'an dapat dianalisis melalui dimensi linguistik dan metafisik secara
terpisah, keduanya saling melengkapi dan tidak bertentangan. Makna harfiah memberikan
pemahaman yang diperlukan untuk menjalani kehidupan sosial dan spiritual, sementara
makna batin menggali kedalaman wahyu yang menuntun pada pemahaman yang lebih luas
mengenai kehidupan, penciptaan, dan hubungan manusia dengan Tuhan. Para mufassir
modern dan kontemporer sering kali menggabungkan kedua pendekatan ini untuk
memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang makna Al-Qur'an. Pendekatan
ini mengakui bahwa teks Al-Qur'an, meskipun memiliki dimensi linguistik yang jelas, juga
menyimpan kedalaman makna yang hanya dapat diakses melalui refleksi mendalam dan
pengalaman spiritual. Sebagai contoh, Imam al-Razi dalam Tafsir al-Kabir menekankan
pentingnya memahami asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya wahyu) untuk memperkaya
pemahaman makna, tetapi ia juga menekankan bahwa dimensi spiritual dari ayat-ayat Al-
Qur'an tidak bisa dikesampingkan.®
Koherensi dan Relasi Antar-Teks: Struktur Internal Makna Al-Qur’an
1. Hubungan Antarayat dan Antarsurah (Munasabah)

Hubungan antar-ayat dan antar-surah dalam Al-Qur'an, yang dikenal sebagai
munasabah, merupakan salah satu aspek penting dalam memahami teks wahyu secara
utuh. Munasabah merujuk pada hubungan yang erat dan saling terkait antara satu bagian
Al-Qur'an dengan bagian lainnya, baik dalam bentuk ayat maupun surah. Hubungan ini
menggambarkan adanya kesinambungan ide dan tema, di mana setiap surah atau ayat tidak
berdiri sendiri, melainkan menjadi bagian integral dari teks yang lebih besar. Dalam tradisi
tafsir, terutama tafsir klasik, para mufassir sering kali mencari hubungan atau keserasian
ini untuk memahami maksud Allah dalam konteks yang lebih luas. Misalnya, sebuah surah
mungkin dimulai dengan penjelasan tentang keesaan Tuhan (tauhid), yang kemudian
dilanjutkan dalam surah berikutnya dengan penjelasan lebih lanjut tentang ketaatan atau
perintah-perintah agama. Pemahaman tentang munasabah ini penting untuk menyadari
bahwa Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sebuah teks yang saling terhubung dan tidak
hanya terdiri dari ayat-ayat yang terpisah-pisah, tetapi sebagai satu kesatuan yang
koheren.?

18 Rudi Hidayat, "Dimensi Transenden Al-Qur'an: Kehadiran Tuhan yang Tak Terbatas Waktu dan Ruang,"
Jurnal Studi Islam, vol. 14, no. 2 (2021): 88-103.

M. Fathi al-Mulhim, Tafsir dan Metafisika: Sebuah Pendekatan Integratif (Jakarta: Pustaka al-Kautsar,
2017), him. 112-115.

20 Fadli Rahman, "Munasabah dalam Al-Qur'an: Hubungan Ayat dan Surah dalam Perspektif Tafsir
Kontemporer," Jurnal Studi Islam dan Tafsir, vol. 13, no. 2 (2019): 23-40.

55



Selain itu, pemahaman tentang munasabah dapat memperkaya penafsiran terhadap
teks Al-Qur'an. Para mufassir dengan pendekatan ini berusaha untuk menemukan
hubungan tematik atau semantik antara ayat yang satu dengan ayat lainnya. Hal ini
memungkinkan pembaca atau penafsir untuk melihat struktur makna bahwa Al-Qur’an
tidak disusun secara linear semata, melainkan mengandung kedalaman makna yang
saling mendukung. Sebagai ilustrasi, ayat yang menyinggung tentang kehidupan dunia
dapat dihubungkan dengan ayat tentang kehidupan akhirat, yang menunjukkan bahwa
keduanya merupakan bagian dari gambaran lebih besar mengenai tujuan hidup manusia
di dunia dan hubungan mereka dengan Tuhan. Dengan demikian, hubungan antar-ayat
dan antar-surah ini membentuk struktur makna yang utuh dan memperkaya pemahaman
kita tentang Al-Qur'an.

2. Ayat Menafsirkan Ayat (Tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an)

Al-Qur'an menafsirkan dirinya sendiri. Dalam pemahaman ini, ayat-ayat yang satu
sering memberi penjelasan terhadap ayat lainnya, sehingga untuk memahami makna suatu
ayat, kita harus merujuk pada ayat-ayat lain yang relevan dalam konteks yang lebih luas.
Hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an tidak hanya dapat dipahami melalui analisis teks
satu persatu, tetapi harus dilihat sebagai keseluruhan yang saling terkait dan terintegrasi.
Sebagai contoh, ketika kita membaca ayat tentang salat di satu tempat pada sejumlah ayat
dalam Al-Qur’an, akan terlihat uraian mengenai lebih lanjut tentang waktu, syarat, dan
cara pelaksanaannya di tempat lain. Ini menunjukkan bahwa pemahaman tentang suatu
topik dalam Al-Qur'an memerlukan referensi silang antar-ayat, bukan hanya bergantung
pada satu ayat saja. Konsep ini mengajarkan kita bahwa Al-Qur'an adalah komunikasi
dinamis antara ayat-ayatnya, dan pemahaman yang lebih dalam hanya bisa diperoleh
dengan melihat keseluruhan teks.?

Prinsip tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an juga menunjukkan bahwa teks Al-Qur'an adalah
harmonis dan tidak saling bertentangan, meskipun seringkali ditemukan perbedaan dalam
cara penyampaian atau penekanan suatu pesan. Pemahaman yang benar harus melibatkan
interaksi antar-ayat, di mana setiap ayat saling menjelaskan dan menguatkan satu sama
lain. Sebagai contoh, ayat-ayat yang berbicara tentang kemurahan Tuhan dapat
dihubungkan berupa ayat-ayat yang menyinggung mengenai keadilan Tuhan, yang
memberi pemahaman bahwa sifat-sifat Tuhan tersebut saling melengkapi dalam konteks
hubungan-Nya dengan umat manusia. Dengan demikian, tafsir semacam ini mengajarkan
pentingnya pendekatan holistik dalam memahami wahyu Al-Qur'an, di mana tidak ada
satu bagian pun yang terpisah dari yang lain.

3. Keterkaitan Makna Lahir dan Makna Batin

Al-Quran memiliki dua dimensi makna yang saling terkait, yaitu makna lahir (zahir)
dan makna batin (batin), yang membentuk struktur makna yang lebih kompleks dan
mendalam. Makna lahir dapat dipahami secara langsung dengan menggunakan kaidah
bahasa seperti morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan balaghah (retorika), yang
memberikan pemahaman tentang arti literal atau harfiah dari teks. Namun, di balik makna
lahir tersebut terdapat makna batin yang lebih mendalam dan sering kali memerlukan
pencerahan rohaniah untuk dipahami. Makna batin ini berhubungan dengan aspek

2IM. Sulaiman, "Tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an: Pendekatan Intertekstualitas dalam Tafsir," Jurnal llimu Al-
Qur'an dan Tafsir, vol. 19, no. 1 (2020): 37-50.

56



metafisik dari Al-Qur'an, yang pemahamannya terbatas pada mereka yang memiliki
kesucian hati dan mampu melakukan perenungan spiritual yang mendalam. Tradisi tafsir
sufi sangat menekankan dimensi ini, di mana ta’wil (interpretasi simbolik) digunakan
untuk menggali makna-makna yang tersembunyi di balik teks-teks Al-Qur'an.??

Keterkaitan antara makna lahir dan batin ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an adalah
teks yang tidak hanya mengandung petunjuk praktis untuk kehidupan sehari-hari, tetapi
juga menawarkan petunjuk spiritual yang mendalam tentang hubungan antara manusia dan
Tuhan. Oleh karena itu, untuk mencapai pemahaman yang utuh, keduanya harus
dipertimbangkan secara bersamaan. Misalnya, ayat-ayat yang membahas kehidupan dunia
dapat dipahami secara literal sebagai petunjuk untuk berbuat baik di dunia, namun makna
batinnya mengajarkan umat Islam untuk lebih mendalami aspek kehidupan rohaniah dan
hubungan dengan Tuhan. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak terbatas sebagai panduan
dalam perkara dunia, tetapi turut menjadi sebagai peta rohani yang menunjukkan jalan
menuju kebenaran Ilahi.

4. Pola Koherensi Tematik dan Semantik dalam Teks Ilahi

Pola koherensi tematik dan semantik dalam Al-Qur'an menunjukkan bagaimana
berbagai tema yang dibahas dalam teks saling terkait dan membentuk struktur makna yang
koheren. Setiap surah dan ayat dalam Al-Qur'an tidak berdiri sendiri, melainkan
membentuk jaringan tematik yang saling terintegrasi. Misalnya, tema tauhid yang
menegaskan keEsaan Tuhan ditemukan di hampir semua surah, yang sering dipadukan
dengan tema-tema lain seperti kewajiban ibadah, moralitas, dan kisah para nabi. Pola
koherensi ini menunjukkan Al-Qur'an tidak sekedar tumpukan ayat terpisah, melainkan
sebuah teks yang saling terhubung dengan pola makna yang jelas dan terstruktur. Hal ini
memungkinkan umat Islam untuk mendapatkan pemahaman yang menyeluruh dan terarah
mengenai ajaran agama.??

Selain itu, pola koherensi semantik dalam Al-Qur'an mencerminkan bagaimana
makna semantik dari setiap kata dan ayat saling memperkuat pesan-pesan utama dalam
wahyu. Misalnya, dalam tema perintah agama, ayat-ayat yang berbicara tentang salat,
zakat, dan puasa sering kali memiliki kesamaan semantik, di mana mereka
menggambarkan pentingnya ketaatan kepada Tuhan sebagai inti dari ibadah. Dengan
memahami pola koherensi tematik dan semantik ini, kita bisa melihat Al-Qur'an sebagai
teks yang terstruktur secara sistematis, di mana setiap tema dan pesan berkaitan erat satu
sama lain, membentuk gambaran utuh yang memandu umat manusia guna menggapai
tujuan hidup yang lebih ideal, mencakup aspek dunia dan kehidupan akhirat.

KESIMPULAN

Ontologi makna Al-Qur’an menegaskan bahwa makna wahyu tidak sekadar muncul
dari struktur bahasa dan teks, tetapi merupakan hasil dialektika antara dimensi ilahi dan
medium linguistik yang terbatas oleh ruang dan waktu. Makna Al-Qur’an hadir dalam
struktur berlapis yang mencakup makna literal, kontekstual, metafisik, dan spiritual.

22Abd. al-Karim Al-Qushayri. Al-Risalah al-Qushayriyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2018), 89-92.

ZAbdurrahman Zainul, "Koherensi Tematik dan Semantik dalam Al-Qur'an: Studi tentang Struktur Makna
dalam Al-Qur'an," Jurnal Studi Islam, vol. 17, no. 3 (2021): 80-95.

57



Pendekatan terhadap makna ini menuntut pembacaan yang tidak hanya mengandalkan
analisis kebahasaan, tetapi juga pemahaman terhadap konteks sejarah, perkembangan
umat, dan dinamika penafsiran.

Temuan ini menunjukkan bahwa tafsir sebagai disiplin ilmu bersifat dinamis dan
terbuka terhadap pengembangan pendekatan baru. Pembacaan integratif yang
memperhatikan hubungan antar-ayat, dimensi batin teks, serta posisi makna dalam
kesadaran manusia memungkinkan Al-Qur’an terus relevan dalam menghadapi dinamika
zaman, tanpa mengurangi keaslian pesan ilahinya.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Bari, Utsmani. “ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA
AKTUALISASINYA DALAM TAFSIR AL-QUR’AN,” Jurnal Inspirasi Pembelajaran 6,
no. 4 (2025): 50-66, h. 51.

Al-Mubarakpuri, Safi-ur-Rahman. "The Qur'an and Linguistic Theory: An Analysis of Syntax and
Semantics," Journal of Islamic Studies and Culture, vol. 8, no. 3 (2017): 58-72.

al-Mulhim, M. Fathi. Tafsir dan Metafisika: Sebuah Pendekatan Integratif (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2017), h. 112-115.

Al-Qushayri. Abd. al-Karim. Al-Risalah al-Qushayriyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
2018), 89-92.

Al-Tabari, Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1987), 45-50.

Amin, Syaikhul. Harun Nasution: Ditinjau dari berbagai aspek. (Asa Riau, 2019), h.45.

Amiruddin, dkk. “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks
Penafsiran Al-Qur’an”, Jurnal of MISTER 2, no 2. (2025). h.2951.

Ernst, Carl. "Sufism and the Qur'an: An Overview of Sufi Interpretations,” Journal of Sufi Studies,
vol. 12, no. 2 (2019): 57-70.

Farid, Miftah dan Eliana Eliana. "Kritik Nalar Islam M. Arkoun," Jurnal Kajian Hukum Islam 6,
no. 2 (t.t.).

Hidayat, Rudi. "Dimensi Transenden Al-Qur'an: Kehadiran Tuhan yang Tak Terbatas Waktu dan
Ruang," Jurnal Studi Islam, vol. 14, no. 2 (2021): 88-103.

Ibn 'Arabi, Al-Futahat al-Makkiyyah, vol. 2 (Beirut: Dar al-Maktabah al-‘Asriyah, 1997), 95-102.

Iman, Haerul. et al.,, “AL-FIKR DALAM AL-QUR’AN, ONTOLOGI DALAM AL-QUR’AN,
DAN BENTUK WUJUD EPISTEMOLOGI DALAM AL-QUR’AN,” JICN: Jurnal Intelek
dan Cendekiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 46244630, h. 4625.

Madaniy, A. M. “Tafsir Al-Manar (antara al-Syaikh Muhammad Abduh dan al-Sayyid Muhammad
Rasyid Ridla)”. Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 46, (1991).

Mutiullah, M. Y. N. “Seeing Islam as a social fact: Hermeneutic approach to the Qur'an in Abu
Zayd's thought”. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 12, no.1 (2023), 41-56.

Nasr, Seyyed Hossein. The Study Quran: A New Translation and Commentary (HarperOne, 2015).

Rahman, Fadli. "Munasabah dalam Al-Qur'an: Hubungan Ayat dan Surah dalam Perspektif Tafsir
Kontemporer," Jurnal Studi Islam dan Tafsir, vol. 13, no. 2 (2019): 23-40.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982).

Rohim, Muhammad. "Makna zahir dan Batin dalam Tafsir al-Qur'an: Perspektif Sufi," Jurnal Studi
Islam, vol. 15, no. 2 (2020): 101-120.

Shihab, M. Quraish. Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996).

Sulaiman, M. "Tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an: Pendekatan Intertekstualitas dalam Tafsir," Jurnal
IImu Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 19, no. 1 (2020): 37-50.

Suleiman, Yasir. "Arabic, the Qur'an, and the Grammar of Islam,” Middle Eastern Studies, vol. 52,

58



no. 1 (2016): 23-40.
Zainul, Abdurrahman. "Koherensi Tematik dan Semantik dalam Al-Qur'an; Studi tentang Struktur
Makna dalam Al-Qur'an," Jurnal Studi Islam, vol. 17, no. 3 (2021): 80-95.

59



