
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

48 
 
 
 
 
 

ONTOLOGI MAKNA AL-QUR’AN: HAKIKAT DAN KEDUDUKAN 

TEKS ILAHI 
 

Tiara Sani1, Nurul Rahmadani Ahm2, Nasrullah Habar3, La Ode Ismail Ahmad4 
 sanitiara979@gmail.com1,  nurulnurul.des08@gmail.com2,   nasroellah911@gamil.com3  , 

laode.ismail@uin-alauddin.ac.id4   

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas ontologi makna Al-Qur’an sebagai wahyu ilahi yang 

termanifestasi dalam bentuk teks linguistik berbahasa Arab. Al-Qur’an dipandang 

memiliki dua dimensi yang saling melengkapi, yaitu dimensi lahir yang dapat dianalisis 

secara gramatikal dan linguistik, serta dimensi batin yang bersifat metafisik dan spiritual. 

Kajian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan dengan pendekatan filosofis-

analitis untuk menelaah konsep-konsep kunci seperti wahyu, teks, kalam lafzi, kalam 

nafsi, makna ẓāhir–bāṭin, serta hubungan antar-ayat dan antar-surah (munāsabah). Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an membutuhkan perpaduan 

antara pembacaan tekstual dan refleksi spiritual yang mendalam agar makna wahyu tidak 

direduksi hanya pada bentuk bahasa, tetapi juga mencakup kedalaman makna metafisik 

dan petunjuk transendennya. Hal ini menegaskan bahwa Al-Qur’an merupakan teks suci 

yang kaya makna, dinamis, dan selalu terbuka untuk digali melalui kerangka metodologis 

yang integratif. 

Kata Kunci: Ontologi, Linguistik, Lafzi–Nafsi,  Ẓāhir–Bāṭin 

 

ABSTRACT 

This study examines the ontology of the Qur'an's meaning as divine revelation manifested 

in the form of Arabic linguistic text. The Qur'an is viewed as possessing two 

complementary dimensions: the outward dimension, which can be analyzed through 

linguistic and grammatical methods, and the inward dimension, which is metaphysical and 

spiritual. This research employs library-based methods with a philosophical-analytical 

approach to explore key concepts such as revelation, text, kalām lafẓī, kalām nafsī, ẓāhir–

bāṭin meaning, and inter-verse and inter-chapter coherence (munāsabah). The findings 

indicate that understanding the Qur'an requires integrating textual analysis with deep 

spiritual reflection so that the meaning of revelation is not reduced to linguistic form 

alone, but also encompasses its metaphysical depth and transcendent guidance. This 

highlights that the Qur'an is a sacred text rich in meaning, dynamic, and open to 

exploration through integrative methodological frameworks. 

Keywords: Ontology, Linguistics, Lafẓī–Nafsī, Ẓāhir–Bāṭin. 

 

PENDAHULUAN 

Kajian terhadap Al-Qur’an dalam tradisi keilmuan Islam tidak hanya berfokus 
pada kedudukan ontologis kitab suci tersebut sebagai wahyu, tetapi juga pada 
ontologi maknanya. Persoalan yang muncul bukan sekadar “apa itu Al-Qur’an?”, 
melainkan “apa hakikat makna yang dikandung dan dipahami dari Al-Qur’an?”. 
Pentingnya pertanyaan ini karena makna Al-Qur’an tidak hadir dengan sendirinya, 

mailto:%20nathaniagians@gmail.com1
mailto:defriantidenny@gmail.com2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3
mailto:laode.ismail@uin-alauddin.ac.id4


 
 
 
 
 

49 
 
 
 
 
 

melainkan melalui proses penurunan, artikulasi bahasa, pemahaman manusia, dan 
perjumpaan dengan konteks sejarah serta realitas sosial. 

Melihat dari sudut pandang, Al-Qur’an ialah wahyu ilahi yang transenden, 
namun maknanya termanifestasi melalui bahasa Arab yang berada dalam ruang dan 
waktu. Ketegangan antara sifat ilāhīyah wahyu dan sifat insānīyah bahasa manusia 
melahirkan perdebatan mendasar: apakah makna wahyu bersifat tetap dan tunggal, 
atau selalu dapat terbuka terhadap interpretasi baru? Kompleksitas ini 
menempatkan tafsir sebagai disiplin yang dinamis dan selalu terbuka terhadap 
pengembangan pendekatan baru. Maka dari itu, mufasir dituntut menyelami Al-
Qur’an tidak hanya dari sisi tata bahasa, tetapi juga melalui konteks historis, sosial, 
dan refleksi filosofis1. 

Kompleksitas tersebut tampak dalam pembahasan mengenai lapisan makna 
ẓāhir–bāṭin, relasi antara kalām lafẓī dan kalām nafsī, serta kohesi makna antar-ayat 
dalam kerangka munāsabah. Dimensi inilah yang membuat kajian tafsir selalu 
dinamis dan metodologis, menuntut mufasir tidak hanya menelaah Al-Qur’an secara 
gramatikal, tetapi juga secara historis, filosofis, dan spiritual. Sebagaimana 
dinyatakan dalam literatur, ontologi Al-Qur’an mencakup realitas yang tampak 
(syahādat) maupun tidak tampak (ghayb), yang mencakup pemahaman terhadap 
wujud Allah, alam, dan manusia sebagai makhluk berkesadaran2. Dengan demikian, 
kajian terhadap ontologi makna Al-Qur’an selain bersifat teoritis, melainkan 
menentukan cara manusia beriman, memahami teks, dan memaknai petunjuk ilahi 
dalam kehidupan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penggunaan metode yang dilakukan ialah library research atau sering dikenal 
dengan kepustakaan melalui pendekatan kualitatif. Data penelitian diperoleh dari 
sumber-sumber literatur seperti buku pemikiran Islam kontemporer, karya 
akademik tentang tafsir dan pemahaman Al-Qur’an, jurnal ilmiah, serta tulisan-
tulisan yang relevan dengan kajian ontologi makna Al-Qur’an. 

Pendekatan filosofis-analitis juga diterapkan untuk menelaah secara mendalam 
konsep-konsep fundamental seperti “ontologi,” “wahyu,” “teks linguistik,” “kalam 
lafzi,” “kalam nafsi,” serta struktur makna ẓāhir–bāṭin nan tertera dalam Al-Qur’an. 
Analisis dilakukan dengan mengkaji argumen-argumen filosofis dan metodologis dari 
berbagai pemikir mengenai hakikat teks ilahi serta karakter dialektis antara dimensi 
ketuhanan (ilāhiyyah) dan dimensi kemanusiaan (insāniyyah) dalam wahyu. 

Analisis dilakukan dengan menelaah konsep-konsep utama yang berkaitan 
dengan ontologi makna Al-Qur’an dari berbagai literatur, lalu membandingkan 
pandangan para pemikir terkait persoalan hubungan antara teks, bahasa, dan wahyu. 

 
1 Utsmani Abdul Bari, “ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA AKTUALISASINYA 

DALAM TAFSIR AL-QUR’AN,” Jurnal Inspirasi Pembelajaran 6, no. 4 (2025): 50–66, h. 51. 

2  Haerul Iman et al., “AL-FIKR DALAM AL-QUR’AN, ONTOLOGI DALAM AL-QUR’AN, DAN 

BENTUK WUJUD EPISTEMOLOGI DALAM AL-QUR’AN,” JICN: Jurnal Intelek dan 

Cendekiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 4624–4630, h. 4625. 



 
 
 
 
 

50 
 
 
 
 
 

Hasil analisis kemudian ditarik dalam bentuk kesimpulan konseptual sesuai fokus 
penelitian. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hakikat Ontologis Al-Qur’an: Teks Verbal dan Isyarat Metafisik 

Secara ontologis, al-Qur’an menjadi wahyu ilahi merupakan suatu analisis yang unik 

sekaligus kompleks. Ia bukan sekadar teks linguistik berbahasa Arab, melainkan juga 

mengandung makna berlapis yang mencakup dimensi literal, kontekstual, filosofis, dan 

spiritual.3 Kompleksitas ontologis ini menjadikan tafsir sebagai disiplin ilmu yang selalu 

terbuka untuk perkembangan metode dan pendekatan baru. Pada tahap ini, mufasir 

dituntut untuk menyelami al-Qur’an tidak dari aspek gramatikal saja, melainkan juga dari 

sisi historis, sosiologis, bahkan filosofis.4 

Ontologi dalam tafsir al-Qur’an membahas hakikat al-Qur’an menjadi topik yang 

ditafsirkan. Secara filosofis, ontologi berhubungan dengan pertanyaan mendasar tentang 

“apa adanya” suatu realitas. Dalam konteks ini, realitas yang dimaksud adalah al-Qur’an: 

apakah ia dipahami semata-mata sebagai teks berbahasa Arab, ataukah sebagai wahyu 

ilahi yang transenden. Pertanyaan ontologis ini penting karena akan memengaruhi cara 

mufasir menentukan ruang lingkup penafsiran, validitas makna, serta relasi teks dengan 

realitas sosial umat manusia.5 

Lebih jauh, dimensi ontologis al-Qur’an menghadirkan dialektika antara sifat ilahiah 

dan sifat insaniah. Sebagai firman Allah, al-Qur’an bersifat abadi, absolut, dan tidak 

berubah. Namun, dalam bentuk teks, ia hadir dalam bahasa Arab dengan struktur linguistik 

tertentu, yang memungkinkan analisis filologis, semantik, dan kontekstual. Ketegangan 

antara dua dimensi ini menjadi dasar munculnya keragaman metode tafsir, mulai dari yang 

sangat tekstual hingga yang kontekstual. Dengan memahami fondasi ontologis, seorang 

mufasir tidak terjebak pada reduksi makna yang sempit, melainkan mampu menempatkan 

wahyu dalam relasi dinamis dengan sejarah dan budaya.6 

Dari beberapa pendapat diatas maka dapat diketahui bahwasanya menurut ontologis, 

Al-Qur'an ialah objek kajian nan unik serta kompleks, dipahami tidak sekadar sebagai teks 

linguistik, tetapi sebagai Wahyu Ilahi yang memiliki dimensi literal, kontekstual, filosofis, 

dan spiritual berlapis. Kompleksitas ini memicu munculnya dialektika antara sifat absolut 

ketuhanan dan sifat insaniah bahasanya, yang pada gilirannya menjadikan tafsir sebagai 

disiplin ilmu yang terbuka dan menuntut mufasir untuk melampaui analisis gramatikal 

sempit menuju pemahaman historis, sosiologis, dan filosofis guna menangkap hakikat Al-

Qur'an serta menempatkannya dalam relasi dinamis dengan realitas sosial. 

Wahyu Sebagai Objek Kajian 

Wahyu memiliki keterkaitan erat dengan konsep kenabian, karena ia merupakan 

unsur utama dalam tugas para Nabi. Setiap wahyu dipahami sebagai informasi Ilahi yang 

 
3Syaikhul Amin, Harun Nasution: Ditinjau dari berbagai aspek (Asa Riau, 2019), h.45. 

4Miftah Farid dan Eliana Eliana, "Kritik Nalar Islam M. Arkoun," Jurnal Kajian Hukum Islam 6, no. 2 (t.t.). 

5Seyyed Hossein Nasr, The Study Quran: A New Translation and Commentary (HarperOne, 2015). 

6Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: University of 

Chicago Press, 1982) 



 
 
 
 
 

51 
 
 
 
 
 

diturunkan kepada Nabi dan Rasul sebagai petunjuk, pedoman menuju kebaikan, serta 

dasar penetapan syariat dan hukum. Secara etimologis, kata wahyu berasal dari bahasa 

Arab (  yang berarti memberikan isyarat atau menyampaikan pesan secara cepat dan (وَحْيٌ 

tersembunyi. Menurut Manna’ Khalil al-Qaththan, wahyu adalah bentuk penyampaian 

informasi yang berlangsung secara rahasia dan cepat, khusus ditujukan kepada orang 

tertentu tanpa diketahui oleh pihak lain.7 

Dalam pengertian istilah syar‘i, para ulama seperti az-Zuhri menjelaskan bahwa 

wahyu adalah pesan Ilahi yang ditanamkan oleh Allah ke dalam hati para Nabi. Manna’ 

Khalil al-Qaththan juga menegaskan bahwa wahyu merupakan kalam Allah yang 

diturunkan kepada para Nabi-Nya. Dengan demikian, dari sisi bahasa, wahyu bersifat 

rahasia, tersembunyi, dan cepat; sedangkan secara syar‘i, ia adalah informasi Ilahi yang 

berisi ajaran, syariat, dan hukum-hukum Allah yang diberikan kepada para Nabi.8 

Al-Qur’an menjadi telaah tafsir memiliki tiga dimensi utama: wahyu, teks, dan 

makna. Pertama, sebagai wahyu, al-Qur’an dipandang sebagai Kalam Tuhan diturunkan 

lewat malaikat Jibril kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. Dimensi ini menguatkan bahwa al-

Qur’an memiliki otoritas ilahi yang tidak bisa disamakan dengan teks manusia biasa. 

Kedua, sebagai teks, al-Qur’an hadir dengan bentuk bahasa Arab yang memiliki kaidah 

gramatikal dan stilistika tertentu. Hal ini membuka ruang analisis linguistik yang sangat 

penting dalam tradisi tafsir. Ketiga, sebagai makna, al-Qur’an menghadirkan pesan moral, 

spiritual, hukum, dan sosial yang ditujukan bagi manusia lintas zaman.9  

Dapat dipahami bahwa wahyu merupakan produk inti kenabian yang berfungsi 

sebagai informasi ilahi dari Allah SWT kepada para Nabi dan Rasul, berisi petunjuk, 

syariat, dan hukum. Secara etimologis, wahyu (الوحي) dalam bahasa Arab berarti 

penyampaian pesan yang bersifat segera dan dilakukan secara rahasia. Secara terminologi 

syar'i, wahyu didefinisikan sebagai kalam Allah yang diturunkan secara rahasia dan cepat 

kepada para Nabi-Nya untuk diteguhkan dalam hati mereka, mencakup syariat dan 

hukum-hukum. Dalam konteks kajian tafsir, Al-Qur'an hadir dalam tiga dimensi utama 

yaitu sebagai wahyu yang menegaskan otoritas ilahi-Nya, sebagai teks dalam bahasa Arab 

yang memungkinkan analisis linguistik, dan sebagai makna yang menyampaikan pesan 

moral, spiritual, hukum, dan sosial bagi umat manusia. 

Abū Zayd menjelaskan bahwa dalam relasi linguistik selalu terdapat interaksi antara 

pengirim dan penerima pesan. Dalam konteks al-Qur’an, pengirim pesan tersebut adalah 

Allah. Karena Allah sebagai pengirim wahyu tidak dapat dijadikan objek analisis ilmiah, 

Abū Zayd mengalihkan fokus kajian kepada realitas budaya yang muncul pada fase 

pembentukan dan penyempurnaan teks. Dengan demikian, pernyataannya bahwa al-

Qur’an adalah sebuah teks linguistik tidak meniadakan kedudukan al-Qur’an sebagai 

kalamullah pada masa turunnya wahyu. Setelah wahyu selesai diturunkan, muncul fase 

baru ketika al-Qur’an berfungsi sebagai teks kebahasaan yang dibaca dan ditafsirkan oleh 

 
7Amiruddin, dkk, “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks Penafsiran Al-

Qur’an”, Jurnal of MISTER,  2025, 2(2).h.2951. 

8Amiruddin, dkk, “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks Penafsiran Al-

Qur’an”, Jurnal of MISTER,  2025, 2(2).h.2951. 

9M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996). 



 
 
 
 
 

52 
 
 
 
 
 

manusia. Interaksi umat dengan al-Qur’an inilah yang dimaksud Abū Zayd sebagai realitas 

budaya yang dapat dijadikan objek studi. Sejalan dengan upaya Abū Zayd membedakan 

antara sakralitas dan tekstualitas al-Qur’an, Syahrur juga mengemukakan pemisahan 

antara al-Qur’an sebagai teks suci dan al-Qur’an sebagai teks yang dipahami melalui 

proses penafsiran. Syahrur membedakan penggunaan istilah al-kitāb dan al-Qur’ān untuk 

menegaskan dua dimensi tersebut.10  

Pemahaman Nabi Muhammad terhadap teks wahyu dianggap sebagai tahap awal 

interaksi manusia dengan teks Ilahi. Konsep tekstualitas al-Qur’an dan hubungan subjek–

objek dalam kajiannya membawa implikasi metodologis yang dapat diringkas dalam tiga 

poin. Pertama, secara semantik, istilah wahyu dalam al-Qur’an sepadan dengan kalam 

Allah, sedangkan al-Qur’an dipandang sebagai pesan (risālah). Sebagai pesan verbal, al-

Qur’an meniscayakan dirinya untuk ditelaah sebagai “teks”. Kedua, susunan ayat dan surat 

dalam mushaf tidak identik dengan urutan turunnya ayat secara kronologis. Urutan 

pewahyuan (tanjīm) mencerminkan historisitas al-Qur’an, sementara struktur mushaf 

sekarang menggambarkan tekstualitasnya. Dalam rangka menjembatani hal ini, lahirlah 

disiplin ‘ilm al-munāsabah bayn al-āyāt wa al-suwar yang berupaya mengungkap 

hubungan antarayat dan antarsurat sebagai ruang interaksi aktif antara pembaca dan teks. 

Ketiga, al-Qur’an mengandung ayat-ayat muhkamat (jelas) yang menjadi fondasi utama 

teks, dan ayat-ayat mutashābihat (ambigu) yang pemahamannya harus dikembalikan 

kepada ayat-ayat muhkamat. Keberadaan dua jenis ayat ini mendorong pembaca untuk 

mengidentifikasi ayat-ayat mutashābihat serta menjadikan ayat-ayat muhkamat sebagai 

dasar penjelasan dan klarifikasi terhadapnya.11 

Pemikiran Abū Zayd mengusulkan objek studi Al-Qur'an difokuskan pada kenyataan 

tradisi yang muncul selama tahap perumusan dan finalisasi teks, karena Pengirim (Allah) 

tidak dapat dijadikan objek kajian, sementara teks Al-Qur'an sendiri adalah naskah 

linguistik yang dicerna dan diteliti oleh insan pasca-pewahyuan. Upaya ini sejalan dengan 

Syahrur yang memilah antara sakralitas dan tekstualitas Al-Qur'an (membedakan al-kitāb 

dan al-Qur'ān), yang secara metodologis mengarahkan kajian Al-Qur'an pada tiga 

konsekuensi penting, yaitu pertama, Al-Qur'an sebagai pesan (risālah) dan perkataan 

Allah harus dikaji sebagai teks; kedua, urutan tekstual (struktur) yang ada sekarang 

berbeda dengan urutan kronologis pewahyuan (tanjīm), di mana 'ilm al-munāsabah 

(korelasi antar-ayat) menjadi alat interaksi aktif dengan teks; dan ketiga, teks terdiri dari 

ayat- ayat (induk/jelas) dan ayat-ayat mutashābihat (ambigu), di mana ayat muhkamat 

berfungsi sebagai kunci untuk menjelaskan dan mengklarifikasi ayat mutasyābihat. 

Bentuk Keberadaan Makna Al-Qur’an,   

1. Bentuk teks linguistik (huruf, kata, kalimat) 

Al-Qur’an dalam dimensi teks linguistik merupakan wahyu yang diturunkan dalam 

bahasa manusia yang dapat dipahami dengan menggunakan kaidah-kaidah bahasa. Makna 

literal (ẓāhir) Al-Qur'an dapat dipahami melalui analisis tata bahasa Arab, seperti 

 
10Mutiullah, M. Y. N. (2023). Seeing Islam as a social fact: Hermeneutic approach to the Qur'an in Abu 

Zayd's thought. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 12(1), 41–56. 

11Madaniy, A. M. (1991). Tafsir Al-Manar (antara al-Syaikh Muhammad Abduh dan al-Sayyid Muhammad 

Rasyid Ridla). Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 46. 



 
 
 
 
 

53 
 
 
 
 
 

morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan retorika (balāghah). Dalam hal ini, pesan-pesan 

yang terkandung dalam Al-Qur’an bersifat langsung dan jelas. Misalnya, perintah dalam 

ayat-ayat Al-Qur'an seperti perintah untuk mendirikan shalat atau larangan terhadap 

perbuatan keji dapat dipahami melalui konteks gramatikal dan linguistik. Oleh karena itu, 

dalam tradisi ilmu tafsir, para mufassir menggunakan pendekatan ilmiah untuk mengkaji 

makna Al-Qur’an secara tekstual. Tafsir klasik misal Tafsir al-Tabari dan Tafsir al-

Qurtubi banyak berfokus pada pemahaman makna melalui teks dan konteks linguistik.12 

2. Dimensi isyarat metafisik  

Dimensi kedua adalah pandangan bahwa Al-Qur’an bukan hanya teks bahasa yang 

dapat dianalisis secara linguistik, tetapi juga memiliki dimensi isyarat metafisik. Ini 

merujuk pada lapisan makna yang melampaui arti harfiah dan mencakup makna batin 

(bāthin) yang dapat dipahami oleh hati yang suci dan pikiran yang mendalam. Para 

pemikir seperti Ibn 'Arabi dan al-Ghazali berpendapat bahwa Al-Qur'an mempunyai 

lapisan arti yang lebih tinggi, yang hanya dapat diakses melalui perenungan spiritual 

(tadabbur) dan pembersihan jiwa (tazkiyah). Dalam tradisi sufi, misalnya, setiap ayat Al-

Qur'an dianggap memiliki makna simbolis atau isyarat yang mengarah pada pemahaman 

lebih mendalam tentang hakikat Tuhan dan alam semesta. Sebagai contoh, kalam-kalam 

Allah yang membahas terkait penciptaan alam semesta sering dipandang sebagai petunjuk 

terhadap keberadaan dan kebijaksanaan Tuhan, serta hubungan antara makhluk dan 

Penciptanya. Makna metafisik ini sering kali dihubungkan dengan makna kosmik, adapun 

Al-Qur'an dipandang sebagai peta yang menggambarkan keabadian nan kesempurnaan 

Tuhan.13 

Terkait hal tersebut, dapat dijelaskan perbedaannya: 

1. Kalam Lafzi (teks verbal yang terbaca) 

Kalam lafzi mengacu pada teks verbal yang tampak secara fisik, yaitu huruf, kata, 

dan kalimat yang bisa dibaca dan diucapkan. Dalam hal ini, Al-Qur'an adalah wahyu yang 

terturun dalam bentuk teks yang dapat dipahami dengan menggunakan kaidah-kaidah 

bahasa seperti morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan retorika (balāghah). Kalam lafzi 

adalah makna yang tampak jelas dan langsung. Setiap kata dan kalimat dalam Al-Qur'an 

memiliki makna linguistik yang dapat dipahami oleh siapa saja yang mempelajari bahasa 

Arab, dan untuk sebagian besar orang, ini adalah tingkat pertama pemahaman.14 

Contoh: 

"Bismillahirrahmanirrahim" (Dengan nama Allah yang Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang) adalah sebuah kalam lafzi yang langsung dipahami sebagai ucapan yang 

digunakan dalam setiap tindakan baik dalam kehidupan seorang Muslim.15 

2.  Kalam nafsi (makna ilahi non-verbal), 

Kalam nafsi adalah makna ilahi yang tidak terucapkan dalam bentuk kata-kata, tetapi 

 
12Safi-ur-Rahman Al-Mubarakpuri, "The Qur'an and Linguistic Theory: An Analysis of Syntax and 

Semantics," Journal of Islamic Studies and Culture, vol. 8, no. 3 (2017): 58-72.  

13Ibn 'Arabi, Al-Futūḥāt al-Makkiyyah, vol. 2 (Beirut: Dar al-Maktabah al-‘Asriyah, 1997), 95-102.  

14Yasir Suleiman, "Arabic, the Qur'an, and the Grammar of Islam," Middle Eastern Studies, vol. 52, no. 1 

(2016): 23-40.  

15Al-Tabari, Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1987), 45-50.  



 
 
 
 
 

54 
 
 
 
 
 

merupakan hakikat atau substansi wahyu itu sendiri. Dalam pandangan ini, kalam nafsi 

tidak dapat diungkapkan melalui bahasa manusia, karena ia adalah makna metafisik yang 

hanya dapat dimengerti oleh hati yang suci dan pikiran yang dalam. Para filsuf Islam dan 

sufi percaya bahwa kalam nafsi merupakan kalam Ilahi yang lebih tinggi, yang berada di 

luar pemahaman linguistik biasa. 

Kalam nafsi berhubungan dengan makna hakiki yang ada di sisi Allah, yang hanya 

bisa dipahami melalui pencerahan spiritual dan pengalaman mistik. Ini adalah makna yang 

mendasari teks-teks Al-Qur'an, tetapi tidak dapat dicapai hanya dengan membaca atau 

mempelajari tata bahasa. Ibn 'Arabi dan al-Ghazali menganggap bahwa tadabbur 

(perenungan) dan tazkiyah (pembersihan jiwa) adalah cara untuk mengakses kalam nafsi.16 

Contoh: 

Ayat-ayat yang berbicara tentang keEsaan Tuhan atau sifat-sifat Allah tidak hanya 

dipahami dengan mengutip teks, tetapi juga melalui pengalaman spiritual yang 

mendalam. 

3. Makna ẓāhir–bāṭin,  

Konsep ẓāhir dan bāṭin berkaitan dengan dua dimensi makna dalam Al-Qur'an: Ẓāhir 

adalah makna lahiriah yang terlihat dan terang. Ini adalah makna yang dapat dipahami 

oleh orang-orang yang membaca Al-Qur'an dengan pengetahuan bahasa yang cukup. Bāṭin 

adalah makna batiniah yang tersembunyi di balik teks. Makna ini hanya bisa diakses oleh 

mereka yang memiliki pemahaman spiritual atau kecerdasan batin, yaitu mereka yang 

mampu memahami simbolisme dan aspek metafisik dari wahyu. 

Makna ẓāhir lebih berfokus pada pemahaman gramatikal dan tekstual, sementara 

makna bāṭin lebih mendalam, dan sering kali berhubungan dengan pembelajaran rohaniah 

dan pengalaman mistik. Dalam tradisi tafsir sufi, penafsiran bāṭin sering kali terkait 

dengan ta’wil (interpretasi simbolik) yang melampaui makna langsung teks.17 

Contoh: 

Ayat tentang penciptaan alam semesta dalam Al-Qur'an (misalnya QS. Al-Anbiya: 

30) bisa dipahami ẓāhirnya sebagai proses penciptaan, tetapi bāṭinnya dapat 

menunjukkan kehadiran Tuhan dalam setiap unsur alam dan hubungan spiritual 

antara Tuhan dan ciptaan-Nya. 

4. Dimensi transenden Al-Qur’an sebagai wahyu. 

Dimensi transenden dari Al-Qur'an mengacu pada keberadaan Al-Qur'an sebagai 

wahyu yang tidak terikat oleh waktu dan ruang. Wahyu ini merupakan pesan Ilahi yang 

melampaui batas-batas duniawi, dan tidak hanya relevan untuk masyarakat pada zaman 

Nabi Muhammad SAW, tetapi juga berlaku sepanjang masa. Dimensi ini menguatkan 

bahwa Al-Qur'an adalah wahyu abadi yang memuat kebenaran mutlak tentang Tuhan, 

manusia, dan alam semesta. 

Perspektik ini, Al-Qur'an tidak hanya dipahami sebagai teks yang terbatas oleh 

bahasa dan konteks historis, tetapi sebagai peta kosmik yang mencakup keabadian, 

 
16 Carl Ernst, "Sufism and the Qur'an: An Overview of Sufi Interpretations," Journal of Sufi Studies, vol. 

12, no. 2 (2019): 57-70. 

17Muhammad Rohim, "Makna ẓāhir dan Bāṭin dalam Tafsir al-Qur'an: Perspektif Sufi," Jurnal Studi Islam, 

vol. 15, no. 2 (2020): 101-120.  



 
 
 
 
 

55 
 
 
 
 
 

kesempurnaan, dan kebenaran Ilahi. Al-Qur'an menjadi wahyu transenden memberi 

panduan yang dapat diikuti oleh umat manusia sepanjang zaman, tidak hanya dalam aspek 

ritual agama, tetapi juga dalam pemahaman kosmos dan hubungan dengan Tuhan.18 

Contoh: 

Ayat seperti "Sesungguhnya Aku lebih dekat dari urat lehermu" (QS. Qaf: 16) 

menunjukkan bahwa wahyu ini mengandung dimensi transenden tentang kehadiran 

Tuhan yang meliputi segala sesuatu. 

Hubungan Antara Teks Linguistik dan Isyarat Metafisik dalam Al-Qur’an 

Walaupun Al-Qur'an dapat dianalisis melalui dimensi linguistik dan metafisik secara 

terpisah, keduanya saling melengkapi dan tidak bertentangan. Makna harfiah memberikan 

pemahaman yang diperlukan untuk menjalani kehidupan sosial dan spiritual, sementara 

makna batin menggali kedalaman wahyu yang menuntun pada pemahaman yang lebih luas 

mengenai kehidupan, penciptaan, dan hubungan manusia dengan Tuhan. Para mufassir 

modern dan kontemporer sering kali menggabungkan kedua pendekatan ini untuk 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang makna Al-Qur'an. Pendekatan 

ini mengakui bahwa teks Al-Qur'an, meskipun memiliki dimensi linguistik yang jelas, juga 

menyimpan kedalaman makna yang hanya dapat diakses melalui refleksi mendalam dan 

pengalaman spiritual. Sebagai contoh, Imam al-Razi dalam Tafsir al-Kabir menekankan 

pentingnya memahami asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya wahyu) untuk memperkaya 

pemahaman makna, tetapi ia juga menekankan bahwa dimensi spiritual dari ayat-ayat Al-

Qur'an tidak bisa dikesampingkan.19 

Koherensi dan Relasi Antar-Teks: Struktur Internal Makna Al-Qur’an 

1. Hubungan Antarayat dan Antarsurah (Munāsabah) 

Hubungan antar-ayat dan antar-surah dalam Al-Qur'an, yang dikenal sebagai 

munāsabah, merupakan salah satu aspek penting dalam memahami teks wahyu secara 

utuh. Munāsabah merujuk pada hubungan yang erat dan saling terkait antara satu bagian 

Al-Qur'an dengan bagian lainnya, baik dalam bentuk ayat maupun surah. Hubungan ini 

menggambarkan adanya kesinambungan ide dan tema, di mana setiap surah atau ayat tidak 

berdiri sendiri, melainkan menjadi bagian integral dari teks yang lebih besar. Dalam tradisi 

tafsir, terutama tafsir klasik, para mufassir sering kali mencari hubungan atau keserasian 

ini untuk memahami maksud Allah dalam konteks yang lebih luas. Misalnya, sebuah surah 

mungkin dimulai dengan penjelasan tentang keesaan Tuhan (tauhid), yang kemudian 

dilanjutkan dalam surah berikutnya dengan penjelasan lebih lanjut tentang ketaatan atau 

perintah-perintah agama. Pemahaman tentang munāsabah ini penting untuk menyadari 

bahwa Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sebuah teks yang saling terhubung dan tidak 

hanya terdiri dari ayat-ayat yang terpisah-pisah, tetapi sebagai satu kesatuan yang 

koheren.20 

 
18 Rudi Hidayat, "Dimensi Transenden Al-Qur'an: Kehadiran Tuhan yang Tak Terbatas Waktu dan Ruang," 

Jurnal Studi Islam, vol. 14, no. 2 (2021): 88-103.  

19M. Fathi al-Mulhim, Tafsir dan Metafisika: Sebuah Pendekatan Integratif (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 

2017), hlm. 112-115.  

20  Fadli Rahman, "Munāsabah dalam Al-Qur'an: Hubungan Ayat dan Surah dalam Perspektif Tafsir 

Kontemporer," Jurnal Studi Islam dan Tafsir, vol. 13, no. 2 (2019): 23-40.  



 
 
 
 
 

56 
 
 
 
 
 

Selain itu, pemahaman tentang munāsabah dapat memperkaya penafsiran terhadap 

teks Al-Qur'an. Para mufassir dengan pendekatan ini berusaha untuk menemukan 

hubungan tematik atau semantik antara ayat yang satu dengan ayat lainnya. Hal ini 

memungkinkan pembaca atau penafsir untuk melihat struktur makna bahwa Al-Qur’an 

tidak disusun secara linear semata, melainkan mengandung kedalaman makna yang 

saling mendukung. Sebagai ilustrasi, ayat yang menyinggung tentang kehidupan dunia 

dapat dihubungkan dengan ayat tentang kehidupan akhirat, yang menunjukkan bahwa 

keduanya merupakan bagian dari gambaran lebih besar mengenai tujuan hidup manusia 

di dunia dan hubungan mereka dengan Tuhan. Dengan demikian, hubungan antar-ayat 

dan antar-surah ini membentuk struktur makna yang utuh dan memperkaya pemahaman 

kita tentang Al-Qur'an. 

2. Ayat Menafsirkan Ayat (Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān) 

Al-Qur'an menafsirkan dirinya sendiri. Dalam pemahaman ini, ayat-ayat yang satu 

sering memberi penjelasan terhadap ayat lainnya, sehingga untuk memahami makna suatu 

ayat, kita harus merujuk pada ayat-ayat lain yang relevan dalam konteks yang lebih luas. 

Hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an tidak hanya dapat dipahami melalui analisis teks 

satu persatu, tetapi harus dilihat sebagai keseluruhan yang saling terkait dan terintegrasi. 

Sebagai contoh, ketika kita membaca ayat tentang salat di satu tempat pada sejumlah ayat 

dalam Al-Qur’an, akan terlihat uraian mengenai lebih lanjut tentang waktu, syarat, dan 

cara pelaksanaannya di tempat lain. Ini menunjukkan bahwa pemahaman tentang suatu 

topik dalam Al-Qur'an memerlukan referensi silang antar-ayat, bukan hanya bergantung 

pada satu ayat saja. Konsep ini mengajarkan kita bahwa Al-Qur'an adalah komunikasi 

dinamis antara ayat-ayatnya, dan pemahaman yang lebih dalam hanya bisa diperoleh 

dengan melihat keseluruhan teks.21 

Prinsip tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān juga menunjukkan bahwa teks Al-Qur'an adalah 

harmonis dan tidak saling bertentangan, meskipun seringkali ditemukan perbedaan dalam 

cara penyampaian atau penekanan suatu pesan. Pemahaman yang benar harus melibatkan 

interaksi antar-ayat, di mana setiap ayat saling menjelaskan dan menguatkan satu sama 

lain. Sebagai contoh, ayat-ayat yang berbicara tentang kemurahan Tuhan dapat 

dihubungkan berupa ayat-ayat yang menyinggung mengenai keadilan Tuhan, yang 

memberi pemahaman bahwa sifat-sifat Tuhan tersebut saling melengkapi dalam konteks 

hubungan-Nya dengan umat manusia. Dengan demikian, tafsir semacam ini mengajarkan 

pentingnya pendekatan holistik dalam memahami wahyu Al-Qur'an, di mana tidak ada 

satu bagian pun yang terpisah dari yang lain. 

3. Keterkaitan Makna Lahir dan Makna Batin 

Al-Qur'an memiliki dua dimensi makna yang saling terkait, yaitu makna lahir (ẓāhir) 

dan makna batin (bāṭin), yang membentuk struktur makna yang lebih kompleks dan 

mendalam. Makna lahir dapat dipahami secara langsung dengan menggunakan kaidah 

bahasa seperti morfologi (sharf), sintaksis (nahwu), dan balaghah (retorika), yang 

memberikan pemahaman tentang arti literal atau harfiah dari teks. Namun, di balik makna 

lahir tersebut terdapat makna batin yang lebih mendalam dan sering kali memerlukan 

pencerahan rohaniah untuk dipahami. Makna batin ini berhubungan dengan aspek 

 
21M. Sulaiman, "Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān: Pendekatan Intertekstualitas dalam Tafsir," Jurnal Ilmu Al-

Qur'an dan Tafsir, vol. 19, no. 1 (2020): 37-50.  



 
 
 
 
 

57 
 
 
 
 
 

metafisik dari Al-Qur'an, yang pemahamannya terbatas pada mereka yang memiliki 

kesucian hati dan mampu melakukan perenungan spiritual yang mendalam. Tradisi tafsir 

sufi sangat menekankan dimensi ini, di mana ta’wil (interpretasi simbolik) digunakan 

untuk menggali makna-makna yang tersembunyi di balik teks-teks Al-Qur'an.22 

Keterkaitan antara makna lahir dan batin ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an adalah 

teks yang tidak hanya mengandung petunjuk praktis untuk kehidupan sehari-hari, tetapi 

juga menawarkan petunjuk spiritual yang mendalam tentang hubungan antara manusia dan 

Tuhan. Oleh karena itu, untuk mencapai pemahaman yang utuh, keduanya harus 

dipertimbangkan secara bersamaan. Misalnya, ayat-ayat yang membahas kehidupan dunia 

dapat dipahami secara literal sebagai petunjuk untuk berbuat baik di dunia, namun makna 

batinnya mengajarkan umat Islam untuk lebih mendalami aspek kehidupan rohaniah dan 

hubungan dengan Tuhan. Dengan demikian, Al-Qur’an tidak terbatas sebagai panduan 

dalam perkara dunia, tetapi turut menjadi sebagai peta rohani yang menunjukkan jalan 

menuju kebenaran Ilahi.  

4. Pola Koherensi Tematik dan Semantik dalam Teks Ilahi 

Pola koherensi tematik dan semantik dalam Al-Qur'an menunjukkan bagaimana 

berbagai tema yang dibahas dalam teks saling terkait dan membentuk struktur makna yang 

koheren. Setiap surah dan ayat dalam Al-Qur'an tidak berdiri sendiri, melainkan 

membentuk jaringan tematik yang saling terintegrasi. Misalnya, tema tauhid yang 

menegaskan keEsaan Tuhan ditemukan di hampir semua surah, yang sering dipadukan 

dengan tema-tema lain seperti kewajiban ibadah, moralitas, dan kisah para nabi. Pola 

koherensi ini menunjukkan Al-Qur'an tidak sekedar tumpukan ayat terpisah, melainkan 

sebuah teks yang saling terhubung dengan pola makna yang jelas dan terstruktur. Hal ini 

memungkinkan umat Islam untuk mendapatkan pemahaman yang menyeluruh dan terarah 

mengenai ajaran agama.23 

Selain itu, pola koherensi semantik dalam Al-Qur'an mencerminkan bagaimana 

makna semantik dari setiap kata dan ayat saling memperkuat pesan-pesan utama dalam 

wahyu. Misalnya, dalam tema perintah agama, ayat-ayat yang berbicara tentang salat, 

zakat, dan puasa sering kali memiliki kesamaan semantik, di mana mereka 

menggambarkan pentingnya ketaatan kepada Tuhan sebagai inti dari ibadah. Dengan 

memahami pola koherensi tematik dan semantik ini, kita bisa melihat Al-Qur'an sebagai 

teks yang terstruktur secara sistematis, di mana setiap tema dan pesan berkaitan erat satu 

sama lain, membentuk gambaran utuh yang memandu umat manusia guna menggapai 

tujuan hidup yang lebih ideal, mencakup aspek dunia dan kehidupan akhirat. 

 

KESIMPULAN 

Ontologi makna Al-Qur’an menegaskan bahwa makna wahyu tidak sekadar muncul 

dari struktur bahasa dan teks, tetapi merupakan hasil dialektika antara dimensi ilahi dan 

medium linguistik yang terbatas oleh ruang dan waktu. Makna Al-Qur’an hadir dalam 

struktur berlapis yang mencakup makna literal, kontekstual, metafisik, dan spiritual. 

 
22Abd. al-Karim Al-Qushayri. Al-Risālah al-Qushayriyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2018), 89-92.  

23Abdurrahman Zainul, "Koherensi Tematik dan Semantik dalam Al-Qur'an: Studi tentang Struktur Makna 

dalam Al-Qur'an," Jurnal Studi Islam, vol. 17, no. 3 (2021): 80-95.  



 
 
 
 
 

58 
 
 
 
 
 

Pendekatan terhadap makna ini menuntut pembacaan yang tidak hanya mengandalkan 

analisis kebahasaan, tetapi juga pemahaman terhadap konteks sejarah, perkembangan 

umat, dan dinamika penafsiran. 

Temuan ini menunjukkan bahwa tafsir sebagai disiplin ilmu bersifat dinamis dan 

terbuka terhadap pengembangan pendekatan baru. Pembacaan integratif yang 

memperhatikan hubungan antar-ayat, dimensi batin teks, serta posisi makna dalam 

kesadaran manusia memungkinkan Al-Qur’an terus relevan dalam menghadapi dinamika 

zaman, tanpa mengurangi keaslian pesan ilahinya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdul Bari, Utsmani. “ONTOLOGI EPISTIMOLOGI DAN AKSIOLOGI SERTA 

AKTUALISASINYA DALAM TAFSIR AL-QUR’AN,” Jurnal Inspirasi Pembelajaran 6, 

no. 4 (2025): 50–66, h. 51. 

 Al-Mubarakpuri, Safi-ur-Rahman. "The Qur'an and Linguistic Theory: An Analysis of Syntax and 

Semantics," Journal of Islamic Studies and Culture, vol. 8, no. 3 (2017): 58-72.  

al-Mulhim, M. Fathi. Tafsir dan Metafisika: Sebuah Pendekatan Integratif (Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2017), h. 112-115.  

Al-Qushayri. Abd. al-Karim. Al-Risālah al-Qushayriyah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2018), 89-92.  

Al-Tabari, Jami' al-Bayan fi Tafsir al-Qur'an, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1987), 45-50.  

Amin, Syaikhul. Harun Nasution: Ditinjau dari berbagai aspek. (Asa Riau, 2019), h.45. 

Amiruddin, dkk. “Diskursus Al-Kitab dan Al-Qur’an sebagai Wahyu Ilahi dalam Konteks 

Penafsiran Al-Qur’an”, Jurnal of MISTER 2, no 2. (2025). h.2951. 

Ernst, Carl. "Sufism and the Qur'an: An Overview of Sufi Interpretations," Journal of Sufi Studies, 

vol. 12, no. 2 (2019): 57-70. 

Farid, Miftah dan Eliana Eliana. "Kritik Nalar Islam M. Arkoun," Jurnal Kajian Hukum Islam 6, 

no. 2 (t.t.). 

Hidayat, Rudi. "Dimensi Transenden Al-Qur'an: Kehadiran Tuhan yang Tak Terbatas Waktu dan 

Ruang," Jurnal Studi Islam, vol. 14, no. 2 (2021): 88-103.  

Ibn 'Arabi, Al-Futūḥāt al-Makkiyyah, vol. 2 (Beirut: Dar al-Maktabah al-‘Asriyah, 1997), 95-102.  

Iman, Haerul. et al., “AL-FIKR DALAM AL-QUR’AN, ONTOLOGI DALAM AL-QUR’AN, 

DAN BENTUK WUJUD EPISTEMOLOGI DALAM AL-QUR’AN,” JICN: Jurnal Intelek 

dan Cendekiawan Nusantara 2, no. 4 (2025): 4624–4630, h. 4625. 

Madaniy, A. M. “Tafsir Al-Manar (antara al-Syaikh Muhammad Abduh dan al-Sayyid Muhammad 

Rasyid Ridla)”. Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 46, (1991). 

Mutiullah, M. Y. N. “Seeing Islam as a social fact: Hermeneutic approach to the Qur'an in Abu 

Zayd's thought”. Journal of Qur’an and Hadith Studies, 12, no.1 (2023), 41–56. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Study Quran: A New Translation and Commentary (HarperOne, 2015). 

Rahman, Fadli. "Munāsabah dalam Al-Qur'an: Hubungan Ayat dan Surah dalam Perspektif Tafsir 

Kontemporer," Jurnal Studi Islam dan Tafsir, vol. 13, no. 2 (2019): 23-40.  

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982). 

Rohim, Muhammad. "Makna ẓāhir dan Bāṭin dalam Tafsir al-Qur'an: Perspektif Sufi," Jurnal Studi 

Islam, vol. 15, no. 2 (2020): 101-120.  

Shihab, M. Quraish. Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 1996). 

Sulaiman, M. "Tafsīr al-Qur’ān bi al-Qur’ān: Pendekatan Intertekstualitas dalam Tafsir," Jurnal 

Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 19, no. 1 (2020): 37-50.  

Suleiman, Yasir. "Arabic, the Qur'an, and the Grammar of Islam," Middle Eastern Studies, vol. 52, 



 
 
 
 
 

59 
 
 
 
 
 

no. 1 (2016): 23-40.  

Zainul, Abdurrahman. "Koherensi Tematik dan Semantik dalam Al-Qur'an: Studi tentang Struktur 

Makna dalam Al-Qur'an," Jurnal Studi Islam, vol. 17, no. 3 (2021): 80-95.  


