Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

STUDI PUSTAKA TENTANG ETIKA, NILAI, DAN FAKTOR
PENENTU KEPUTUSAN KONSUMSI DALAM EKONOMI SYARIAH

Muhammad Khairul Azhar Assyafi'i, Muhammad Naufal Afif Fithraturrahman?,
Umi Munawaroh?, Tikawati*
khairulazhar452003@gmail.com?, naufalafif2121@gmail.com?,
umimunawaroh0999@gmail.com?, tikawati@uinsi.ac.id*

Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perilaku konsumen Muslim dalam perspektif
ekonomi mikro Islam, dengan menyoroti perbedaan mendasar antara rasionalitas
konvensional dan rasionalitas Islami. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
melalui studi pustaka terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan
konsep konsumsi, maqasid al-shari’ah, dan etika ekonomi Islam. Novelti penelitian
terletak pada pengembangan kerangka teoritis yang menggeser paradigma dari utility
maximization menuju maslahah maximization, serta integrasi tiga pilar perilaku konsumen
Muslim—religiusitas, rasionalitas syariah, dan kesadaran sosial—ke dalam model
mikroekonomi Islam yang holistik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perilaku
konsumsi dalam Islam tidak sekadar bertujuan memaksimalkan utilitas materi, tetapi
diarahkan untuk mencapai maslahah dan falah, yakni kesejahteraan yang berimbang antara
dimensi duniawi dan ukhrawi. Nilai-nilai tauhid, keadilan, amanah, dan moderasi menjadi
dasar pengambilan keputusan konsumsi yang beretika, efisien, dan berkeadilan sosial.
Implikasi penelitian mencakup kontribusi teoretis terhadap pengembangan ekonomi mikro
Islam yang berorientasi nilai, serta implikasi praktis bagi perumusan kebijakan konsumsi
halal, etis, dan berkelanjutan. Selain itu, perilaku konsumen Muslim berperan sebagai
mekanisme moral dalam menjaga keseimbangan pasar dan mendorong keberlanjutan
ekonomi berbasis nilai syariah. Dengan demikian, penelitian ini memberikan landasan
konseptual bagi penguatan sistem ekonomi Islam yang inklusif, berkeadilan, dan rahmatan
lil ‘alamin.

Kata Kunci: Perilaku Konsumen Muslim, Ekonomi Mikro Islam, Rasionalitas Syariah,
Magasid al-Shari‘ah, Maslahah Maximization.

PENDAHULUAN

Perilaku konsumen merupakan salah satu kajian fundamental dalam ekonomi mikro
karena menentukan bagaimana individu membuat keputusan untuk menggunakan barang
dan jasa yang tersedia di pasar. Dalam teori ekonomi konvensional, perilaku konsumen
dijelaskan melalui konsep utility maximization atau upaya memaksimalkan kepuasan
dalam batasan pendapatan (Mankiw, 2020). Pendekatan ini menggambarkan manusia
sebagai makhluk rasional (homo economicus) yang mengejar kepuasan pribadi tanpa
memperhatikan aspek moral dan sosial. Namun, pandangan tersebut dianggap reduktif
karena mengabaikan nilai spiritual dan dimensi etika dalam pengambilan keputusan
konsumsi (Hamid & Saad, 2023). Pada kenyataannya, perilaku konsumsi sering
dipengaruhi oleh keyakinan, nilai budaya, dan norma agama yang melekat dalam diri
seseorang.

97


mailto:%20n60275954@gmail.com1
mailto:naufalafif2121@gmail.com2
mailto:umimunawaroh0999@gmail.com3

Dalam konteks ekonomi Islam, konsumsi tidak semata-mata bertujuan untuk
memperoleh kepuasan material, tetapi juga untuk mencapai kesejahteraan menyeluruh
(maslahah) dan kebahagiaan dunia—akhirat (falah) (Chapra, 1992) Islam menempatkan
konsumsi sebagai bagian dari ibadah yang harus dilandasi niat dan etika. Setiap Muslim
diperintahkan untuk mengonsumsi yang halal dan baik (halalan thayyiban) serta menjauhi
perilaku boros (israf) maupun berlebih-lebihan (tabdzir), sebagaimana disebutkan dalam
Al-Qur’an: “Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan. Sungguh Allah tidak
menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan” (QS. Al-A‘raf: 31). Prinsip ini
menunjukkan bahwa Islam tidak menolak kenikmatan dunia, tetapi mengaturnya agar
tetap seimbang dan bermanfaat. Dengan demikian, perilaku konsumsi dalam Islam
mencerminkan tanggung jawab manusia sebagai khalifah yang menggunakan sumber daya
secara bijak (Furgani et al., 2020)

Perubahan sosial dan teknologi modern turut memengaruhi pola konsumsi
masyarakat Muslim. Arus globalisasi, gaya hidup digital, dan perkembangan e-commerce
memunculkan pola konsumsi baru yang serba cepat, instan, dan cenderung konsumtif
(Sadali, Hermawan Adinugraha, et al., 2024). Kondisi ini menimbulkan paradoks: di satu
sisi membuka peluang ekonomi besar bagi industri halal; di sisi lain berpotensi
melemahkan nilai-nilai spiritual dan kesadaran etis konsumen Muslim. Fenomena halal
lifestyle dan meningkatnya permintaan terhadap produk bersertifikat halal menunjukkan
adanya kesadaran religius yang tumbuh di tengah masyarakat modern (Al-Banna & Said,
2022b). Namun, kesadaran ini belum sepenuhnya diikuti oleh perilaku konsumsi yang
moderat dan bertanggung jawab secara sosial.

Selain faktor teknologi dan budaya, tingkat religiusitas individu juga berperan
penting dalam membentuk perilaku konsumsi Muslim. Penelitian (Aziz et al., 2021)
menemukan bahwa konsumen dengan kesadaran religius tinggi lebih berhati-hati dalam
memilih produk, menghindari riba, gharar, dan maisir, serta memperhatikan dampak sosial
dari keputusan pembelian. Sementara itu, rendahnya literasi ekonomi syariah dapat
mendorong perilaku konsumtif dan ketidakseimbangan antara kebutuhan duniawi dan
ukhrawi. Karena itu, pendidikan dan pemahaman nilai Islam menjadi kunci agar perilaku
konsumsi umat sejalan dengan magqasid al-shari‘ah yakni menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta (Chapra, 2021).

Berdasarkan kondisi tersebut, kajian perilaku konsumen Muslim menjadi penting
untuk dikaji secara mendalam dari perspektif ekonomi Islam. Kajian ini tidak hanya
memberikan landasan teoretis dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam memengaruhi
keputusan konsumsi, tetapi juga berkontribusi secara praktis terhadap pembangunan
ekonomi umat. Melalui pemahaman perilaku konsumsi yang beretika, pelaku usaha,
lembaga keuangan, dan pembuat kebijakan dapat menciptakan pasar yang lebih adil,
transparan, dan berkelanjutan. Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim yang
berlandaskan etika dan maqasid al-shari‘ah akan menjadi fondasi penting dalam
mewujudkan sistem ekonomi Islam yang seimbang, berkeadilan, dan berorientasi pada
kesejahteraan holistik (maslahah ‘ammabh).

A. Teori Perilaku Konsumen Konvensional

Teori perilaku konsumen dalam ekonomi konvensional berfokus pada cara individu
membuat keputusan untuk memaksimalkan kepuasan atau utility dari barang dan jasa yang
dikonsumsi. Pandangan ini berakar dari pemikiran para ekonom klasik seperti Adam

98



Smith dan kemudian dikembangkan oleh Alfred Marshall melalui pendekatan marginal
utility. Menurut teori ini, setiap konsumen bertindak rasional untuk mendapatkan
kombinasi konsumsi yang memberikan kepuasan tertinggi dengan batasan pendapatan
tertentu (Mankiw, 2020). Rasionalitas diartikan sebagai kemampuan individu memilih di
antara alternatif untuk memaksimalkan manfaat pribadi.

Lebih lanjut, John Hicks dan R.G.D. Allen memperkenalkan konsep indifference
curve dan budget constraint yang menggambarkan titik keseimbangan konsumen (Hicks,
1939). Titik keseimbangan dicapai ketika rasio marginal utility setiap barang sebanding
dengan harga barang tersebut. Dengan kata lain, keseimbangan tercapai saat konsumen
memperoleh kepuasan maksimal dari kombinasi dua atau lebih barang pada pendapatan
tertentu. Model ini banyak digunakan dalam analisis mikroekonomi modern karena
memberikan dasar matematis terhadap perilaku konsumsi. Namun, model ini bersifat
normatif dan terlalu mengasumsikan bahwa manusia selalu bertindak rasional tanpa
mempertimbangkan faktor moral dan sosial (Samuelson & Nordhaus, 2019).

Kritik terhadap teori konvensional muncul dari berbagai perspektif, termasuk
ekonomi perilaku dan ekonomi Islam. Dalam ekonomi perilaku, misalnya, ditemukan
bahwa konsumen seringkali tidak bertindak sepenuhnya rasional karena dipengaruhi oleh
emosi, kebiasaan, atau tekanan sosial (Thaler, 2016). Sementara itu, ekonomi Islam
menyoroti bahwa teori utilitas hanya memandang manusia sebagai makhluk materialistik,
padahal dalam Islam manusia adalah makhluk spiritual dan sosial yang memiliki tanggung
jawab moral atas setiap keputusan ekonominya (Chapra, 1992). Oleh karena itu,
pendekatan konvensional dianggap tidak mampu menjelaskan secara komprehensif
perilaku konsumsi manusia yang sarat dengan nilai, norma, dan keyakinan.

Selain aspek moral, teori konvensional juga dikritik karena tidak memperhatikan
keadilan sosial dan keberlanjutan. Konsumsi yang berorientasi pada kepuasan individu
dapat menyebabkan ketimpangan ekonomi dan eksploitasi sumber daya. Dalam jangka
panjang, perilaku konsumtif yang berlebihan akan mengancam keseimbangan sosial dan
ekologis (Solihin, 2020). Pandangan ini berseberangan dengan prinsip Islam yang
mengajarkan keseimbangan (tawazun) dalam semua aspek kehidupan, termasuk dalam
penggunaan harta dan sumber daya. Oleh sebab itu, diperlukan pendekatan baru yang
mampu menyeimbangkan antara kepentingan individu dan kemaslahatan sosial.

Kesimpulannya, teori perilaku konsumen konvensional memberikan dasar penting
dalam memahami mekanisme konsumsi, tetapi memiliki keterbatasan dalam menjelaskan
motivasi spiritual dan tanggung jawab sosial manusia. Dalam kerangka ekonomi Islam,
teori ini perlu dikaji ulang dan dilengkapi dengan nilai-nilai moral, etika, serta pandangan
tauhid yang menempatkan Allah sebagai pusat segala aktivitas ekonomi. Dengan
demikian, teori konsumsi Islami dapat dianggap sebagai pengembangan dari teori
konvensional yang lebih holistik dan manusiawi (Furgani & Haneef, 2022).

B. Kritik dan Perspektif Islam terhadap Konsep Utilitas

Islam menolak pandangan bahwa manusia hanya bertindak untuk memaksimalkan
utilitas material. Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk spiritual dan moral
yang bertanggung jawab kepada Allah atas setiap tindakan ekonominya (Furgani &
Haneef, 2019). Konsep konsumsi dalam Islam tidak berhenti pada kepuasan duniawi,
tetapi berorientasi pada kebahagiaan abadi (falah). Al-Qur’an menegaskan keseimbangan

99



antara dunia dan akhirat: “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu
(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bagianmu dari (kenikmatan)
dunia” (QS. Al-Qashash: 77). Ayat ini menunjukkan bahwa Islam tidak melarang
kenikmatan dunia, tetapi menuntun agar manusia tetap seimbang dan tidak berlebihan.

Konsep rasionalitas dalam ekonomi Islam berbeda dengan rasionalitas sekuler.
Rasionalitas dalam Islam bersifat normatif dan terikat pada hukum syariah. Konsumen
Muslim tidak hanya memikirkan manfaat ekonomis, tetapi juga nilai moral seperti
kehalalan, keadilan, dan tanggung jawab sosial (Chapra, 2021). Hal ini mencerminkan
paradigma bahwa keputusan konsumsi harus selaras dengan tujuan maqasid al-shari‘ah,
yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maka, setiap tindakan konsumsi
harus diarahkan untuk mencapai kemaslahatan, bukan sekadar kepuasan egoistik.

Selain itu, Islam menolak perilaku konsumtif dan pemborosan (israf dan tabdzir)
yang menjadi ciri utama masyarakat materialistik. Dalam Al-Qur’an disebutkan:
“Sesungguhnya orang-orang yang boros itu adalah saudara-saudara setan” (QS. Al-Isra’:
27). Ayat ini menjadi dasar etika konsumsi Islami yang menekankan pentingnya moderasi
(wasathiyah) dan tanggung jawab terhadap penggunaan harta. Prinsip ini membedakan
Islam dari sistem ekonomi konvensional yang sering kali mendorong perilaku konsumsi
berlebih demi pertumbuhan ekonomi semata (Sadali, Hermawan Adinugraha, et al., 2024).

Dari sudut pandang ekonomi mikro Islam, manusia bukanlah individu bebas tanpa
batas, melainkan khalifah yang memiliki amanah dalam mengelola sumber daya. Setiap
keputusan konsumsi memiliki implikasi spiritual dan sosial. Oleh sebab itu, Islam
memperkenalkan keseimbangan antara maslahah individu dan maslahah sosial. Konsumen
tidak hanya bertanggung jawab terhadap dirinya sendiri, tetapi juga terhadap masyarakat
dan lingkungan. Dalam kerangka ini, nilai keadilan dan kepedulian sosial menjadi pilar
utama perilaku konsumsi (Beekun, 2019).

Dengan demikian, Islam memberikan koreksi terhadap konsep utilitas konvensional
yang terlalu berorientasi pada materi. Islam mengembalikan makna konsumsi kepada
tujuan hakiki kehidupan manusia, yaitu mengabdi kepada Allah dan mencapai
kesejahteraan sejati (falah). Prinsip etika Islam menjadikan perilaku konsumsi sebagai
sarana untuk membangun peradaban yang berkeadilan, seimbang, dan berkelanjutan
(Furgani et al., 2020).

C. Teori Konsumsi Islami (Maslahah Maximization)

Teori konsumsi Islami berangkat dari asumsi bahwa manusia tidak hanya mengejar
utilitas material, tetapi juga kemaslahatan (maslahah) yang meliputi kesejahteraan
spiritual, sosial, dan ekonomi (Al-Sadr, 1983). Tujuan konsumsi dalam Islam adalah
mencapai falah dengan cara memenuhi kebutuhan sesuai dengan hierarki maqasid al-
shari‘ah. Kebutuhan manusia dibagi menjadi tiga: dharuriyat (primer), hajiyat (sekunder),
dan tahsiniyat (pelengkap). Urutan ini membantu konsumen Muslim untuk
memprioritaskan kebutuhan secara proporsional, menghindari pemborosan, dan
memastikan bahwa konsumsi dilakukan dalam koridor kehalalan (Hasan, 2018).

Konsep maslahah maximization menggantikan paradigma utility maximization.
Dalam pandangan ini, konsumsi tidak hanya bertujuan memberikan kepuasan, tetapi juga
manfaat sosial dan spiritual (Chapra, 1992). Setiap pengeluaran harus berorientasi pada
kebaikan bersama, bukan hanya kesenangan individu. Oleh karena itu, konsumsi dalam
Islam dipandang sebagai bentuk ibadah dan manifestasi rasa syukur atas nikmat Allah

100



(Furgani & Haneef, 2019). Dengan demikian, konsumsi yang dilakukan secara etis dan
moderat akan menumbuhkan keberkahan (barakah) dan memperkuat solidaritas sosial.

Selain itu, teori konsumsi Islami menekankan tanggung jawab sosial. Seorang
Muslim tidak boleh mengonsumsi sesuatu yang menyebabkan kemudaratan bagi diri
sendiri, orang lain, maupun lingkungan. Prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh
menimbulkan bahaya) menjadi landasan dalam memilih produk. Oleh karena itu, teori ini
mendorong konsumen Muslim untuk memperhatikan asal-usul produk, cara produksinya,
serta dampak sosial dan ekologisnya (Hamid & Saad, 2023). Hal ini menjadikan konsumsi
Islami selaras dengan konsep sustainable consumption yang kini menjadi perhatian global.

Di sisi lain, perilaku konsumsi Islami juga memperhatikan dimensi spiritual yang
tidak terdapat dalam teori konvensional. Kepuasan sejati tidak diukur dari seberapa
banyak barang yang dikonsumsi, tetapi dari seberapa besar konsumsi tersebut membawa
manfaat dan mendekatkan diri kepada Allah. Dengan demikian, konsumsi yang halal,
bermanfaat, dan proporsional akan membawa ketenangan batin dan keseimbangan hidup
(Aziz et al., 2021). Inilah perbedaan mendasar antara teori konsumsi Islami dengan teori
konvensional yang menekankan kepuasan duniawi semata.

Kesimpulannya, teori konsumsi Islami berupaya mengintegrasikan aspek material
dan spiritual dalam satu kerangka yang harmonis. la menempatkan manusia sebagai
subjek moral yang bertanggung jawab terhadap segala bentuk konsumsi. Paradigma ini
tidak hanya relevan secara teoretis, tetapi juga praktis karena memberikan arah bagi
pembentukan perilaku konsumen Muslim yang etis, berkeadilan, dan berkelanjutan (Al-
Banna & Said, 2022).

D. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Perilaku Konsumen Muslim

Perilaku konsumen Muslim dipengaruhi oleh berbagai faktor internal dan eksternal
yang saling berinteraksi. Faktor pertama adalah tingkat religiositas. Konsumen dengan
tingkat religius tinggi akan lebih selektif dalam memilih produk halal dan menghindari
barang haram (Al-Banna & Said, 2022). Kesadaran spiritual mendorong konsumen untuk
menjadikan konsumsi sebagai sarana ibadah dan bentuk rasa syukur kepada Allah.
Sebaliknya, rendahnya religiositas dapat menimbulkan perilaku konsumtif yang berlebihan
dan mengabaikan nilai etika (Aziz et al., 2021).

Faktor kedua adalah pengetahuan dan kesadaran halal. Dalam ekonomi Islam,
kehalalan produk menjadi syarat utama dalam setiap keputusan konsumsi. Konsumen yang
memahami konsep halal-thayyib akan lebih berhati-hati dalam membeli produk, terutama
yang menyangkut makanan, keuangan, dan gaya hidup (Sadali, Fauzi, et al., 2024).
Pengetahuan ini tidak hanya memengaruhi preferensi individu, tetapi juga meningkatkan
kepercayaan terhadap produsen dan pelaku usaha yang transparan dalam menerapkan
prinsip syariah.

Faktor ketiga adalah lingkungan sosial dan budaya. Nilai budaya, kebiasaan
keluarga, dan komunitas religius memiliki pengaruh kuat terhadap pola konsumsi. Dalam
masyarakat Muslim, norma sosial sering menjadi panduan dalam menentukan apa yang
layak dikonsumsi (Beekun, 2019). Misalnya, budaya berbagi dan sedekah dalam Islam
memengaruhi alokasi pengeluaran rumah tangga. Lingkungan yang menjunjung tinggi
nilai kesederhanaan dan tanggung jawab sosial akan membentuk perilaku konsumsi yang
moderat dan berkeadilan.

Faktor keempat adalah pendapatan dan literasi keuangan syariah. Walaupun tingkat

101



pendapatan berpengaruh terhadap kemampuan konsumsi, Islam mengajarkan agar
pengeluaran selalu disesuaikan dengan kebutuhan, bukan keinginan. Literasi keuangan
syariah berperan penting dalam membantu konsumen mengelola keuangan secara efisien
dan sesuai prinsip syariah (Furgani et al., 2020). Konsumen dengan literasi tinggi
cenderung lebih bijak dalam mengatur prioritas konsumsi dan menabung untuk tujuan
produktif.

Faktor terakhir adalah perkembangan teknologi dan digitalisasi. Media sosial, e-
commerce, dan promosi daring memiliki pengaruh besar terhadap keputusan pembelian.
Di satu sisi, digitalisasi membuka peluang untuk memperluas akses terhadap produk halal
dan edukasi ekonomi Islam. Namun di sisi lain, ia juga berisiko menumbuhkan budaya
konsumtif dan hedonistik (Hamid & Saad, 2023). Oleh karena itu, konsumen Muslim
perlu memiliki filter moral agar mampu memanfaatkan teknologi secara positif tanpa
melanggar prinsip syariah.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (Library Research),
yang berorientasi pada pengumpulan dan analisis data dari berbagai sumber tertulis seperti
buku, artikel jurnal ilmiah, prosiding, dan laporan akademik yang relevan dengan tema
penelitian. Menurut (Zed, 2014), studi kepustakaan merupakan metode ilmiah yang
menekankan pada proses identifikasi, pencarian, dan penafsiran sumber literatur untuk
membangun kerangka teoritis yang komprehensif. Dalam penelitian ini, data utama
diperoleh dari jurnal-jurnal ilmiah terindeks nasional maupun internasional dalam lima
tahun terakhir, termasuk kajian teori ekonomi makro seperti Teori Keynesian, Teori
Klasik, dan Teori Harrod—Domar, serta adaptasinya dalam kerangka ekonomi Islam
seperti Teori Konsumsi Islami dan Teori Investasi Syariah. Dengan pendekatan ini,
peneliti dapat melakukan sintesis terhadap literatur yang relevan dan menafsirkan
relevansinya dalam konteks dua sektor ekonomi berbasis syariah.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penggalian
makna, konsep, dan teori yang bersumber dari literatur ilmiah, bukan pada pengujian
hipotesis melalui data numerik. Menurut (Creswell, 2018), penelitian kualitatif bertujuan
untuk memahami fenomena secara mendalam melalui interpretasi terhadap data deskriptif
yang bersifat naratif dan kontekstual. Oleh karena itu, pendekatan ini relevan untuk
menganalisis konsep keseimbangan pendapatan nasional dalam perspektif ekonomi Islam,
yang menuntut pemahaman konseptual terhadap nilai-nilai moral seperti ‘adl (keadilan),
sidg (kejujuran), dan maslahah (kemaslahatan). Dengan demikian, metode ini
memungkinkan  peneliti  mengeksplorasi  teori  ekonomi  konvensional  dan
mengintegrasikannya dengan prinsip-prinsip syariah secara normatif dan analitis.

Pendekatan kualitatif kepustakaan ini juga memungkinkan analisis yang bersifat
interpretatif terhadap nilai etika dalam mekanisme pasar Islam. Sebagaimana dijelaskan
oleh (Furgani & Mulyany, 2020), sistem ekonomi Islam tidak dapat dilepaskan dari
dimensi etika karena nilai moral harus menjadi bagian endogen dalam perilaku ekonomi.
Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya bertujuan memahami teori ekonomi dari sisi
matematis atau empiris, tetapi juga menelaahnya dalam konteks nilai dan norma Islam.
Selain itu, metode ini memberikan keleluasaan bagi peneliti untuk mengaitkan berbagai

102



teori klasik dan modern dengan prinsip ekonomi Islam yang menekankan keseimbangan
antara efisiensi pasar dan keadilan sosial (social justice). Dengan demikian, penelitian ini
diharapkan dapat menghasilkan pemahaman teoritis yang holistik mengenai hubungan
antara konsumsi, investasi, dan keseimbangan pendapatan nasional dalam kerangka nilai-
nilai syariah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian
1. Gambaran Umum Perilaku Konsumen Muslim

Perilaku konsumen Muslim merupakan bagian integral dari kajian ekonomi mikro
Islam yang menekankan keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual. Dalam
konteks Islam, perilaku konsumsi bukan hanya proses pemenuhan kebutuhan, tetapi juga
merupakan bentuk ibadah (‘ibadah) dan manifestasi syukur atas nikmat Allah SWT
(Chapra, 1992). Konsumen Muslim tidak bertindak secara bebas dan individualistik
sebagaimana diasumsikan oleh teori ekonomi konvensional, melainkan terikat oleh norma
syariah yang mengatur batas halal-haram serta prinsip keadilan dan moderasi
(wasathiyyah).

Menurut (Furgani & Haneef, 2019), tindakan konsumsi dalam Islam diarahkan untuk
mencapai maslahah (kebaikan umum) dan falah (kebahagiaan dunia-akhirat). Konsumen
Muslim idealnya memiliki kesadaran spiritual yang tinggi, sehingga keputusan konsumsi
selalu mempertimbangkan aspek kehalalan, manfaat sosial, dan dampak lingkungan.
Dengan demikian, konsumsi dalam perspektif Islam tidak semata-mata aktivitas ekonomi,
tetapi juga kegiatan moral dan sosial yang mencerminkan ketaatan kepada Allah SWT.

Dalam praktiknya, perilaku konsumen Muslim dipengaruhi oleh tiga dimensi utama:
religiositas, rasionalitas syariah, dan kesadaran sosial. Dimensi religiositas mencakup
ketaatan terhadap ajaran Islam, seperti larangan berlebih-lebihan (israf) dan kewajiban
mengonsumsi yang halal dan baik (halalan tayyiban) (QS. Al-Bagarah: 168). Dimensi
rasionalitas syariah mengajarkan agar konsumsi dilakukan secara efisien dan proporsional,
tidak menimbulkan kemudaratan bagi diri sendiri maupun orang lain. Sedangkan dimensi
sosial menekankan tanggung jawab terhadap masyarakat, seperti berbagi melalui zakat,
infak, dan sedekah.

Karakteristik inilah yang membedakan perilaku konsumen Muslim dari perilaku
konsumsi masyarakat sekuler. Islam menempatkan konsumsi sebagai bagian dari sistem
nilai yang terhubung langsung dengan tauhid dan etika sosial. Karena itu, perilaku
konsumsi dalam Islam bersifat tujuan-oriented (teleologis), bukan sekadar kepuasan-
oriented (hedonis) sebagaimana dalam ekonomi konvensional.

2. Analisis Nilai dan Prinsip Islam dalam Konsumsi

Prinsip dasar konsumsi dalam Islam dibangun atas nilai-nilai tauhid, ‘adl (keadilan),
maslahah (kemanfaatan), dan amanah (tanggung jawab). Nilai tauhid menegaskan bahwa
seluruh aktivitas ekonomi, termasuk konsumsi, merupakan bentuk pengabdian kepada
Allah SWT. Dengan demikian, keputusan konsumsi tidak boleh dipisahkan dari
pertimbangan moral dan spiritual (Hasan, 2018). Nilai keadilan mengarahkan konsumen
agar tidak terjebak dalam perilaku konsumtif, eksploitasi sumber daya, atau ketimpangan
sosial.

Nilai maslahah menjadi inti rasionalitas konsumsi dalam Islam. Konsumen Muslim

103



tidak hanya mempertimbangkan manfaat pribadi, tetapi juga dampak sosial dan
lingkungan dari setiap keputusan konsumsi (Furgani et al., 2020). Misalnya, dalam
memilih produk, konsumen Muslim idealnya memperhatikan aspek halal, proses produksi
yang etis, serta dampaknya terhadap kesejahteraan masyarakat. Nilai amanah mengajarkan
bahwa harta merupakan titipan Allah, sehingga penggunaannya harus bertanggung jawab
dan tidak disia-siakan.

Islam juga memperkenalkan hierarki kebutuhan dalam konsumsi, yaitu dharuriyyat
(kebutuhan pokok), hajiyyat (pelengkap), dan tahsiniyyat (kemewahan). Hierarki ini
memberikan panduan agar konsumsi bersifat rasional, tidak berlebihan, dan sesuai dengan
tingkat kepentingan kebutuhan. Dalam konteks ekonomi mikro, prinsip ini berfungsi
sebagai mekanisme kontrol terhadap perilaku konsumsi yang berpotensi merusak
keseimbangan ekonomi dan sosial (Al-Sadr, 1983).

Selain nilai-nilai tersebut, Islam juga menekankan prinsip larangan israf dan tabdzir
(pemborosan). Al-Qur’an menegaskan bahwa “sesungguhnya orang-orang yang boros itu
adalah saudara-saudara setan” (QS. Al-Isra’: 27). Prinsip ini berfungsi sebagai filter moral
terhadap budaya konsumerisme modern. Konsumen Muslim yang berpegang pada etika
Islam akan cenderung hemat, produktif, dan berorientasi pada keberkahan, bukan sekadar
kemewahan.

3. Perbandingan Perilaku Konsumen Konvensional dan Islami

Perbedaan mendasar antara teori perilaku konsumen konvensional dan Islami
terletak pada orientasi dan landasan nilai. Dalam teori konvensional, konsumen dipandang
sebagai homo economicus, makhluk rasional yang selalu berusaha memaksimalkan utilitas
pribadi berdasarkan preferensi dan kendala anggaran (Mankiw, 2020). Rasionalitas di sini
bersifat instrumental, karena tujuan konsumsi hanya diarahkan untuk memperoleh
kepuasan individual semata.

Sebaliknya, dalam ekonomi Islam, manusia dipandang sebagai homo Islamicus,
yaitu makhluk moral yang tunduk pada hukum syariah dan bertanggung jawab terhadap
kesejahteraan sosial (Chapra, 2021). Rasionalitas Islam bersifat normatif, di mana
keputusan konsumsi harus sesuai dengan prinsip halal, etika, dan keadilan. Konsumen
Muslim tidak hanya mempertimbangkan manfaat material, tetapi juga dimensi spiritual
dan sosial dari tindakannya. Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam bukanlah
utility maximization, tetapi maslahah maximization (Al-Sadr, 1983).

Dari perspektif ekonomi mikro, perbedaan ini juga terlihat dalam cara pandang
terhadap kepuasan (utility). Dalam sistem konvensional, kepuasan bersifat subjektif dan
tidak memiliki batas moral. Namun dalam Islam, kepuasan harus tunduk pada nilai etika
dan hukum Allah SWT. Misalnya, meskipun suatu barang memberikan kepuasan tinggi,
jika produk tersebut haram, maka konsumen Muslim wajib menolak (Beekun, 2019).
Prinsip ini menegaskan bahwa Islam tidak menolak kepuasan duniawi, tetapi
menempatkannya dalam koridor syariah.

Selain itu, perbedaan lain terletak pada orientasi sosial. Teori konvensional bersifat
individualistik dan materialistik, sementara Islam menekankan keseimbangan antara hak
individu dan tanggung jawab sosial. Konsumen Muslim dianjurkan untuk berbagi rezeki
melalui zakat, infak, dan sedekah, sebagai bagian dari sistem distribusi ekonomi yang adil
(Furgani & Haneef, 2022). Oleh karena itu, perilaku konsumsi Islami menciptakan
keseimbangan antara kebutuhan individu dan stabilitas ekonomi masyarakat secara

104



keseluruhan.
4. Implikasi Teoretis dan Praktis terhadap Ekonomi Mikro Islam

Secara teoretis, hasil kajian ini menunjukkan bahwa perilaku konsumen Muslim
dapat menjadi dasar pengembangan model mikroekonomi Islam yang lebih holistik.
Model ini menempatkan konsumen bukan sekadar sebagai agen ekonomi, tetapi juga
sebagai subjek moral yang memegang peran penting dalam menjaga keseimbangan pasar
dan keberlanjutan sosial. Dengan mengadopsi prinsip maslahah maximization, perilaku
konsumsi tidak hanya berorientasi pada efisiensi, tetapi juga pada keberkahan dan
keadilan distribusi (Hasan, 2018).

Dalam konteks praktis, perilaku konsumen Muslim memiliki dampak signifikan
terhadap industri halal global dan perekonomian nasional. Meningkatnya kesadaran halal
di kalangan konsumen mendorong lahirnya pasar produk halal dan gaya hidup Islami yang
bernilai ekonomi tinggi. Menurut (Hamid & Saad, 2023), peningkatan literasi halal dapat
memperkuat stabilitas makroekonomi karena mendorong perilaku konsumsi yang etis,
berkeadilan, dan berkelanjutan. Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim menjadi
elemen strategis dalam memperkuat daya saing ekonomi berbasis syariah.

Lebih jauh, perilaku konsumsi Islami juga memiliki implikasi terhadap kebijakan
publik dan pendidikan ekonomi. Pemerintah dan lembaga pendidikan perlu memperkuat
literasi ekonomi Islam agar masyarakat memahami pentingnya prinsip konsumsi halal,
anti-israf, dan keberlanjutan. Di sisi lain, sektor bisnis juga perlu menerapkan Islamic
marketing ethics untuk membangun kepercayaan konsumen Muslim (Al-Banna & Said,
2022). Hal ini menciptakan sinergi antara nilai moral dan efisiensi ekonomi yang menjadi
ciri khas sistem ekonomi Islam.

Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim bukan sekadar topik mikroekonomi,
melainkan juga pilar bagi pembangunan ekonomi Islam yang adil, beretika, dan
berkelanjutan. Integrasi nilai spiritual dalam perilaku konsumsi menjadi bukti bahwa Islam
menawarkan solusi komprehensif terhadap krisis moral ekonomi modern.

Diskusi

Perilaku konsumen Muslim dalam perspektif ekonomi mikro Islam memperlihatkan
paradigma rasionalitas yang berbeda secara mendasar dibanding teori ekonomi
konvensional. Dalam ekonomi konvensional, konsumen digambarkan sebagai homo
economicus yang bertujuan memaksimalkan utilitas pribadi melalui pilihan rasional
berdasarkan preferensi dan keterbatasan sumber daya (Mankiw, 2020). Namun, Islam
menolak pandangan individualistik dan materialistik tersebut. Menurut Chapra (Chapra,
1992), manusia dalam ekonomi Islam adalah homo Islamicus makhluk yang tunduk pada
hukum moral, bertanggung jawab terhadap sesama, dan menjadikan konsumsi sebagai
bagian dari ibadah. Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam tidak sekadar untuk
kepuasan material, tetapi untuk mencapai falah (kebahagiaan dunia-akhirat) melalui
keseimbangan spiritual, sosial, dan ekonomi.

Temuan penelitian ini memperkuat pandangan (Furgani & Haneef, 2019) yang
menegaskan bahwa rasionalitas Islam bersifat teleologis, yaitu berorientasi pada tujuan
moral dan keberlanjutan sosial. Setiap keputusan konsumsi dipandu oleh magqasid al-
shari‘ah, terutama dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan jiwa (hifz al-nafs), serta
menghindari perilaku berlebih-lebihan (israf) dan pemborosan (tabdzir). Dengan
demikian, perilaku konsumsi Muslim tidak bebas nilai, tetapi tunduk pada etika syariah

105



yang berfungsi sebagai mekanisme pengendali moral terhadap dorongan konsumtif.
Prinsip ini menegaskan bahwa keberhasilan ekonomi dalam Islam tidak hanya diukur dari
pertumbuhan material, melainkan juga dari kualitas keberkahan dan keadilan distribusi
(Hasan, 2018).

Selain itu, perilaku konsumen Muslim bersifat multidimensional. Dimensi individual
mengarahkan konsumen untuk menyeimbangkan antara kebutuhan pokok (dharuriyyat)
dan keinginan tambahan (tahsiniyyat) agar tidak terjebak dalam hedonisme. Dimensi
sosial menekankan tanggung jawab terhadap masyarakat melalui zakat, infak, dan
sedekah, yang menjadi instrumen pemerataan ekonomi. Sedangkan dimensi spiritual
menegaskan bahwa konsumsi adalah bagian dari penghambaan kepada Allah SWT. Ketiga
dimensi ini membentuk perilaku konsumsi Islami yang harmonis, rasional, dan beretika
(Al-Sadr, 1983). Hal ini memperlihatkan bahwa Islam telah membangun sistem nilai yang
mencegah krisis moral ekonomi, dengan menempatkan kesadaran ilahiah sebagai pusat
motivasi konsumen.

Dalam konteks ekonomi mikro, perilaku konsumen Muslim memiliki peran strategis
sebagai pengendali moral pasar. Ketika konsumen menerapkan prinsip halal, adil, dan
moderat, maka mekanisme pasar akan berjalan lebih stabil dan berkeadilan. (Beekun,
2019) menyebut bahwa perilaku konsumsi Islami dapat menjadi kekuatan moral yang
mencegah distorsi pasar akibat eksploitasi dan manipulasi kebutuhan. Dengan demikian,
pasar dalam ekonomi Islam tidak bersifat bebas mutlak seperti dalam sistem kapitalis,
tetapi terikat oleh nilai moral dan pengawasan sosial. Konsumen Muslim yang sadar
syariah berperan sebagai aktor aktif dalam menjaga keberlanjutan ekonomi, sekaligus
sebagai instrumen kontrol sosial terhadap pelaku usaha yang menyimpang dari prinsip
keadilan.

Akhirnya, diskusi ini menegaskan bahwa perilaku konsumen Muslim merupakan
pilar utama bagi pembangunan ekonomi Islam yang berkelanjutan dan berkeadilan. Nilai
tauhid sebagai fondasi perilaku konsumsi menjadikan setiap aktivitas ekonomi memiliki
makna spiritual yang menyeimbangkan kepentingan individu dan masyarakat. Penelitian
ini juga memberikan kontribusi terhadap penguatan literatur mikroekonomi Islam melalui
pengembangan konsep maslahah maximization sebagai alternatif dari utility maximization
konvensional. Dengan memperkuat literasi ekonomi Islam, menginternalisasi nilai
magqasid al-shari‘ah, dan menanamkan kesadaran etika konsumsi, perilaku konsumen
Muslim dapat menjadi fondasi bagi terwujudnya sistem ekonomi Islam yang inklusif, etis,
dan rahmatan lil ‘alamin (Furqani & Haneef, 2022)

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa perilaku konsumen Muslim dalam perspektif
ekonomi mikro Islam berbeda secara fundamental dari paradigma perilaku konsumen
konvensional. Dalam ekonomi sekuler, konsumen dianggap rasional secara ekonomi dan
berorientasi pada utility maximization (Mankiw, 2020). Islam memandang manusia
sebagai makhluk moral-spiritual (homo Islamicus) yang menjadikan konsumsi bagian dari
pengabdian kepada Allah SWT. Aktivitas konsumsi bukan sekadar proses ekonomi, tetapi
sarana mencapai kesejahteraan hakiki (falah) yang mencakup dimensi duniawi dan
ukhrawi (Chapra, 1992; Hasan, 2018).

Rasionalitas Islam bersifat normatif dan beretika, di mana setiap keputusan

106



konsumsi harus sesuai syariah, adil, dan membawa maslahah bagi individu maupun
masyarakat (Furgani & Haneef, 2019). Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam
bukan kepuasan materi, melainkan keseimbangan antara kebutuhan, keberkahan, dan
tanggung jawab sosial. Prinsip ini menolak perilaku israf dan tabdzir serta menegaskan
konsep halalan tayyiban sebagai standar moral.

Penelitian ini juga menemukan bahwa perilaku konsumen Muslim dibentuk oleh tiga
pilar utama: (1) religiositas yang memandu kesadaran halal dan moralitas, (2) rasionalitas
syariah yang menekankan efisiensi dan keadilan, serta (3) kesadaran sosial yang
mendorong kepedulian terhadap distribusi ekonomi dan lingkungan. Ketiganya
menjadikan perilaku konsumsi Islami tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga berkontribusi
terhadap keadilan sosial dan stabilitas ekonomi (Hamid & Saad, 2023).

Secara teoretis, perilaku konsumsi Islami dapat dijadikan model mikroekonomi
alternatif yang memadukan nilai etika, spiritualitas, dan efisiensi ekonomi. Model ini
mampu menjadi fondasi konseptual bagi pengembangan ekonomi Islam yang berkeadilan,
berkelanjutan, dan rahmatan lil ‘alamin (Furqani et al., 2020).

DAFTAR PUSTAKA

Al-Banna, H., & Said, M. (2022a). Spiritual Awareness and Ethical Consumption Behavior among
Muslim  Consumers.  Journal of Islamic  Marketing,  13(4), 872-888.
https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2021-0215

Al-Banna, H., & Said, M. (2022b). Spirituality and Sustainable Consumption Behavior among
Muslim  Consumers.  Journal  of Islamic  Marketing, 13(5), 1054-1070.
https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2020-0225

Al-Sadr, M. B. (1983). Igtisaduna (Our Economics). World Organization for Islamic Services.

Aziz, A., Rahman, N., & Hafiz, A. (2021). Magashid-Based Consumption Behavior among
Muslim Households. International Journal of Islamic Economics and Finance, 4(2), 88-104.
https://doi.org/10.20885/ijief.vol4.iss2.art5

Beekun, R. 1. (2019). Islamic Business Ethics. International Institute of Islamic Thought.

Chapra, M. U. (1992). Islam and the Economic Challenge. The Islamic Foundation.

Chapra, M. U. (2021). The Islamic Vision of Development: Ethics, Equity, and Efficiency
(Revised Ed). Islamic Development Bank & International Institute of Islamic Thought
(1T).

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods
Approaches (5th ed.). SAGE Publications.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among
Five Approaches (4th ed.). Sage Publications.

Furgani, H., Adnan, G., & Mulyany, R. (2020a). Ethics in Islamic economics: microfoundations
for an ethical endogeneity. International Journal of Ethics and Systems, 36(3), 449-463.
https://doi.org/10.1108/1JOES-03-2020-0032

Furgani, H., Adnan, G., & Mulyany, R. (2020b). Ethics in Islamic Economics: Microfoundations
for an Ethical Endogeneity. International Journal of Ethics and Systems, 36(3), 287-303.
https://doi.org/10.1108/1JOES-03-2020-0032

Furgani, H., & Haneef, M. A. (2019). Ethical Foundations of Islamic Economics: The Role of
Tawhid and Magasid al-Shariah. International Journal of Ethics and Systems, 35(3), 338—
355. https://doi.org/10.1108/1JOES-03-2019-0041

Furgani, H., & Haneef, M. A. (2022). Islamic Economics and Sustainable Growth: Ethical
Foundations and Policy Directions. International Journal of Ethics and Systems, 38(2), 220—

107



236. https://doi.org/10.1108/1JOES-02-2021-0028

Furgani, H., & Mulyany, Y. (2020). Islamic Economic Principles and the Reinterpretation of
Growth Theory. Al-Igtisad: Journal of Islamic Economics, 12(2), 145-162.
https://doi.org/10.15408/ig.v12i2.16890

Hamid, A., & Saad, N. (2023). Islamic Consumption Behavior and Macroeconomic Stability:
Evidence from Muslim-Majority Countries. Journal of Islamic Economic Studies, 6(1), 45—
64. https://doi.org/10.29114/jies.v6i1.218

Hasan, Z. (2018). Contemporary Islamic Economic Thought: A Selected Comparative Analysis.
Islamic Research and Training Institute.

Hicks, J. R. (1939). Value and Capital: An Inquiry into Some Fundamental Principles of Economic
Theory. Oxford University Press.

Krippendorff, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (4th ed.).

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (2020). Paradigmatic Controversies, Contradictions, and Emerging
Confluences, Revisited BT - The SAGE Handbook of Qualitative Research (N. K. Denzin
& Y. S. Lincoln (eds.); 5th ed., pp. 109-136). Sage Publications.

Mankiw, N. G. (2020). Macroeconomics (11th ed. (ed.)). Worth Publishers.

Mannan, M. A. (1986). Islamic Economics: Theory and Practice. Hodder & Stoughton.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2019). Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (4th ed.).

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya.

Nowell, L. S., Norris, J. M., White, D. E., & Moules, N. J. (2017). Thematic Analysis: Striving to
Meet the Trustworthiness Criteria. International Journal of Qualitative Methods, 16(1), 1-
13. https://doi.org/10.1177/1609406917733847

Sadali, A., Fauzi, A., & Ramadhan, R. (2024). Ethical Investment in Islamic Finance and
Macroeconomic Stability: The Role of Sustainability and Social Responsibility. Journal of
Islamic Monetary Economics and Finance, 10(1), 112-130.
https://doi.org/10.22515/jimef.v10i1.4587

Sadali, A., Hermawan Adinugraha, H., & Shulthoni, M. (2024). Islamic Economic Review of
Consumption: a Systematic Literature Review Approach. JIM: Journal Of International
Management, 3(01), 74-90. https://doi.org/10.62668/jim.v3i01.1029

Samuelson, P. A., & Nordhaus, W. D. (2019). Economics (20th ed.). McGraw-Hill Education.

Solihin, A. (2020). Integrating Ethics into Microeconomics: An Islamic Perspective. Journal of
Islamic Economics, 12(2), 133-150.

Thaler, R. H. (2016). Misbehaving: The Making of Behavioral Economics. W. W. Norton &
Company.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

108



