
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

97 
 
 
 
 
 

STUDI PUSTAKA TENTANG ETIKA, NILAI, DAN FAKTOR 

PENENTU KEPUTUSAN KONSUMSI DALAM EKONOMI SYARIAH 
 

Muhammad Khairul Azhar Assyafi'i1, Muhammad Naufal Afif Fithraturrahman2, 

Umi Munawaroh3, Tikawati4 

 khairulazhar452003@gmail.com1, naufalafif2121@gmail.com2, 
umimunawaroh0999@gmail.com3, tikawati@uinsi.ac.id4   

Universitas Islam Negeri Sultan Aji Muhammad Idris 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perilaku konsumen Muslim dalam perspektif 

ekonomi mikro Islam, dengan menyoroti perbedaan mendasar antara rasionalitas 

konvensional dan rasionalitas Islami. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 

melalui studi pustaka terhadap sumber-sumber primer dan sekunder yang relevan dengan 

konsep konsumsi, maqāṣid al-shari’ah, dan etika ekonomi Islam. Novelti penelitian 

terletak pada pengembangan kerangka teoritis yang menggeser paradigma dari utility 

maximization menuju maslahah maximization, serta integrasi tiga pilar perilaku konsumen 

Muslim—religiusitas, rasionalitas syariah, dan kesadaran sosial—ke dalam model 

mikroekonomi Islam yang holistik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perilaku 

konsumsi dalam Islam tidak sekadar bertujuan memaksimalkan utilitas materi, tetapi 

diarahkan untuk mencapai maslahah dan falah, yakni kesejahteraan yang berimbang antara 

dimensi duniawi dan ukhrawi. Nilai-nilai tauhid, keadilan, amanah, dan moderasi menjadi 

dasar pengambilan keputusan konsumsi yang beretika, efisien, dan berkeadilan sosial. 

Implikasi penelitian mencakup kontribusi teoretis terhadap pengembangan ekonomi mikro 

Islam yang berorientasi nilai, serta implikasi praktis bagi perumusan kebijakan konsumsi 

halal, etis, dan berkelanjutan. Selain itu, perilaku konsumen Muslim berperan sebagai 

mekanisme moral dalam menjaga keseimbangan pasar dan mendorong keberlanjutan 

ekonomi berbasis nilai syariah. Dengan demikian, penelitian ini memberikan landasan 

konseptual bagi penguatan sistem ekonomi Islam yang inklusif, berkeadilan, dan rahmatan 

lil ‘alamin. 

Kata Kunci: Perilaku Konsumen Muslim, Ekonomi Mikro Islam, Rasionalitas Syariah, 

Maqāṣid al-Sharī‘ah, Maslahah Maximization. 

 

PENDAHULUAN 

Perilaku konsumen merupakan salah satu kajian fundamental dalam ekonomi mikro 

karena menentukan bagaimana individu membuat keputusan untuk menggunakan barang 

dan jasa yang tersedia di pasar. Dalam teori ekonomi konvensional, perilaku konsumen 

dijelaskan melalui konsep utility maximization atau upaya memaksimalkan kepuasan 

dalam batasan pendapatan (Mankiw, 2020). Pendekatan ini menggambarkan manusia 

sebagai makhluk rasional (homo economicus) yang mengejar kepuasan pribadi tanpa 

memperhatikan aspek moral dan sosial. Namun, pandangan tersebut dianggap reduktif 

karena mengabaikan nilai spiritual dan dimensi etika dalam pengambilan keputusan 

konsumsi (Hamid & Saad, 2023). Pada kenyataannya, perilaku konsumsi sering 

dipengaruhi oleh keyakinan, nilai budaya, dan norma agama yang melekat dalam diri 

seseorang. 

mailto:%20n60275954@gmail.com1
mailto:naufalafif2121@gmail.com2
mailto:umimunawaroh0999@gmail.com3


 
 
 
 
 

98 
 
 
 
 
 

Dalam konteks ekonomi Islam, konsumsi tidak semata-mata bertujuan untuk 

memperoleh kepuasan material, tetapi juga untuk mencapai kesejahteraan menyeluruh 

(maslahah) dan kebahagiaan dunia–akhirat (falāh) (Chapra, 1992) Islam menempatkan 

konsumsi sebagai bagian dari ibadah yang harus dilandasi niat dan etika. Setiap Muslim 

diperintahkan untuk mengonsumsi yang halal dan baik (halalan thayyiban) serta menjauhi 

perilaku boros (israf) maupun berlebih-lebihan (tabdzir), sebagaimana disebutkan dalam 

Al-Qur’an: “Makan dan minumlah, tetapi jangan berlebih-lebihan. Sungguh Allah tidak 

menyukai orang-orang yang berlebih-lebihan” (QS. Al-A‘raf: 31). Prinsip ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak menolak kenikmatan dunia, tetapi mengaturnya agar 

tetap seimbang dan bermanfaat. Dengan demikian, perilaku konsumsi dalam Islam 

mencerminkan tanggung jawab manusia sebagai khalifah yang menggunakan sumber daya 

secara bijak (Furqani et al., 2020) 

Perubahan sosial dan teknologi modern turut memengaruhi pola konsumsi 

masyarakat Muslim. Arus globalisasi, gaya hidup digital, dan perkembangan e-commerce 

memunculkan pola konsumsi baru yang serba cepat, instan, dan cenderung konsumtif 

(Sadali, Hermawan Adinugraha, et al., 2024). Kondisi ini menimbulkan paradoks: di satu 

sisi membuka peluang ekonomi besar bagi industri halal; di sisi lain berpotensi 

melemahkan nilai-nilai spiritual dan kesadaran etis konsumen Muslim. Fenomena halal 

lifestyle dan meningkatnya permintaan terhadap produk bersertifikat halal menunjukkan 

adanya kesadaran religius yang tumbuh di tengah masyarakat modern (Al-Banna & Said, 

2022b). Namun, kesadaran ini belum sepenuhnya diikuti oleh perilaku konsumsi yang 

moderat dan bertanggung jawab secara sosial. 

Selain faktor teknologi dan budaya, tingkat religiusitas individu juga berperan 

penting dalam membentuk perilaku konsumsi Muslim. Penelitian (Aziz et al., 2021) 

menemukan bahwa konsumen dengan kesadaran religius tinggi lebih berhati-hati dalam 

memilih produk, menghindari riba, gharar, dan maisir, serta memperhatikan dampak sosial 

dari keputusan pembelian. Sementara itu, rendahnya literasi ekonomi syariah dapat 

mendorong perilaku konsumtif dan ketidakseimbangan antara kebutuhan duniawi dan 

ukhrawi. Karena itu, pendidikan dan pemahaman nilai Islam menjadi kunci agar perilaku 

konsumsi umat sejalan dengan maqāṣid al-sharī‘ah yakni menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta (Chapra, 2021). 

Berdasarkan kondisi tersebut, kajian perilaku konsumen Muslim menjadi penting 

untuk dikaji secara mendalam dari perspektif ekonomi Islam. Kajian ini tidak hanya 

memberikan landasan teoretis dalam memahami bagaimana nilai-nilai Islam memengaruhi 

keputusan konsumsi, tetapi juga berkontribusi secara praktis terhadap pembangunan 

ekonomi umat. Melalui pemahaman perilaku konsumsi yang beretika, pelaku usaha, 

lembaga keuangan, dan pembuat kebijakan dapat menciptakan pasar yang lebih adil, 

transparan, dan berkelanjutan. Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim yang 

berlandaskan etika dan maqāṣid al-sharī‘ah akan menjadi fondasi penting dalam 

mewujudkan sistem ekonomi Islam yang seimbang, berkeadilan, dan berorientasi pada 

kesejahteraan holistik (maslahah ‘ammah). 

A. Teori Perilaku Konsumen Konvensional 

Teori perilaku konsumen dalam ekonomi konvensional berfokus pada cara individu 

membuat keputusan untuk memaksimalkan kepuasan atau utility dari barang dan jasa yang 

dikonsumsi. Pandangan ini berakar dari pemikiran para ekonom klasik seperti Adam 



 
 
 
 
 

99 
 
 
 
 
 

Smith dan kemudian dikembangkan oleh Alfred Marshall melalui pendekatan marginal 

utility. Menurut teori ini, setiap konsumen bertindak rasional untuk mendapatkan 

kombinasi konsumsi yang memberikan kepuasan tertinggi dengan batasan pendapatan 

tertentu (Mankiw, 2020). Rasionalitas diartikan sebagai kemampuan individu memilih di 

antara alternatif untuk memaksimalkan manfaat pribadi. 

Lebih lanjut, John Hicks dan R.G.D. Allen memperkenalkan konsep indifference 

curve dan budget constraint yang menggambarkan titik keseimbangan konsumen (Hicks, 

1939). Titik keseimbangan dicapai ketika rasio marginal utility setiap barang sebanding 

dengan harga barang tersebut. Dengan kata lain, keseimbangan tercapai saat konsumen 

memperoleh kepuasan maksimal dari kombinasi dua atau lebih barang pada pendapatan 

tertentu. Model ini banyak digunakan dalam analisis mikroekonomi modern karena 

memberikan dasar matematis terhadap perilaku konsumsi. Namun, model ini bersifat 

normatif dan terlalu mengasumsikan bahwa manusia selalu bertindak rasional tanpa 

mempertimbangkan faktor moral dan sosial (Samuelson & Nordhaus, 2019). 

Kritik terhadap teori konvensional muncul dari berbagai perspektif, termasuk 

ekonomi perilaku dan ekonomi Islam. Dalam ekonomi perilaku, misalnya, ditemukan 

bahwa konsumen seringkali tidak bertindak sepenuhnya rasional karena dipengaruhi oleh 

emosi, kebiasaan, atau tekanan sosial (Thaler, 2016). Sementara itu, ekonomi Islam 

menyoroti bahwa teori utilitas hanya memandang manusia sebagai makhluk materialistik, 

padahal dalam Islam manusia adalah makhluk spiritual dan sosial yang memiliki tanggung 

jawab moral atas setiap keputusan ekonominya (Chapra, 1992). Oleh karena itu, 

pendekatan konvensional dianggap tidak mampu menjelaskan secara komprehensif 

perilaku konsumsi manusia yang sarat dengan nilai, norma, dan keyakinan. 

Selain aspek moral, teori konvensional juga dikritik karena tidak memperhatikan 

keadilan sosial dan keberlanjutan. Konsumsi yang berorientasi pada kepuasan individu 

dapat menyebabkan ketimpangan ekonomi dan eksploitasi sumber daya. Dalam jangka 

panjang, perilaku konsumtif yang berlebihan akan mengancam keseimbangan sosial dan 

ekologis (Solihin, 2020). Pandangan ini berseberangan dengan prinsip Islam yang 

mengajarkan keseimbangan (tawazun) dalam semua aspek kehidupan, termasuk dalam 

penggunaan harta dan sumber daya. Oleh sebab itu, diperlukan pendekatan baru yang 

mampu menyeimbangkan antara kepentingan individu dan kemaslahatan sosial. 

Kesimpulannya, teori perilaku konsumen konvensional memberikan dasar penting 

dalam memahami mekanisme konsumsi, tetapi memiliki keterbatasan dalam menjelaskan 

motivasi spiritual dan tanggung jawab sosial manusia. Dalam kerangka ekonomi Islam, 

teori ini perlu dikaji ulang dan dilengkapi dengan nilai-nilai moral, etika, serta pandangan 

tauhid yang menempatkan Allah sebagai pusat segala aktivitas ekonomi. Dengan 

demikian, teori konsumsi Islami dapat dianggap sebagai pengembangan dari teori 

konvensional yang lebih holistik dan manusiawi (Furqani & Haneef, 2022). 

 

B. Kritik dan Perspektif Islam terhadap Konsep Utilitas 

Islam menolak pandangan bahwa manusia hanya bertindak untuk memaksimalkan 

utilitas material. Dalam pandangan Islam, manusia adalah makhluk spiritual dan moral 

yang bertanggung jawab kepada Allah atas setiap tindakan ekonominya (Furqani & 

Haneef, 2019). Konsep konsumsi dalam Islam tidak berhenti pada kepuasan duniawi, 

tetapi berorientasi pada kebahagiaan abadi (falah). Al-Qur’an menegaskan keseimbangan 



 
 
 
 
 

100 
 
 
 
 
 

antara dunia dan akhirat: “Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bagianmu dari (kenikmatan) 

dunia” (QS. Al-Qashash: 77). Ayat ini menunjukkan bahwa Islam tidak melarang 

kenikmatan dunia, tetapi menuntun agar manusia tetap seimbang dan tidak berlebihan. 

Konsep rasionalitas dalam ekonomi Islam berbeda dengan rasionalitas sekuler. 

Rasionalitas dalam Islam bersifat normatif dan terikat pada hukum syariah. Konsumen 

Muslim tidak hanya memikirkan manfaat ekonomis, tetapi juga nilai moral seperti 

kehalalan, keadilan, dan tanggung jawab sosial (Chapra, 2021). Hal ini mencerminkan 

paradigma bahwa keputusan konsumsi harus selaras dengan tujuan maqāṣid al-sharī‘ah, 

yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maka, setiap tindakan konsumsi 

harus diarahkan untuk mencapai kemaslahatan, bukan sekadar kepuasan egoistik. 

Selain itu, Islam menolak perilaku konsumtif dan pemborosan (israf dan tabdzir) 

yang menjadi ciri utama masyarakat materialistik. Dalam Al-Qur’an disebutkan: 

“Sesungguhnya orang-orang yang boros itu adalah saudara-saudara setan” (QS. Al-Isra’: 

27). Ayat ini menjadi dasar etika konsumsi Islami yang menekankan pentingnya moderasi 

(wasathiyah) dan tanggung jawab terhadap penggunaan harta. Prinsip ini membedakan 

Islam dari sistem ekonomi konvensional yang sering kali mendorong perilaku konsumsi 

berlebih demi pertumbuhan ekonomi semata (Sadali, Hermawan Adinugraha, et al., 2024). 

Dari sudut pandang ekonomi mikro Islam, manusia bukanlah individu bebas tanpa 

batas, melainkan khalifah yang memiliki amanah dalam mengelola sumber daya. Setiap 

keputusan konsumsi memiliki implikasi spiritual dan sosial. Oleh sebab itu, Islam 

memperkenalkan keseimbangan antara maslahah individu dan maslahah sosial. Konsumen 

tidak hanya bertanggung jawab terhadap dirinya sendiri, tetapi juga terhadap masyarakat 

dan lingkungan. Dalam kerangka ini, nilai keadilan dan kepedulian sosial menjadi pilar 

utama perilaku konsumsi (Beekun, 2019). 

Dengan demikian, Islam memberikan koreksi terhadap konsep utilitas konvensional 

yang terlalu berorientasi pada materi. Islam mengembalikan makna konsumsi kepada 

tujuan hakiki kehidupan manusia, yaitu mengabdi kepada Allah dan mencapai 

kesejahteraan sejati (falah). Prinsip etika Islam menjadikan perilaku konsumsi sebagai 

sarana untuk membangun peradaban yang berkeadilan, seimbang, dan berkelanjutan 

(Furqani et al., 2020). 

C. Teori Konsumsi Islami (Maslahah Maximization) 

Teori konsumsi Islami berangkat dari asumsi bahwa manusia tidak hanya mengejar 

utilitas material, tetapi juga kemaslahatan (maslahah) yang meliputi kesejahteraan 

spiritual, sosial, dan ekonomi (Al-Sadr, 1983). Tujuan konsumsi dalam Islam adalah 

mencapai falah dengan cara memenuhi kebutuhan sesuai dengan hierarki maqāṣid al-

sharī‘ah. Kebutuhan manusia dibagi menjadi tiga: dharuriyat (primer), hajiyat (sekunder), 

dan tahsiniyat (pelengkap). Urutan ini membantu konsumen Muslim untuk 

memprioritaskan kebutuhan secara proporsional, menghindari pemborosan, dan 

memastikan bahwa konsumsi dilakukan dalam koridor kehalalan (Hasan, 2018). 

Konsep maslahah maximization menggantikan paradigma utility maximization. 

Dalam pandangan ini, konsumsi tidak hanya bertujuan memberikan kepuasan, tetapi juga 

manfaat sosial dan spiritual (Chapra, 1992). Setiap pengeluaran harus berorientasi pada 

kebaikan bersama, bukan hanya kesenangan individu. Oleh karena itu, konsumsi dalam 

Islam dipandang sebagai bentuk ibadah dan manifestasi rasa syukur atas nikmat Allah 



 
 
 
 
 

101 
 
 
 
 
 

(Furqani & Haneef, 2019). Dengan demikian, konsumsi yang dilakukan secara etis dan 

moderat akan menumbuhkan keberkahan (barakah) dan memperkuat solidaritas sosial. 

Selain itu, teori konsumsi Islami menekankan tanggung jawab sosial. Seorang 

Muslim tidak boleh mengonsumsi sesuatu yang menyebabkan kemudaratan bagi diri 

sendiri, orang lain, maupun lingkungan. Prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh 

menimbulkan bahaya) menjadi landasan dalam memilih produk. Oleh karena itu, teori ini 

mendorong konsumen Muslim untuk memperhatikan asal-usul produk, cara produksinya, 

serta dampak sosial dan ekologisnya (Hamid & Saad, 2023). Hal ini menjadikan konsumsi 

Islami selaras dengan konsep sustainable consumption yang kini menjadi perhatian global. 

Di sisi lain, perilaku konsumsi Islami juga memperhatikan dimensi spiritual yang 

tidak terdapat dalam teori konvensional. Kepuasan sejati tidak diukur dari seberapa 

banyak barang yang dikonsumsi, tetapi dari seberapa besar konsumsi tersebut membawa 

manfaat dan mendekatkan diri kepada Allah. Dengan demikian, konsumsi yang halal, 

bermanfaat, dan proporsional akan membawa ketenangan batin dan keseimbangan hidup 

(Aziz et al., 2021). Inilah perbedaan mendasar antara teori konsumsi Islami dengan teori 

konvensional yang menekankan kepuasan duniawi semata. 

Kesimpulannya, teori konsumsi Islami berupaya mengintegrasikan aspek material 

dan spiritual dalam satu kerangka yang harmonis. Ia menempatkan manusia sebagai 

subjek moral yang bertanggung jawab terhadap segala bentuk konsumsi. Paradigma ini 

tidak hanya relevan secara teoretis, tetapi juga praktis karena memberikan arah bagi 

pembentukan perilaku konsumen Muslim yang etis, berkeadilan, dan berkelanjutan (Al-

Banna & Said, 2022). 

D. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Perilaku Konsumen Muslim 

Perilaku konsumen Muslim dipengaruhi oleh berbagai faktor internal dan eksternal 

yang saling berinteraksi. Faktor pertama adalah tingkat religiositas. Konsumen dengan 

tingkat religius tinggi akan lebih selektif dalam memilih produk halal dan menghindari 

barang haram (Al-Banna & Said, 2022). Kesadaran spiritual mendorong konsumen untuk 

menjadikan konsumsi sebagai sarana ibadah dan bentuk rasa syukur kepada Allah. 

Sebaliknya, rendahnya religiositas dapat menimbulkan perilaku konsumtif yang berlebihan 

dan mengabaikan nilai etika (Aziz et al., 2021). 

Faktor kedua adalah pengetahuan dan kesadaran halal. Dalam ekonomi Islam, 

kehalalan produk menjadi syarat utama dalam setiap keputusan konsumsi. Konsumen yang 

memahami konsep halal–thayyib akan lebih berhati-hati dalam membeli produk, terutama 

yang menyangkut makanan, keuangan, dan gaya hidup (Sadali, Fauzi, et al., 2024). 

Pengetahuan ini tidak hanya memengaruhi preferensi individu, tetapi juga meningkatkan 

kepercayaan terhadap produsen dan pelaku usaha yang transparan dalam menerapkan 

prinsip syariah. 

Faktor ketiga adalah lingkungan sosial dan budaya. Nilai budaya, kebiasaan 

keluarga, dan komunitas religius memiliki pengaruh kuat terhadap pola konsumsi. Dalam 

masyarakat Muslim, norma sosial sering menjadi panduan dalam menentukan apa yang 

layak dikonsumsi (Beekun, 2019). Misalnya, budaya berbagi dan sedekah dalam Islam 

memengaruhi alokasi pengeluaran rumah tangga. Lingkungan yang menjunjung tinggi 

nilai kesederhanaan dan tanggung jawab sosial akan membentuk perilaku konsumsi yang 

moderat dan berkeadilan. 

Faktor keempat adalah pendapatan dan literasi keuangan syariah. Walaupun tingkat 



 
 
 
 
 

102 
 
 
 
 
 

pendapatan berpengaruh terhadap kemampuan konsumsi, Islam mengajarkan agar 

pengeluaran selalu disesuaikan dengan kebutuhan, bukan keinginan. Literasi keuangan 

syariah berperan penting dalam membantu konsumen mengelola keuangan secara efisien 

dan sesuai prinsip syariah (Furqani et al., 2020). Konsumen dengan literasi tinggi 

cenderung lebih bijak dalam mengatur prioritas konsumsi dan menabung untuk tujuan 

produktif. 

Faktor terakhir adalah perkembangan teknologi dan digitalisasi. Media sosial, e-

commerce, dan promosi daring memiliki pengaruh besar terhadap keputusan pembelian. 

Di satu sisi, digitalisasi membuka peluang untuk memperluas akses terhadap produk halal 

dan edukasi ekonomi Islam. Namun di sisi lain, ia juga berisiko menumbuhkan budaya 

konsumtif dan hedonistik (Hamid & Saad, 2023). Oleh karena itu, konsumen Muslim 

perlu memiliki filter moral agar mampu memanfaatkan teknologi secara positif tanpa 

melanggar prinsip syariah. 

  

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (Library Research), 

yang berorientasi pada pengumpulan dan analisis data dari berbagai sumber tertulis seperti 

buku, artikel jurnal ilmiah, prosiding, dan laporan akademik yang relevan dengan tema 

penelitian. Menurut (Zed, 2014), studi kepustakaan merupakan metode ilmiah yang 

menekankan pada proses identifikasi, pencarian, dan penafsiran sumber literatur untuk 

membangun kerangka teoritis yang komprehensif. Dalam penelitian ini, data utama 

diperoleh dari jurnal-jurnal ilmiah terindeks nasional maupun internasional dalam lima 

tahun terakhir, termasuk kajian teori ekonomi makro seperti Teori Keynesian, Teori 

Klasik, dan Teori Harrod–Domar, serta adaptasinya dalam kerangka ekonomi Islam 

seperti Teori Konsumsi Islami dan Teori Investasi Syariah. Dengan pendekatan ini, 

peneliti dapat melakukan sintesis terhadap literatur yang relevan dan menafsirkan 

relevansinya dalam konteks dua sektor ekonomi berbasis syariah. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus pada penggalian 

makna, konsep, dan teori yang bersumber dari literatur ilmiah, bukan pada pengujian 

hipotesis melalui data numerik. Menurut (Creswell, 2018), penelitian kualitatif bertujuan 

untuk memahami fenomena secara mendalam melalui interpretasi terhadap data deskriptif 

yang bersifat naratif dan kontekstual. Oleh karena itu, pendekatan ini relevan untuk 

menganalisis konsep keseimbangan pendapatan nasional dalam perspektif ekonomi Islam, 

yang menuntut pemahaman konseptual terhadap nilai-nilai moral seperti ‘adl (keadilan), 

ṣidq (kejujuran), dan maslahah (kemaslahatan). Dengan demikian, metode ini 

memungkinkan peneliti mengeksplorasi teori ekonomi konvensional dan 

mengintegrasikannya dengan prinsip-prinsip syariah secara normatif dan analitis. 

Pendekatan kualitatif kepustakaan ini juga memungkinkan analisis yang bersifat 

interpretatif terhadap nilai etika dalam mekanisme pasar Islam. Sebagaimana dijelaskan 

oleh (Furqani & Mulyany, 2020), sistem ekonomi Islam tidak dapat dilepaskan dari 

dimensi etika karena nilai moral harus menjadi bagian endogen dalam perilaku ekonomi. 

Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya bertujuan memahami teori ekonomi dari sisi 

matematis atau empiris, tetapi juga menelaahnya dalam konteks nilai dan norma Islam. 

Selain itu, metode ini memberikan keleluasaan bagi peneliti untuk mengaitkan berbagai 



 
 
 
 
 

103 
 
 
 
 
 

teori klasik dan modern dengan prinsip ekonomi Islam yang menekankan keseimbangan 

antara efisiensi pasar dan keadilan sosial (social justice). Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan dapat menghasilkan pemahaman teoritis yang holistik mengenai hubungan 

antara konsumsi, investasi, dan keseimbangan pendapatan nasional dalam kerangka nilai-

nilai syariah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Hasil Penelitian 

1. Gambaran Umum Perilaku Konsumen Muslim 

Perilaku konsumen Muslim merupakan bagian integral dari kajian ekonomi mikro 

Islam yang menekankan keseimbangan antara kebutuhan material dan spiritual. Dalam 

konteks Islam, perilaku konsumsi bukan hanya proses pemenuhan kebutuhan, tetapi juga 

merupakan bentuk ibadah (‘ibādah) dan manifestasi syukur atas nikmat Allah SWT 

(Chapra, 1992). Konsumen Muslim tidak bertindak secara bebas dan individualistik 

sebagaimana diasumsikan oleh teori ekonomi konvensional, melainkan terikat oleh norma 

syariah yang mengatur batas halal-haram serta prinsip keadilan dan moderasi 

(wasathiyyah). 

Menurut (Furqani & Haneef, 2019), tindakan konsumsi dalam Islam diarahkan untuk 

mencapai maslahah (kebaikan umum) dan falah (kebahagiaan dunia-akhirat). Konsumen 

Muslim idealnya memiliki kesadaran spiritual yang tinggi, sehingga keputusan konsumsi 

selalu mempertimbangkan aspek kehalalan, manfaat sosial, dan dampak lingkungan. 

Dengan demikian, konsumsi dalam perspektif Islam tidak semata-mata aktivitas ekonomi, 

tetapi juga kegiatan moral dan sosial yang mencerminkan ketaatan kepada Allah SWT. 

Dalam praktiknya, perilaku konsumen Muslim dipengaruhi oleh tiga dimensi utama: 

religiositas, rasionalitas syariah, dan kesadaran sosial. Dimensi religiositas mencakup 

ketaatan terhadap ajaran Islam, seperti larangan berlebih-lebihan (israf) dan kewajiban 

mengonsumsi yang halal dan baik (halalan tayyiban) (QS. Al-Baqarah: 168). Dimensi 

rasionalitas syariah mengajarkan agar konsumsi dilakukan secara efisien dan proporsional, 

tidak menimbulkan kemudaratan bagi diri sendiri maupun orang lain. Sedangkan dimensi 

sosial menekankan tanggung jawab terhadap masyarakat, seperti berbagi melalui zakat, 

infak, dan sedekah. 

Karakteristik inilah yang membedakan perilaku konsumen Muslim dari perilaku 

konsumsi masyarakat sekuler. Islam menempatkan konsumsi sebagai bagian dari sistem 

nilai yang terhubung langsung dengan tauhid dan etika sosial. Karena itu, perilaku 

konsumsi dalam Islam bersifat tujuan-oriented (teleologis), bukan sekadar kepuasan-

oriented (hedonis) sebagaimana dalam ekonomi konvensional. 

2. Analisis Nilai dan Prinsip Islam dalam Konsumsi 

Prinsip dasar konsumsi dalam Islam dibangun atas nilai-nilai tauhid, ‘adl (keadilan), 

maslahah (kemanfaatan), dan amanah (tanggung jawab). Nilai tauhid menegaskan bahwa 

seluruh aktivitas ekonomi, termasuk konsumsi, merupakan bentuk pengabdian kepada 

Allah SWT. Dengan demikian, keputusan konsumsi tidak boleh dipisahkan dari 

pertimbangan moral dan spiritual (Hasan, 2018). Nilai keadilan mengarahkan konsumen 

agar tidak terjebak dalam perilaku konsumtif, eksploitasi sumber daya, atau ketimpangan 

sosial. 

Nilai maslahah menjadi inti rasionalitas konsumsi dalam Islam. Konsumen Muslim 



 
 
 
 
 

104 
 
 
 
 
 

tidak hanya mempertimbangkan manfaat pribadi, tetapi juga dampak sosial dan 

lingkungan dari setiap keputusan konsumsi (Furqani et al., 2020). Misalnya, dalam 

memilih produk, konsumen Muslim idealnya memperhatikan aspek halal, proses produksi 

yang etis, serta dampaknya terhadap kesejahteraan masyarakat. Nilai amanah mengajarkan 

bahwa harta merupakan titipan Allah, sehingga penggunaannya harus bertanggung jawab 

dan tidak disia-siakan. 

Islam juga memperkenalkan hierarki kebutuhan dalam konsumsi, yaitu dharuriyyat 

(kebutuhan pokok), hajiyyat (pelengkap), dan tahsiniyyat (kemewahan). Hierarki ini 

memberikan panduan agar konsumsi bersifat rasional, tidak berlebihan, dan sesuai dengan 

tingkat kepentingan kebutuhan. Dalam konteks ekonomi mikro, prinsip ini berfungsi 

sebagai mekanisme kontrol terhadap perilaku konsumsi yang berpotensi merusak 

keseimbangan ekonomi dan sosial (Al-Sadr, 1983). 

Selain nilai-nilai tersebut, Islam juga menekankan prinsip larangan israf dan tabdzir 

(pemborosan). Al-Qur’an menegaskan bahwa “sesungguhnya orang-orang yang boros itu 

adalah saudara-saudara setan” (QS. Al-Isra’: 27). Prinsip ini berfungsi sebagai filter moral 

terhadap budaya konsumerisme modern. Konsumen Muslim yang berpegang pada etika 

Islam akan cenderung hemat, produktif, dan berorientasi pada keberkahan, bukan sekadar 

kemewahan. 

3. Perbandingan Perilaku Konsumen Konvensional dan Islami 

Perbedaan mendasar antara teori perilaku konsumen konvensional dan Islami 

terletak pada orientasi dan landasan nilai. Dalam teori konvensional, konsumen dipandang 

sebagai homo economicus, makhluk rasional yang selalu berusaha memaksimalkan utilitas 

pribadi berdasarkan preferensi dan kendala anggaran (Mankiw, 2020). Rasionalitas di sini 

bersifat instrumental, karena tujuan konsumsi hanya diarahkan untuk memperoleh 

kepuasan individual semata. 

Sebaliknya, dalam ekonomi Islam, manusia dipandang sebagai homo Islamicus, 

yaitu makhluk moral yang tunduk pada hukum syariah dan bertanggung jawab terhadap 

kesejahteraan sosial (Chapra, 2021). Rasionalitas Islam bersifat normatif, di mana 

keputusan konsumsi harus sesuai dengan prinsip halal, etika, dan keadilan. Konsumen 

Muslim tidak hanya mempertimbangkan manfaat material, tetapi juga dimensi spiritual 

dan sosial dari tindakannya. Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam bukanlah 

utility maximization, tetapi maslahah maximization (Al-Sadr, 1983). 

Dari perspektif ekonomi mikro, perbedaan ini juga terlihat dalam cara pandang 

terhadap kepuasan (utility). Dalam sistem konvensional, kepuasan bersifat subjektif dan 

tidak memiliki batas moral. Namun dalam Islam, kepuasan harus tunduk pada nilai etika 

dan hukum Allah SWT. Misalnya, meskipun suatu barang memberikan kepuasan tinggi, 

jika produk tersebut haram, maka konsumen Muslim wajib menolak (Beekun, 2019). 

Prinsip ini menegaskan bahwa Islam tidak menolak kepuasan duniawi, tetapi 

menempatkannya dalam koridor syariah. 

Selain itu, perbedaan lain terletak pada orientasi sosial. Teori konvensional bersifat 

individualistik dan materialistik, sementara Islam menekankan keseimbangan antara hak 

individu dan tanggung jawab sosial. Konsumen Muslim dianjurkan untuk berbagi rezeki 

melalui zakat, infak, dan sedekah, sebagai bagian dari sistem distribusi ekonomi yang adil 

(Furqani & Haneef, 2022). Oleh karena itu, perilaku konsumsi Islami menciptakan 

keseimbangan antara kebutuhan individu dan stabilitas ekonomi masyarakat secara 



 
 
 
 
 

105 
 
 
 
 
 

keseluruhan. 

4. Implikasi Teoretis dan Praktis terhadap Ekonomi Mikro Islam 

Secara teoretis, hasil kajian ini menunjukkan bahwa perilaku konsumen Muslim 

dapat menjadi dasar pengembangan model mikroekonomi Islam yang lebih holistik. 

Model ini menempatkan konsumen bukan sekadar sebagai agen ekonomi, tetapi juga 

sebagai subjek moral yang memegang peran penting dalam menjaga keseimbangan pasar 

dan keberlanjutan sosial. Dengan mengadopsi prinsip maslahah maximization, perilaku 

konsumsi tidak hanya berorientasi pada efisiensi, tetapi juga pada keberkahan dan 

keadilan distribusi (Hasan, 2018). 

Dalam konteks praktis, perilaku konsumen Muslim memiliki dampak signifikan 

terhadap industri halal global dan perekonomian nasional. Meningkatnya kesadaran halal 

di kalangan konsumen mendorong lahirnya pasar produk halal dan gaya hidup Islami yang 

bernilai ekonomi tinggi. Menurut (Hamid & Saad, 2023), peningkatan literasi halal dapat 

memperkuat stabilitas makroekonomi karena mendorong perilaku konsumsi yang etis, 

berkeadilan, dan berkelanjutan. Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim menjadi 

elemen strategis dalam memperkuat daya saing ekonomi berbasis syariah. 

Lebih jauh, perilaku konsumsi Islami juga memiliki implikasi terhadap kebijakan 

publik dan pendidikan ekonomi. Pemerintah dan lembaga pendidikan perlu memperkuat 

literasi ekonomi Islam agar masyarakat memahami pentingnya prinsip konsumsi halal, 

anti-israf, dan keberlanjutan. Di sisi lain, sektor bisnis juga perlu menerapkan Islamic 

marketing ethics untuk membangun kepercayaan konsumen Muslim (Al-Banna & Said, 

2022). Hal ini menciptakan sinergi antara nilai moral dan efisiensi ekonomi yang menjadi 

ciri khas sistem ekonomi Islam. 

Dengan demikian, perilaku konsumen Muslim bukan sekadar topik mikroekonomi, 

melainkan juga pilar bagi pembangunan ekonomi Islam yang adil, beretika, dan 

berkelanjutan. Integrasi nilai spiritual dalam perilaku konsumsi menjadi bukti bahwa Islam 

menawarkan solusi komprehensif terhadap krisis moral ekonomi modern. 

Diskusi 

Perilaku konsumen Muslim dalam perspektif ekonomi mikro Islam memperlihatkan 

paradigma rasionalitas yang berbeda secara mendasar dibanding teori ekonomi 

konvensional. Dalam ekonomi konvensional, konsumen digambarkan sebagai homo 

economicus yang bertujuan memaksimalkan utilitas pribadi melalui pilihan rasional 

berdasarkan preferensi dan keterbatasan sumber daya (Mankiw, 2020). Namun, Islam 

menolak pandangan individualistik dan materialistik tersebut. Menurut Chapra (Chapra, 

1992), manusia dalam ekonomi Islam adalah homo Islamicus makhluk yang tunduk pada 

hukum moral, bertanggung jawab terhadap sesama, dan menjadikan konsumsi sebagai 

bagian dari ibadah. Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam tidak sekadar untuk 

kepuasan material, tetapi untuk mencapai falah (kebahagiaan dunia-akhirat) melalui 

keseimbangan spiritual, sosial, dan ekonomi. 

Temuan penelitian ini memperkuat pandangan (Furqani & Haneef, 2019) yang 

menegaskan bahwa rasionalitas Islam bersifat teleologis, yaitu berorientasi pada tujuan 

moral dan keberlanjutan sosial. Setiap keputusan konsumsi dipandu oleh maqāṣid al-

sharī‘ah, terutama dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan jiwa (hifz al-nafs), serta 

menghindari perilaku berlebih-lebihan (israf) dan pemborosan (tabdzir). Dengan 

demikian, perilaku konsumsi Muslim tidak bebas nilai, tetapi tunduk pada etika syariah 



 
 
 
 
 

106 
 
 
 
 
 

yang berfungsi sebagai mekanisme pengendali moral terhadap dorongan konsumtif. 

Prinsip ini menegaskan bahwa keberhasilan ekonomi dalam Islam tidak hanya diukur dari 

pertumbuhan material, melainkan juga dari kualitas keberkahan dan keadilan distribusi 

(Hasan, 2018). 

Selain itu, perilaku konsumen Muslim bersifat multidimensional. Dimensi individual 

mengarahkan konsumen untuk menyeimbangkan antara kebutuhan pokok (dharuriyyat) 

dan keinginan tambahan (tahsiniyyat) agar tidak terjebak dalam hedonisme. Dimensi 

sosial menekankan tanggung jawab terhadap masyarakat melalui zakat, infak, dan 

sedekah, yang menjadi instrumen pemerataan ekonomi. Sedangkan dimensi spiritual 

menegaskan bahwa konsumsi adalah bagian dari penghambaan kepada Allah SWT. Ketiga 

dimensi ini membentuk perilaku konsumsi Islami yang harmonis, rasional, dan beretika 

(Al-Sadr, 1983). Hal ini memperlihatkan bahwa Islam telah membangun sistem nilai yang 

mencegah krisis moral ekonomi, dengan menempatkan kesadaran ilahiah sebagai pusat 

motivasi konsumen. 

Dalam konteks ekonomi mikro, perilaku konsumen Muslim memiliki peran strategis 

sebagai pengendali moral pasar. Ketika konsumen menerapkan prinsip halal, adil, dan 

moderat, maka mekanisme pasar akan berjalan lebih stabil dan berkeadilan. (Beekun, 

2019) menyebut bahwa perilaku konsumsi Islami dapat menjadi kekuatan moral yang 

mencegah distorsi pasar akibat eksploitasi dan manipulasi kebutuhan. Dengan demikian, 

pasar dalam ekonomi Islam tidak bersifat bebas mutlak seperti dalam sistem kapitalis, 

tetapi terikat oleh nilai moral dan pengawasan sosial. Konsumen Muslim yang sadar 

syariah berperan sebagai aktor aktif dalam menjaga keberlanjutan ekonomi, sekaligus 

sebagai instrumen kontrol sosial terhadap pelaku usaha yang menyimpang dari prinsip 

keadilan. 

Akhirnya, diskusi ini menegaskan bahwa perilaku konsumen Muslim merupakan 

pilar utama bagi pembangunan ekonomi Islam yang berkelanjutan dan berkeadilan. Nilai 

tauhid sebagai fondasi perilaku konsumsi menjadikan setiap aktivitas ekonomi memiliki 

makna spiritual yang menyeimbangkan kepentingan individu dan masyarakat. Penelitian 

ini juga memberikan kontribusi terhadap penguatan literatur mikroekonomi Islam melalui 

pengembangan konsep maslahah maximization sebagai alternatif dari utility maximization 

konvensional. Dengan memperkuat literasi ekonomi Islam, menginternalisasi nilai 

maqāṣid al-sharī‘ah, dan menanamkan kesadaran etika konsumsi, perilaku konsumen 

Muslim dapat menjadi fondasi bagi terwujudnya sistem ekonomi Islam yang inklusif, etis, 

dan rahmatan lil ‘alamin (Furqani & Haneef, 2022) 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menunjukkan bahwa perilaku konsumen Muslim dalam perspektif 

ekonomi mikro Islam berbeda secara fundamental dari paradigma perilaku konsumen 

konvensional. Dalam ekonomi sekuler, konsumen dianggap rasional secara ekonomi dan 

berorientasi pada utility maximization (Mankiw, 2020). Islam memandang manusia 

sebagai makhluk moral-spiritual (homo Islamicus) yang menjadikan konsumsi bagian dari 

pengabdian kepada Allah SWT. Aktivitas konsumsi bukan sekadar proses ekonomi, tetapi 

sarana mencapai kesejahteraan hakiki (falah) yang mencakup dimensi duniawi dan 

ukhrawi (Chapra, 1992; Hasan, 2018). 

Rasionalitas Islam bersifat normatif dan beretika, di mana setiap keputusan 



 
 
 
 
 

107 
 
 
 
 
 

konsumsi harus sesuai syariah, adil, dan membawa maslahah bagi individu maupun 

masyarakat (Furqani & Haneef, 2019). Dengan demikian, orientasi konsumsi dalam Islam 

bukan kepuasan materi, melainkan keseimbangan antara kebutuhan, keberkahan, dan 

tanggung jawab sosial. Prinsip ini menolak perilaku israf dan tabdzir serta menegaskan 

konsep halalan tayyiban sebagai standar moral. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa perilaku konsumen Muslim dibentuk oleh tiga 

pilar utama: (1) religiositas yang memandu kesadaran halal dan moralitas, (2) rasionalitas 

syariah yang menekankan efisiensi dan keadilan, serta (3) kesadaran sosial yang 

mendorong kepedulian terhadap distribusi ekonomi dan lingkungan. Ketiganya 

menjadikan perilaku konsumsi Islami tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga berkontribusi 

terhadap keadilan sosial dan stabilitas ekonomi (Hamid & Saad, 2023). 

Secara teoretis, perilaku konsumsi Islami dapat dijadikan model mikroekonomi 

alternatif yang memadukan nilai etika, spiritualitas, dan efisiensi ekonomi. Model ini 

mampu menjadi fondasi konseptual bagi pengembangan ekonomi Islam yang berkeadilan, 

berkelanjutan, dan rahmatan lil ‘alamin (Furqani et al., 2020). 

  

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Banna, H., & Said, M. (2022a). Spiritual Awareness and Ethical Consumption Behavior among 

Muslim Consumers. Journal of Islamic Marketing, 13(4), 872–888. 

https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2021-0215 

Al-Banna, H., & Said, M. (2022b). Spirituality and Sustainable Consumption Behavior among 

Muslim Consumers. Journal of Islamic Marketing, 13(5), 1054–1070. 

https://doi.org/10.1108/JIMA-07-2020-0225 

Al-Sadr, M. B. (1983). Iqtiṣādunā (Our Economics). World Organization for Islamic Services. 

Aziz, A., Rahman, N., & Hafiz, A. (2021). Maqashid-Based Consumption Behavior among 

Muslim Households. International Journal of Islamic Economics and Finance, 4(2), 88–104. 

https://doi.org/10.20885/ijief.vol4.iss2.art5 

Beekun, R. I. (2019). Islamic Business Ethics. International Institute of Islamic Thought. 

Chapra, M. U. (1992). Islam and the Economic Challenge. The Islamic Foundation. 

Chapra, M. U. (2021). The Islamic Vision of Development: Ethics, Equity, and Efficiency 

(Revised Ed). Islamic Development Bank & International Institute of Islamic Thought 

(IIIT). 

Creswell, J. W. (2018). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches (5th ed.). SAGE Publications. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among 

Five Approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Furqani, H., Adnan, G., & Mulyany, R. (2020a). Ethics in Islamic economics: microfoundations 

for an ethical endogeneity. International Journal of Ethics and Systems, 36(3), 449–463. 

https://doi.org/10.1108/IJOES-03-2020-0032 

Furqani, H., Adnan, G., & Mulyany, R. (2020b). Ethics in Islamic Economics: Microfoundations 

for an Ethical Endogeneity. International Journal of Ethics and Systems, 36(3), 287–303. 

https://doi.org/10.1108/IJOES-03-2020-0032 

Furqani, H., & Haneef, M. A. (2019). Ethical Foundations of Islamic Economics: The Role of 

Tawhid and Maqasid al-Shariah. International Journal of Ethics and Systems, 35(3), 338–

355. https://doi.org/10.1108/IJOES-03-2019-0041 

Furqani, H., & Haneef, M. A. (2022). Islamic Economics and Sustainable Growth: Ethical 

Foundations and Policy Directions. International Journal of Ethics and Systems, 38(2), 220–



 
 
 
 
 

108 
 
 
 
 
 

236. https://doi.org/10.1108/IJOES-02-2021-0028 

Furqani, H., & Mulyany, Y. (2020). Islamic Economic Principles and the Reinterpretation of 

Growth Theory. Al-Iqtisad: Journal of Islamic Economics, 12(2), 145–162. 

https://doi.org/10.15408/iq.v12i2.16890 

Hamid, A., & Saad, N. (2023). Islamic Consumption Behavior and Macroeconomic Stability: 

Evidence from Muslim-Majority Countries. Journal of Islamic Economic Studies, 6(1), 45–

64. https://doi.org/10.29114/jies.v6i1.218 

Hasan, Z. (2018). Contemporary Islamic Economic Thought: A Selected Comparative Analysis. 

Islamic Research and Training Institute. 

Hicks, J. R. (1939). Value and Capital: An Inquiry into Some Fundamental Principles of Economic 

Theory. Oxford University Press. 

Krippendorff, K. (2019). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology (4th ed.). 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (2020). Paradigmatic Controversies, Contradictions, and Emerging 

Confluences, Revisited BT  - The SAGE Handbook of Qualitative Research (N. K. Denzin 

& Y. S. Lincoln (eds.); 5th ed., pp. 109–136). Sage Publications. 

Mankiw, N. G. (2020). Macroeconomics (11th ed. (ed.)). Worth Publishers. 

Mannan, M. A. (1986). Islamic Economics: Theory and Practice. Hodder & Stoughton. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2019). Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (4th ed.). 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Nowell, L. S., Norris, J. M., White, D. E., & Moules, N. J. (2017). Thematic Analysis: Striving to 

Meet the Trustworthiness Criteria. International Journal of Qualitative Methods, 16(1), 1–

13. https://doi.org/10.1177/1609406917733847 

Sadali, A., Fauzi, A., & Ramadhan, R. (2024). Ethical Investment in Islamic Finance and 

Macroeconomic Stability: The Role of Sustainability and Social Responsibility. Journal of 

Islamic Monetary Economics and Finance, 10(1), 112–130. 

https://doi.org/10.22515/jimef.v10i1.4587 

Sadali, A., Hermawan Adinugraha, H., & Shulthoni, M. (2024). Islamic Economic Review of 

Consumption: a Systematic Literature Review Approach. JIM : Journal Of International 

Management, 3(01), 74–90. https://doi.org/10.62668/jim.v3i01.1029 

Samuelson, P. A., & Nordhaus, W. D. (2019). Economics (20th ed.). McGraw-Hill Education. 

Solihin, A. (2020). Integrating Ethics into Microeconomics: An Islamic Perspective. Journal of 

Islamic Economics, 12(2), 133–150. 

Thaler, R. H. (2016). Misbehaving: The Making of Behavioral Economics. W. W. Norton & 

Company. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 

 


