
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

165 
 
 
 
 
 

DINAMIKA PERKEMBANGAN ADAT MELAYU DI DIASPORA: 

STUDI PADA KOMUNITAS MELAYU PERANTAUAN 
 

Dea Novriani1, Nabila Putri2, Elfika Pakpahan3, Yuliana4, Ilham Saragih5, Rifqi 

Rusdan6, Muhammad Romadhoni Azizi7, Denny Defrianti8, Fatonah9 

deanovriani885@gmail.com1, bilandapricily@gmail.com2, elvikapakpahan@gmail.com3, 

yuliianaa516@gmail.com4,  ilhamborandosrgh@gmail.com5, rifqirusdan21@gmail.com6, 

dhoni120923@gmail.com7, ddefrianti@unja.ac.id8, fatonah.nurdin@unja.ac.id9  

Universitas Jambi 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini membahas dinamika perkembangan adat Melayu dalam konteks diaspora dengan 

fokus pada komunitas Melayu Jambi yang bermigrasi ke Sumatra Selatan dan Pulau Jawa. 

Mobilitas orang Melayu sejak masa awal telah membentuk karakter budaya yang adaptif terhadap 

perubahan lingkungan sosial. Dalam konteks perantauan, adat Melayu Jambi tidak hanya 

berpindah secara geografis, tetapi juga mengalami proses negosiasi budaya seiring interaksi 

dengan masyarakat multietnis. Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang meliputi heuristik, 

kritik sumber, interpretasi, dan historiografi untuk menelusuri jejak perkembangan adat Melayu di 

wilayah perantauan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adat Melayu Jambi tetap bertahan 

melalui berbagai strategi pelestarian seperti penggunaan bahasa Melayu dalam keluarga, praktik 

ritual adat yang disesuaikan, serta peran paguyuban dan lembaga komunitas dalam menjaga nilai-

nilai tradisional. Meskipun demikian, perubahan tetap terjadi akibat modernisasi, urbanisasi, dan 

pengaruh budaya lokal di daerah tujuan, sehingga adat Melayu mengalami penyederhanaan bentuk 

namun tidak kehilangan makna dasarnya. Selain itu, teknologi digital turut membuka ruang baru 

bagi diaspora Melayu untuk mengekspresikan identitas budaya dan memperkuat hubungan dengan 

tanah asal. Penelitian ini menyimpulkan bahwa adat Melayu dalam diaspora bersifat fleksibel, 

adaptif, dan mampu bertahan melalui proses pembaharuan yang tetap berpijak pada nilai-nilai 

dasar kemelayuan. Temuan ini menegaskan bahwa identitas Melayu di perantauan merupakan 

hasil interaksi dinamis antara tradisi dan realitas sosial kontemporer. 

Kata Kunci: Adat Melayu Jambi, Mobilitas Sosial, Identitas Budaya, Akulturasi, Pelestarian 

Tradisi, Komunitas Perantauan. 

 

ABSTRACT 

This study examines the dynamics of the development of Malay customs in the diaspora context, 

focusing on the Jambi Malay community that migrated to South Sumatra and Java. The mobility of 

Malays since early times has shaped a cultural character that is adaptive to changes in the social 

environment. In the context of migration, Jambi Malay customs not only move geographically but 

also undergo a process of cultural negotiation as they interact with multiethnic communities. This 

study uses historical methods including heuristics, source criticism, interpretation, and 

historiography to trace the development of Malay customs in the diaspora region. The results 

show that Jambi Malay customs persist through various preservation strategies such as the use of 

Malay within the family, adapted traditional ritual practices, and the role of community 

associations and institutions in maintaining traditional values. Nevertheless, changes continue to 

occur due to modernization, urbanization, and the influence of local cultures in destination areas, 

resulting in Malay customs being simplified in form but not losing their fundamental meaning. 

Furthermore, digital technology has opened up new spaces for the Malay diaspora to express their 

cultural identity and strengthen ties with their homeland. This study concludes that Malay customs 

within the diaspora are flexible, adaptive, and able to survive through a process of renewal while 

mailto:deanovriani885@gmail.com1
mailto:bilandapricily@gmail.com2
mailto:elvikapakpahan@gmail.com3
mailto:yuliianaa516@gmail.com4
mailto:Ilhamborandosrgh@gmail.com5
mailto:rifqirusdan21@gmail.com6
mailto:dhoni120923@gmail.com7
mailto:ddefrianti@unja.ac.id8
mailto:fatonah.nurdin@unja.ac.id9


 
 
 
 
 

166 
 
 
 
 
 

remaining grounded in core Malay values. These findings confirm that Malay identity in the 

diaspora is the result of a dynamic interaction between tradition and contemporary social 

realities.  

Keywords: Jambi Malay Customs, Social Mobility, Cultural Identity, Acculturation, Preservation 

Of Tradition, Transmigrant Communities. 

 

PENDAHULUAN 

Keberadaan orang Melayu dalam sejarah Nusantara merupakan salah satu jejak 

kebudayaan yang memiliki akar kuat, baik dalam aspek migrasi, politik, ekonomi, maupun 

religiusitas. Melayu sering digambarkan sebagai komunitas yang dekat dengan sungai, 

perdagangan maritim, dan jaringan interaksi sosial yang luas lintas wilayah. Dalam 

berbagai kajian kebudayaan, Melayu dipahami bukan hanya sebagai identitas etnis, 

melainkan juga sebagai konstruksi historis yang berubah mengikuti dinamika zaman dan 

ruang sosial yang ditempati. Hal ini menegaskan bahwa “kemelayuan” adalah sesuatu 

yang hidup, tidak statis, dan selalu mengalir bersamaan dengan mobilitas masyarakatnya.1 

Pada masa lalu, daerah Jambi merupakan salah satu pusat penting dalam 

perkembangan jaringan budaya dan kekuasaan Melayu. Kedatuan Sriwijaya serta 

perkembangan Kerajaan Melayu Jambi menunjukkan bahwa wilayah ini pernah menjadi 

simpul kemaritiman yang penting dalam arus perdagangan dan interaksi budaya di Asia 

Tenggara.2 Tradisi ini membentuk karakter masyarakat Melayu Jambi yang sangat adaptif 

dan memiliki kesiapan merantau ke wilayah lain, baik untuk meningkatkan taraf ekonomi 

maupun menjalin relasi sosial dan kekerabatan yang lebih luas. Bahkan dalam ekspansi 

historisnya, para perantau dari Jambi telah meninggalkan tapak budaya mereka di berbagai 

kawasan luar Jambi, termasuk Sumatra Selatan dan Pulau Jawa. Perantauan Melayu Jambi 

menuju wilayah lain bukan sekadar perpindahan fisik, tetapi juga mobilitas budaya. 

Mereka membawa adat, bahasa, tradisi, dan sistem nilai yang menjadi identitas utama 

kelompok. Pada saat yang sama, proses interaksi dengan masyarakat lokal di daerah tujuan 

membuka peluang terjadinya akulturasi dan transformasi budaya. Dalam konteks ini, adat 

Melayu Jambi yang dikenal sebagai sistem nilai yang didasarkan pada perpaduan adat dan 

Islam sering kali menghadapi perubahan sesuai dengan kebutuhan dan perkembangan 

lingkungan sosial baru.3 

Fenomena perantauan ini terutama nampak di wilayah Sumatra Selatan seperti 

Palembang, Ogan Ilir, dan Banyuasin tempat Melayu Jambi menjalin hubungan genealogis 

dan kultural yang telah terjalin sejak masa kerajaan. Selain itu, perpindahan ke Pulau Jawa 

seperti ke Jakarta, Serang, hingga sebagian Jawa Tengah merupakan bagian dari pola 

migrasi ekonomi modern yang berkembang terutama pada awal abad ke-20 ketika 

industrialisasi dan urbanisasi mulai intensif di wilayah tersebut. Migrasi ini menunjukkan 

bukti bahwa masyarakat Melayu Jambi memiliki mobilitas sosial yang dinamis serta 

kemampuan beradaptasi dengan sistem sosial baru. Melayu sebagai identitas etnis 

memiliki relasi kuat dengan Islam, sehingga adat Melayu digambarkan dalam semboyan 

khas “adat bersendi syarak, syarak bersendi Kitabullah.” Karena itu, keberadaan 

 
1 Ridwan & Abdullah, Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa, Jurnal Perspektif Vol. 17 No. 1 

(2024), 19. 
2 Ibid.  
3 Ibid., 20–21. 



 
 
 
 
 

167 
 
 
 
 
 

komunitas diaspora Melayu Jambi sering kali ditandai oleh upaya untuk mempertahankan 

nilai religius sebagai inti budaya. Namun dalam praktik sosial di daerah perantauan, tidak 

jarang terjadi negosiasi nilai antara tradisi leluhur dan kondisi multikultural tempat mereka 

bermukim. Situasi inilah yang menimbulkan pertanyaan penting yaitu sejauh mana adat 

Melayu Jambi mampu bertahan dan berkembang di daerah baru. 

Budaya merupakan sistem makna yang dibentuk dan diwariskan melalui simbol, 

norma, dan praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari. Ia bukan sekadar warisan, tetapi 

juga pedoman yang membangun identitas personal maupun komunal. Ridwan dan 

Abdullah menjelaskan bahwa budaya Melayu harus dipandang secara dinamis karena 

identitas Melayu di era ke-kinian semakin beragam dan dipengaruhi oleh modernisasi, 

migrasi, dan globalisasi. 4  Hal ini menekankan bahwa studi tentang adat Melayu di 

diaspora tidak hanya berbicara mengenai pelestarian nilai tradisional, melainkan juga 

kapasitas perubahan yang mengikuti tantangan zaman. 

Migrasi masyarakat Melayu Jambi ke wilayah lain di Sumatra dan Jawa menciptakan 

hubungan sosial yang tidak tunggal. Di satu sisi, mereka mempertahankan jaringan 

kekerabatan dan praktik adat seperti upacara pernikahan, tradisi tepung tawar, bahasa 

Melayu Jambi, dan sistem kekerabatan berbasis garis keturunan tertentu. Di sisi lain, 

interaksi dengan kelompok etnis yang berbeda sering kali mempengaruhi cara adat 

dipraktikkan. Akulturasi bisa terjadi pada unsur pakaian, bahasa, tata cara upacara, hingga 

gaya hidup generasi mudanya. Dalam situasi ini, muncul tantangan-tantangan penting 

penting adaptasi budaya terhadap lingkungan sosial baru yang multietnis, kemungkinan 

melemahnya penggunaan bahasa Melayu Jambi dalam keseharian, terutama di keluarga-

keluarga diaspora, perubahan tata nilai keluarga dan masyarakat akibat modernisasi dan 

pendidikan, serta kesenjangan pemahaman adat antara generasi tua dan generasi muda 

yang tumbuh dalam kultur dominan di wilayah perantauan. 

Ridwan dan Abdullah menyebut bahwa dalam konteks modernisasi, budaya Melayu 

di beberapa wilayah mengalami “peredupan makna” akibat masyarakat yang semakin 

apatis terhadap tradisinya sendiri.5 Pernyataan ini sangat relevan bagi komunitas Melayu 

Jambi di daerah perantauan di mana arus budaya global lebih mudah diterima oleh 

generasi muda dibandingkan adat leluhur yang dianggap kurang fleksibel atau kurang 

praktis. Padahal, adat bagi Melayu bukan sekadar simbol masa lalu, melainkan pedoman 

moral, tatanan sosial, serta dasar kohesi kelompok. Jika adat kehilangan tempatnya dalam 

kehidupan diaspora, maka ancaman terbesar bukan hanya pada hilangnya tradisi, tetapi 

juga tergerusnya identitas Melayu itu sendiri. Keterputusan generasi terhadap adat akan 

berimplikasi pada pudarnya rasa kebersamaan dan ikatan genealogis yang selama ini 

menjadi modal sosial penting bagi komunitas Melayu Jambi. 

Relasi budaya di diaspora sering dibangun melalui organisasi paguyuban daerah asal, 

kegiatan keagamaan, upacara adat, atau perkumpulan keluarga besar. Melalui ruang-ruang 

sosial tersebut, komunitas Melayu Jambi berupaya menjaga keberlanjutan nilai leluhur. 

Namun efektivitasnya sangat bergantung pada kesadaran kolektif komunitas serta 

dukungan keluarga inti dalam mentransmisikan adat kepada generasi muda. 

 
4 Ibid., 20. 
5 Ibid., 20–22. 



 
 
 
 
 

168 
 
 
 
 
 

Berdasarkan penjelasan tersebut, penelitian mengenai dinamika adat Melayu Jambi 

dalam konteks diaspora khususnya di Sumatra Selatan dan Pulau Jawa menjadi relevan 

tidak hanya sebagai kajian budaya, tetapi juga untuk memahami bagaimana identitas etnis 

bertahan dan bertransformasi di tengah perubahan sosial. Kajian ini diharapkan dapat 

memperlihatkan bagaimana masyarakat Melayu Jambi memaknai adatnya, apa saja faktor 

yang memengaruhi keberlanjutan tradisi, dan bagaimana bentuk adaptasi yang terjadi 

dalam konteks kehidupan perantauan. 

Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa studi mengenai “Dinamika 

Perkembangan Adat Melayu di Diaspora: Studi pada Komunitas Melayu Perantauan” 

memiliki urgensi akademik dan sosial kultural. Penelitian ini akan memberikan 

pemahaman mengenai hubungan antara migrasi, identitas budaya, dan transformasi nilai 

adat. Pada akhirnya, hasil kajian diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata bagi 

upaya pelestarian nilai-nilai adat Melayu Jambi di tengah tantangan modernitas dan 

multikulturalisme yang terus berkembang. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode sejarah, yaitu pendekatan ilmiah yang bertujuan 

untuk merekonstruksi peristiwa masa lampau secara sistematis dan objektif berdasarkan 

jejak-jejak yang ditinggalkan. Menurut Kuntowijoyo, metode sejarah terdiri dari empat 

tahapan utama, yaitu heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi.6 

Heuristik merupakan tahap pertama dalam penelitian sejarah, yakni kegiatan 

menghimpun sumber-sumber sejarah yang relevan dengan topik penelitian. Dalam konteks 

ini, penulis mengumpulkan sumber primer dan sekunder yang berkaitan dengan 

Perkembangan Adat Melayu di Diaspora khususnya pada Komunitas Melayu Perantauan. 

Sumber sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, arsip pemerintah, laporan etnografi, serta 

artikel penelitian mengenai budaya dan diaspora Melayu, sedangkan sumber primer 

mencakup keluarga perantauan Melayu Jambi, dokumentasi pribadi komunitas diaspora. 

Tahap kedua adalah kritik sumber, yang bertujuan untuk menguji keaslian dan 

kredibilitas sumber yang telah dikumpulkan. Kritik sumber dibagi menjadi dua, yaitu 

kritik eksternal dan kritik internal. Kritik eksternal digunakan untuk menilai keaslian fisik 

dan identitas dokumen, sedangkan kritik internal berfungsi untuk menguji kebenaran isi 

atau informasi yang terdapat di dalam sumber. Langkah ini penting untuk memastikan 

bahwa sumber yang digunakan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Tahap ketiga adalah interpretasi, yakni kegiatan menafsirkan fakta-fakta sejarah 

yang telah diverifikasi. Interpretasi dilakukan dengan memahami Hubungan antara adat 

Melayu Jambi dengan kondisi sosial di daerah perantauan, proses transformasi adat akibat 

interaksi lintas budaya, upaya komunitas diaspora dalam mempertahankan identitas 

leluhur, dan faktor internal dan eksternal yang mempengaruhi perubahan adat. Interpretasi 

dilakukan secara objektif dengan memadukan berbagai informasi sehingga dapat diperoleh 

gambaran mengenai dinamika adat Melayu Jambi dari masa ke masa dalam konteks 

diaspora 

 
6 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003, hlm. 54. 

 



 
 
 
 
 

169 
 
 
 
 
 

 Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu penyusunan kembali hasil temuan dan 

interpretasi dalam bentuk narasi sejarah yang sistematis dan koheren. Dalam tahap ini, 

seluruh data yang telah ditafsirkan disajikan dalam bentuk narasi sejarah yang logis, 

diakronis, dan sesuai kaidah penulisan akademik. Penyajian dilakukan dengan 

memperhatikan struktur jurnal yang terdiri dari pendahuluan, tinjauan pustaka, metode, 

pembahasan, hingga kesimpulan. 

 

HASIL DAN PEMBAHSAN 

1. Konsep Adat Melayu dan Diaspora 

Adat melayu merupakan kumpulan aturan serta nilai yang menjadi pendoman hidup orang 

melayu.7  Nilai-nilai ini berisi ajaran tentang sopan santun, cara berinteraksi, dan cara 

menjaga hubungan baik antar anggota masyarakat.8 Adat ini diwariskan dari generasi ke 

generasi dan menjadi bagian penting dari identitas orang Melayu.9 Ketika orang Melayu 

pindah atau merantau ke daerah lain, seperti ke Jawa atau Sumatera Selatan, mereka 

biasanya tetap membawa adat tersebut. 10  Adat menjadi pegangan dalam kehidupan di 

tempat baru dan membantu mereka menjaga rasa kebersamaan sesama perantau.11  

Di Jawa, orang Melayu yang tinggal atau berinteraksi dengan masyarakat setempat sering 

mengalami proses akulturasi. 12  Kajian tentang pertemuan budaya Melayu dan Jawa 

menunjukkan bahwa kedua budaya ini saling mempengaruhi, terutama dalam hal 

keagamaan dan kebiasaan sehari-hari.13 Hal ini menunjukkan bahwa ketika Melayu hidup 

di Jawa, adat mereka menyesuaikan diri dengan lingkungan baru. 

Sementara itu, di Sumatera Selatan, terutama di Palembang dan sekitarnya, adat 

Melayu masih terlihat kuat dalam kehidupan masyarakat.14 Tradisi kelahiran, adat upacara, 

dan kegiatan budaya memperlihatkan bahwa adat Melayu di daerah ini tetap hidup dan 

berkembang.15 Penelitian tentang akulturasi budaya Melayu-Palembang juga menunjukkan 

bahwa tradisi dapat berubah tanpa kehilangan nilai dasarnya. 16  Selain itu, masyarakat 

Melayu di Sumatera Selatan hidup berdampingan dengan kelompok etnis lain, seperti 

Tionghoa dan komunitas minoritas lainnya.17 Interaksi ini membuat adat Melayu semakin 

 
7  Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu 

Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2023) 
8  Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di 

Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture 10, No. 1 (2023) 
9 Ibid 
10  Yusril Fahmi Adam dkk, “Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi Komparatif Akulturasi Islam dan 

Kebudayaan,” Muslim Heritage 8 , No. 1 (2023) 
11 Ibid 
12 Ibid 
13 Ibid 
14 Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu 

Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023) 
15 Ibid 
16 Ibid 
17 Muhammad Iqbal Pratama, “Komunikasi Antar Budaya Masyarakat Melayu dengan Masyarakat Tionghoa 

di Sumatera Selatan,” JISHUS (2024) 

 



 
 
 
 
 

170 
 
 
 
 
 

dinamis karena bersentuhan dengan budaya lain, namun tetap mempertahankan 

identitasnya.18 

Berbeda dengan Sumatera Selatan, perantau Melayu di Jawa menghadapi lingkungan 

yang lebih beragam sehingga adat mereka sering mengalami penyederhanaan atau 

penyesuaian. 19  Faktor pergaulan, pekerjaan, dan budaya setempat memengaruhi 

bagaimana adat itu dijalankan.20 Dari dua wilayah ini, terlihat bahwa adat Melayu dalam 

diaspora tetap bertahan, tetapi bentuknya bisa berubah sesuai kebutuhan.21 Adat Melayu 

tidak hilang, justru menjadi lebih fleksibel dan mampu menyesuaikan diri dengan kondisi 

baru tanpa meninggalkan nilai utamanya.22 

2. ⁠Riwayat Mobilitas dan Penyebaran Orang Melayu  

Mobilitas masyarakat Melayu merupakan bagian integral dari perjalanan sejarah 

Asia Tenggara. Sejak masa awal pembentukan komunitas Melayu, proses perpindahan 

penduduk telah berlangsung lintas wilayah melalui jaringan perdagangan maritim dan 

hubungan antarkerajaan. Para ahli menjelaskan bahwa penyebaran orang Melayu tidak 

dapat dipisahkan dari dinamika politik dan peradaban yang berkembang di kawasan ini, 

terutama ketika kerajaan-kerajaan besar di Sumatra mulai memainkan peran penting dalam 

hubungan regional. Jejak historis menunjukkan bahwa masyarakat Melayu sudah memiliki 

karakter kosmopolit sejak awal melalui perdagangan, pelayaran, dan interaksi ekonomi 

yang reguler dengan berbagai entitas lain di Asia Tenggara.23 

Sumatra menjadi salah satu pusat terpenting perkembangan budaya Melayu, 

terutama setelah tumbuhnya Sriwijaya sebagai kekuatan maritim utama. Dari wilayah ini, 

konsep dan identitas Melayu menyebar dan memengaruhi berbagai komunitas di 

Semenanjung Malaya, Kalimantan Barat, pesisir Borneo, hingga ke bagian selatan 

Thailand.24 Hal ini menunjukkan bahwa mobilitas orang Melayu bukan fenomena yang 

lahir dari kebutuhan modern, tetapi merupakan bagian dari fondasi budaya yang berjalan 

beriringan dengan perkembangan politik dan ekonomi kawasan. 

Sumatra bagian tengah, Jambi memegang peranan yang sangat strategis. Sejak masa 

kuno, wilayah Jambi dikenal sebagai salah satu pusat kebudayaan dan jaringan 

perdagangan yang menghubungkan pedalaman Sumatra dengan jalur perdagangan 

internasional di Selat Malaka. Migrasi dan interaksi sosial yang terjadi waktu itu turut 

memperkuat identitas kemelayuan masyarakat Jambi. 25  Kesinambungan sejarah ini 

memberi dasar kuat bagi masyarakat Melayu Jambi untuk berkembang sebagai komunitas 

yang memiliki kesiapan merantau dan beradaptasi dengan lingkungan sosial baru. 

 
18 Ibid 
19 Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di 

Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture (2023) 
20 Ibid 
21 Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu 

Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023) 
22 Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di 

Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture (2023) 
23 Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi Melayu”: 

Dinamika Bahasa, Budaya dan Masyarakat di Perbatasan Asia Tenggara, 2. 
24 Zaki, M. (2018). Kesultanan Melayu dan Jejaring Kekuasaan di Asia Tenggara, 5. 
25 Prayogi. (2021). Dinamika Identitas Budaya Melayu, 3.  



 
 
 
 
 

171 
 
 
 
 
 

Pada masa kolonial, mobilitas masyarakat Melayu Jambi mengalami perubahan arah 

dan motif. Perkembangan ekonomi kolonial, pembukaan perkebunan, serta urbanisasi di 

beberapa kota besar telah menjadi daya tarik orang Melayu Jambi untuk mencari 

penghidupan yang lebih baik di luar daerah. Palembang dan wilayah Sumatra Selatan 

menjadi tujuan paling awal dan dekat secara geografis. Hubungan historis keduanya yang 

telah terjalin sejak masa kerajaan turut mempermudah proses integrasi sosial. Di wilayah 

ini, orang Melayu Jambi tidak hanya berbaur tetapi juga membentuk kantong-kantong 

komunitas yang tetap menjaga tradisi adat serta sistem kekerabatan mereka. 

Selain Sumatra Selatan, Pulau Jawa juga menjadi pusat mobilitas baru bagi 

masyarakat Melayu Jambi, terutama pada abad ke-20 ketika kota-kota seperti Batavia, 

Serang, dan Bandung menjadi titik pusat pembangunan ekonomi kolonial. Dorongan 

utama migrasi biasanya berkaitan dengan urusan pekerjaan, pendidikan, dan jaringan 

keluarga yang telah terlebih dahulu bermukim di wilayah tersebut. Dalam proses ini 

terbentuklah komunitas Melayu Jambi diaspora yang aktif mempertahankan nilai adat di 

tengah pengaruh budaya yang lebih majemuk dan kuat secara struktur sosial. 

Migrasi tersebut melahirkan kondisi baru di mana adat dan budaya Melayu Jambi 

berada dalam ruang interaksi yang jauh lebih kompleks dibandingkan ketika berada di 

tanah asal. Identitas kemelayuan dalam diaspora bukan sesuatu yang tetap, melainkan 

terus beradaptasi dalam perjumpaan antarbudaya. Menjadi Melayu dalam konteks ini 

adalah proses negosiasi yang dinamis, tergantung pada kondisi geopolitik, sosial, serta 

interaksi multietnis di wilayah perantauan. Ardhana dan Puspitasari menjelaskan bahwa 

identitas Melayu sangat dipengaruhi oleh batas-batas yang tidak hanya bersifat geografis, 

tetapi juga ideologi, bahasa, dan budaya lokal tempat mereka menetap.26 

Bentuk adaptasi tersebut dapat terlihat melalui perubahan yang terjadi pada praktik 

adat dan penggunaan bahasa. Di wilayah dengan dominasi budaya setempat yang kuat 

seperti Jakarta dan Palembang, generasi muda Melayu Jambi sering kali mengalami 

dilema identitas: antara mempertahankan tradisi leluhur atau menyesuaikan diri dengan 

budaya urban yang lebih dominan. Hal ini sejalan dengan analisis para peneliti bahwa 

perkembangan budaya Melayu dalam konteks migrasi akan selalu berada pada posisi yang 

dinegosiasikan ulang oleh nilai-nilai baru yang mereka temui. 27   Meskipun demikian, 

mobilitas orang Melayu Jambi tidak sepenuhnya menghilangkan karakter adat yang 

melekat dalam diri mereka. Di banyak komunitas diaspora, upaya pelestarian adat masih 

berlangsung melalui organisasi keluarga besar, kegiatan keagamaan, dan ritual sosial adat 

seperti tradisi tepung tawar, hajatan keluarga, serta penggunaan bahasa Melayu Jambi 

dalam lingkungan internal keluarga. Dalam ruang-ruang komunal seperti ini, identitas 

Melayu dipertahankan sebagai wujud kebanggaan kolektif sekaligus menjaga 

kesinambungan budaya antar generasi. 

Hubungan erat antara mobilitas dan penyebaran orang Melayu juga menjelaskan 

bagaimana konsep kemelayuan bukan semata-mata berbasis teritorial. Identitas Melayu 

dapat hidup di luar batas wilayah asal, selama simbol budaya, nilai keagamaan, dan relasi 

kekerabatan masih dijaga. Mobilitas orang Melayu Jambi bahkan memperkaya khazanah 

 
26 Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020), 4–5.  
27 Prayogi. (2021), 6–7.  



 
 
 
 
 

172 
 
 
 
 
 

budaya di wilayah yang mereka datangi, menciptakan jaringan sosial baru tanpa memutus 

akar identitas mereka sebagai bagian dari bangsa Melayu. 

3. Cara Komunitas Diaspora Melestarikan Adat Melayu  

Komunitas diaspora Melayu, khususnya di negara-negara seperti Malaysia, 

Singapura, dan Brunei Darussalam, berupaya keras untuk melestarikan adat dan budaya 

mereka meskipun berada di lingkungan yang terpapar oleh budaya asing. Upaya 

pelestarian ini mencakup berbagai aspek kehidupan, baik individu maupun kolektif, dan 

melibatkan pemeliharaan bahasa, tradisi upacara, dan kearifan lokal yang telah diwariskan 

dari nenek moyang.  

Bahasa adalah salah satu unsur utama dalam identitas budaya Melayu. Masyarakat 

diaspora aktif mempertahankan penggunaan bahasa Melayu dalam kehidupan sehari-hari, 

terutama di dalam keluarga. Sebagaimana dijelaskan oleh Ardhana (2023), penggunaan 

bahasa ibu dalam komunikasi rumah tangga sangat penting untuk memastikan generasi 

muda tetap terhubung dengan warisan budaya mereka. 28 Di Malaysia, meskipun bahasa 

Melayu merupakan bahasa nasional, banyak generasi muda yang terpengaruh oleh budaya 

dan bahasa lokal, sehingga pelestarian bahasa Melayu di lingkungan publik dan formal 

menjadi tantangan tersendiri. Ini menunjukkan pentingnya menanamkan kecintaan 

terhadap bahasa melalui pendidikan, tidak hanya di rumah tetapi juga di sekolah-sekolah 

dan melalui kegiatan komunitas yang mempromosikan bahasa Melayu sebagai identitas 

budaya. 

Selain bahasa, ritual dan upacara adat juga memainkan peran penting dalam 

melestarikan budaya Melayu. Ritual seperti kenduri, tolak bala, dan perayaan hari raya 

menjadi sarana bagi komunitas diaspora untuk berkumpul dan merayakan nilai-nilai 

budaya mereka. Sebagai contoh, Elvis Syefrizal dan keluarganya secara rutin melakukan 

kunjungan ke kampung halaman dan berpartisipasi dalam perayaan adat, sehingga anak-

anak mereka dapat mengenal dan menghargai akar budaya Minangkabau mereka. 29 

Catatan tentang pelaksanaan ritual tolak bala di masyarakat Petalangan menunjukkan 

bagaimana masyarakat Melayu tidak hanya mempertahankan kepercayaan dan tradisi 

lama, tetapi juga mengintegrasikannya dengan elemen Islam, sebagai cara untuk 

mempertahankan identitas dalam konteks modernisasi dan globalisasi. 

Salah satu cara vital dalam melestarikan budaya adalah melalui organisasi komunitas 

dan pengembangan usaha bersama. Komunitas diaspora Bugis, misalnya, telah 

membentuk koperasi dan kelompok bisnis berbasis komunitas di Malaysia. 30 Hal ini tidak 

hanya memperkuat jaringan sosial di antara anggota komunitas tetapi juga membantu 

memelihara nilai-nilai budaya sambil memberikan kontribusi pada ekonomi lokal. Melalui 

inisiatif semacam ini, mereka mampu beradaptasi dengan kondisi kehidupan baru tanpa 

kehilangan identitas asli mereka. Partisipasi dalam koperasi dan kelompok bisnis ini 

menunjukkan pola solidaritas sosial yang kuat dan penguatan identitas budaya mereka, 

yang kembali bersifat kolektif, bukan hanya individu.  

 
28  Ardhana, I. K., Sejarah Politik Asia Tenggara: Pada Masa Tradisional hingga Kolonial.  Denpasar: 

Pustaka Larasan, 2023. 
29 Hugo, G. "Indonesian Labour Migration to Malaysia: Trends and Policy Implications." Asian Journal of 

Social Science, 21 (1), 1993. 
30 Salim, S. "Diplomasi, Aliansi dan Asimilasi; Diaspora Bugis Semenanjung Melayu Abad ke-18 – Abad 

ke-20." Jurnal Pattingalloang, 10 (2), 2023. 



 
 
 
 
 

173 
 
 
 
 
 

Kegiatan edukasi yang berhubungan dengan budaya dan sejarah Melayu juga 

menjadi bagian integral dalam proses pelestarian. Komunitas diaspora sering 

menyelenggarakan budaya pendidikan untuk generasi muda, di mana mereka diajarkan 

tentang sejarah, bahasa, dan tradisi mereka. Elvis dan istrinya, Rita, berusaha 

mengenalkan anak-anak mereka pada budaya Minangkabau melalui masakan khas dan 

keterlibatan dalam upacara adat. Melalui pendidikan formal dan informal, anak-anak 

diajarkan untuk memahami dan menghargai nilai-nilai warisan budaya mereka.  

Di era digital, media sosial berperan penting dalam pelestarian budaya.31 Generasi 

muda dapat mengenal tradisi mereka melalui platform online yang mendokumentasikan 

kehidupan diaspora Melayu. Sebagaimana diungkapkan dalam kajian oleh Zinggara 

Hidayat, diasporic communities, including those from the Malay and Chinese ethnicities, 

use social media as a means to express their cultural identity and maintain connections 

with their roots.32 Melalui blog, akun Facebook, dan jejaring sosial lain, mereka berbagi 

pengalaman, tradisi, dan nilai-nilai budaya, memungkinkan pertukaran informasi dan 

memperkuat ikatan di antara anggota komunitas.  

Akhirnya, partisipasi dalam kegiatan sosial dan keagamaan juga merupakan sarana 

efektif untuk melestarikan budaya. Kegiatan seperti pengajian, perayaan hari besar agama, 

dan festival budaya menjadi platform bagi masyarakat diaspora untuk merayakan identitas 

mereka sebagai orang Melayu. Dalam konteks ini, tokoh-tokoh agama dan pemimpin 

komunitas bertanggung jawab untuk mengedukasi dan membimbing generasi muda agar 

tetap menjaga nilai-nilai budaya sambil beradaptasi dengan lingkungan yang baru. 

Melalui integrasi nilai-nilai lama dan baru, komunitas diaspora Melayu berhasil 

menjaga keberlangsungan budaya mereka. Proses ini menunjukkan bahwa identitas 

budaya tidak statis, tetapi merupakan hasil dari negosiasi yang berlangsung secara dinamis 

antara tradisi yang diwarisi dan tantangan baru yang dihadapi oleh generasi muda di 

perantauan. Upaya pelestarian yang dilakukan oleh para perantau memberikan kontribusi 

penting dalam memperkuat identitas budaya Melayu dalam konteks multikultural di Asia 

Tenggara dan di seluruh dunia. 

4. Perubahan dan Adaptasi Adat Melayu 

Adat Melayu telah banyak mengalami perubahan yang sangat besar yang mana hal 

sudah terjadi sejak dahulu yang di picu oleh adanya dari beberapa faktor seperti 

modernisasi, globalisasi, dan juga urbanisasi. Yang mana faktor-faktor ini telah membuat 

perubahan yang sangat signifikan bagi adat melayu yang ada di beberapa wilayah di 

Indonesia khususnya daerah Sumatera seperti Jambi, Riau, Sambas, dan Siak.33 Perubahan 

adat Melayu yang terjadi ini juga tidak terjadi secara instan namun terjadi secara bertahap 

yang di pengaruhi oleh interaksi sosial, perkembangan zaman, dan juga munculnya nilai-

nilai baru di lingkungan masyarakat karena adanya globalisasi. Pada dasarnya adat Melayu 

juga merupakan adat yang tidak kaku, karena adat Melayu adalah salah satu adat yang 

 
31 Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam Media 

Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014. 
32 Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam Media 

Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014. 
33 M zainul Hafizi Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, ‘Transformasi Nilai Tradisi Besaprah 

Dalam Budaya Sambas Di Era Globalisasi’ (Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia, 2025), pp. 5–7, 

doi:https://doi.org/10.62238/jupsi.v2i3.130. 



 
 
 
 
 

174 
 
 
 
 
 

mudah untuk menyesuaikan, yang mana hal ini terjadi karena sejak dulu identitas adat 

Melayu terbentuk karena adanya kegiatan berdagang, perpindahan kelompok masyarakat, 

serta pergaulan beragam etnis, yang mana hal ini lah yang membuat adat Melayu mudah 

untuk menyesuaikan diri.34 

Ritual, tradisi pernikahan, dan juga adanya modifikasi pakan adat adalah beberapa 

contoh adaptasi adat Melayu terhadap budaya modern yang dapat di lihat di dalam 

kehidupan sehari-hari. Seperti halnya baju adat yang mulai menggunakan gaya-gaya 

pakaian modern namun  tidak sepenuhnya adat melayu yang sebelumnya sudah ada sejak 

zaman dahulu. Yang mana hal ini bertujuan untuk menarik perhatian generasi muda untuk 

lebih mengenal adat Melayu. 35  Selain itu, keluarga yang sedang merantau juga bisa 

menjadi faktor terjadinya adaptasi budaya Melayu, misalnya pada adat pernikahan, yang 

mana keluarga yang sedang merantau sering melakukan acara pernikahan dengan 

menyesuaikan beberapa aturan cara adat yang ada di tempat dia merantau. Yang mana 

penyesuaian ini tidak bertujuan untuk melupakan dan menghilangkan adat yang 

sebelumnya dengan ada, tetapi bertujuan untuk menjaga nilai utamanya budayanya sambil 

menyesuaikan dengan kondisi adat tempat ia merantau. Seperti tradisi kelahiran Melayu 

Palembang, yang menunjukkan bagaimana unsur lokal dan Islam dapat berpadu tanpa 

mengubah makna pokoknya. Proses yang sama juga dapat ditemukan pada komunitas 

Melayu Jambi yang merantau dan tinggal di kota-kota besar.36 

Bahasa yang merupakan simbol identitas bagi masyarakat Melayu juga salah satu 

yang telah mengalami perubahan di era Modern. Yang mana generasi muda yang lahir dan 

bertumbuh di kawasan yang dominan penduduknya bukan masyarakat melayu atau di 

lingkungan perkotaan yang minim berbahasa Melayu menjadikan generasi muda itu lebih 

terbiasa menggunakan bahasa yang ada di sekitarnya tinggal atau di lingkungan perkotaan. 

Yang mana situasi ini telah menunjukkan adanya pergeseran antara identitas warisan dari 

leluhurnya akibat dari lingkungan tempat tinggal.37  Adanya arus modernisasi ini yang 

membuat sebagian generasi muda mengalami “kelemahan, ketidak pekaan” terhadap 

budaya Melayu, karena kehidupan di daerah perkotaan yang menawarkan nilai yang 

dianggap lebih praktis dan mudah untuk dipahami. Meski begitu, komunitas perantauan 

tetap berupaya mempertahankan bahasa Melayu lewat percakapan di dalam keluarga 

maupun lewat kegiatan budaya yang digelar oleh paguyuban daerah asal.38  

Selain itu, penggunaan alat makan tadisional dan makan dengan menggunakan 

tangan mulai berubah seiring berkembangnnya zaman, yang mana sebelumnya 

menggunakan peralatan tradisional mulai menggunakan piring modern, sendok makan, 

dan peralatan modern lainnya. 39  Perubahan adat juga terlihat dari bergesernya peran 

keluarga. Komunitas Melayu di perantauan sering hidup dengan pola yang lebih individual 

dan terbuka, berbeda dengan kehidupan yang lebih komunal di kampung halaman. 

 
34 Ibid, Ardhana  
35 Ibid, Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, Hlm. 8. 
36 Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu 

Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023) 
37 Ridwan & Abdullah, Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa, Jurnal Perspektif Vol. 17 No. 1 

(2024), 19. 
38 Ibid, Ridwan & Abdullah, Hlm. 19. 
39 Ibid, Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, Hlm. 8. 



 
 
 
 
 

175 
 
 
 
 
 

Pendidikan modern, pekerjaan formal, serta pergaulan dengan berbagai kelompok etnis 

membentuk gaya hidup baru yang turut memengaruhi pola kekerabatan. Meski begitu, 

nilai dasar adat Melayu—seperti menghormati orang tua, bermusyawarah dalam keluarga, 

dan menjaga hubungan sesama kerabat—tetap dijaga sebagai pedoman hidup. 40   

Selain itu, perkembangan media digital juga ikut membentuk cara adat beradaptasi. 

Anak muda kini menggunakan platform seperti Facebook, Instagram, dan YouTube untuk 

membagikan kegiatan adat, bercerita tentang pengalaman budaya, atau membangun 

komunitas virtual sesama perantau. Selain itu, media baru telah menjadi ruang penting 

bagi diaspora Melayu untuk mengekspresikan identitas budaya mereka. Melalui cara ini, 

adat Melayu tidak hanya tetap hidup, tetapi juga tumbuh mengikuti perubahan zaman.  

5. ⁠Negosiasi Identitas dalam Lingkungan Multikultural  

Negosiasi identitas dalam konteks multikultural adalah sebuah proses rumit yang 

dialami oleh masyarakat Melayu Jambi saat mereka menjadi diaspora di berbagai daerah 

di Indonesia seperti Palembang, Jakarta, Bandung, dan Serang. Budaya yang mereka bawa 

dari daerah asal sulit untuk dipertahankan secara keseluruhan karena kondisi baru 

memaksa mereka menyesuaikan diri dengan keragaman etnis, bahasa, dan nilai-nilai 

budaya yang berbeda. Dalam situasi ini, identitas tidak dilihat sebagai sesuatu yang tetap, 

melainkan sesuatu yang senantiasa berubah, seperti yang dijelaskan oleh Stuart Hall, 

bahwa identitas terbentuk melalui hubungan sosial, interaksi, dan proses sejarah yang terus 

berlangsung.41  

Masyarakat Melayu perlu menemukan keseimbangan antara dua kepentingan: 

melestarikan nilai-nilai dasar dari identitas nenek moyang dan memenuhi tuntutan sosial 

demi diterima dalam komunitas yang lebih beragam. Oleh karena itu, proses negosiasi 

identitas tidak dipahami sebagai hilangnya jati diri, melainkan sebagai pendekatan yang 

adaptif untuk menjaga kelangsungan budaya di tengah perubahan zaman. Bahasa menjadi 

salah satu bidang negosiasi yang paling utama karena berfungsi sebagai lambang dari 

identitas budaya yang kuat. Di daerah perantauan, pemakaian bahasa Melayu Jambi 

mendapatkan tekanan akibat dominasi bahasa Indonesia serta bahasa daerah lainnya 

seperti Jawa, Sunda, dan Betawi. Generasi yang lebih tua masih setia berbahasa Melayu 

Jambi, khususnya di dalam keluarga, saat menghadiri acara adat, dan ketika berbicara 

dengan sesama perantau. Namun, generasi muda yang dibesarkan di kota-kota besar 

cenderung beralih menggunakan bahasa Indonesia karena kebutuhan pendidikan, bekerja, 

dan bersosialisasi. Meskipun demikian, banyak keluarga yang menerapkan strategi 

peralihan kode, yaitu menggabungkan bahasa Melayu dan bahasa Indonesia secara 

bersamaan agar identitas linguistik tetap terjaga tanpa menghalangi komunikasi 

antarbudaya.42  

Paguyuban dan komunitas keluarga juga berperan signifikan dalam menjaga bahasa 

melalui kegiatan berpantun, pembacaan puisi, serta acara kebudayaan lainnya. Kegiatan 

ini membuktikan bahwa meskipun bahasa mengalami perubahan, identitas Melayu bisa 

terus diwariskan lewat berbagai bentuk ekspresi yang fleksibel. Selain bahasa, adat istiadat 

menjadi faktor penting dalam proses negosiasi identitas masyarakat Melayu yang hidup di 

 
40 Prayogi. (2021), 6–7.  
41 Hall, S. (1997). Cultural Identity and Diaspora. Public Culture. 
42 Pratama, M. I. (2024). Komunikasi Antarbudaya Melayu dengan Tionghoa di Sumatera Selatan. Jurnal 

Ilmu Sosial. 



 
 
 
 
 

176 
 
 
 
 
 

perantauan. Upacara seperti tepung tawar, kenduri selamatan, malam berinai, dan tradisi 

pernikahan mengalami sejumlah modifikasi agar sesuai dengan lingkungan perkotaan 

yang memiliki batasan ruang, waktu, dan biaya. Di desa asal, upacara biasanya 

berlangsung selama beberapa hari dengan keterlibatan luas dari keluarga besar, sementara 

di kota besar, prosesi dipadatkan menjadi bentuk yang lebih sederhana dan sering kali 

dilaksanakan dalam satu hari dengan jumlah peserta yang terbatas. Walaupun bentuknya 

telah disederhanakan, nilai-nilai utama seperti penghormatan kepada orang tua, doa untuk 

keselamatan, dan simbol pembersihan tetap dipertahankan untuk menjaga makna budaya 

di balik tradisi tersebut.43  

Adaptasi ini menunjukkan bahwa masyarakat Melayu memandang adat bukan 

sebagai sesuatu yang tidak bisa berubah, tetapi sebagai warisan yang bisa diolah ulang 

agar tetap relevan. Pernikahan yang menggabungkan masyarakat Melayu dengan etnis lain 

menjadi wadah penting dalam negosiasi identitas, di mana dua budaya harus dipadu 

padankan untuk menghasilkan proses yang dapat diterima oleh kedua belah pihak. Dalam 

banyak situasi, keluarga Melayu tetap berupaya mengekspresikan identitasnya melalui 

elemen seperti tepung tawar atau syair adat, meskipun cara utama pernikahan mengikuti 

tradisi budaya pasangan yang lebih dominan. 

Proses negosiasi identitas juga terjadi di dalam keluarga dan komunitas. Gaya hidup 

di perkotaan yang lebih individualis mengakibatkan struktur kekerabatan Melayu yang 

biasanya luas mengalami perubahan. Banyak individu Melayu yang tinggal jauh dari 

keluarga besar sehingga interaksi adat seperti musyawarah keluarga, kunjungan rutin, dan 

gotong royong menjadi jarang. Meski demikian, teknologi digital memungkinkan mereka 

untuk menjaga hubungan antar keluarga melalui komunikasi virtual, seperti WhatsApp, 

Zoom, dan media sosial lainnya untuk mengadakan pengajian, tahlilan, atau diskusi adat 

secara daring. Selain itu, organisasi paguyuban seperti Ikatan Keluarga Jambi memiliki 

peran penting dalam menghidupkan kembali identitas Melayu bagi generasi muda. 

Paguyuban mengadakan kegiatan budaya seperti festival kuliner Melayu, lomba pantun, 

kelas bahasa Melayu, dan kajian tradisi yang memberikan kesempatan bagi generasi muda 

untuk mengenal adat dengan cara yang lebih sesuai.44  

Melalui aktivitas ini, nilai-nilai pokok tradisi seperti kerja sama, rasa saling 

mendukung, dan toleransi masih tetap dijaga. Komunitas ini juga berfungsi sebagai sarana 

penyelesaian konflik sosial dan tempat untuk memperkuat solidaritas di antara para 

perantau, membuktikan bahwa identitas Melayu bukan hanya tentang simbol-simbol 

budaya, melainkan juga tentang keterikatan sosial yang kokoh. Secara umum, proses 

negosiasi identitas dalam situasi multikultural menunjukkan kemampuan budaya Melayu 

untuk beradaptasi dengan kemodernan dan keberagaman masyarakat perkotaan. Proses ini 

tidak hanya melibatkan penyesuaian dalam bahasa dan upacara, tetapi juga penggunaan 

teknologi, dinamika dalam keluarga, cara berinteraksi sosial, serta model-model organisasi 

komunitas. Identitas Melayu di kalangan diaspora saat ini adalah identitas yang lebih 

fleksibel, responsif, dan hibrida, meskipun tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional.  

 
43 Haljuliza, F. P. (2023). Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu 

Palembang. Medina-Te, 15(2). 
44 Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan, dan “Menjadi Melayu”. 



 
 
 
 
 

177 
 
 
 
 
 

Pendapat Ridwan dan Abdullah (2024) menegaskan bahwa budaya Melayu bersifat 

dinamis sehingga mampu bertahan dalam situasi perubahan sosial yang cepat.45 Dengan 

kata lain, proses negosiasi identitas tidak menunjukkan bahwa tradisi melemah, melainkan 

merupakan bukti bahwa komunitas Melayu memiliki cara budaya yang efektif untuk 

menjaga adat istiadat sambil tetap bisa berkontribusi dalam masyarakat yang beragam. 

Identitas yang terbentuk dari proses tersebut bukan sekadar pelestarian warisan nenek 

moyang, tetapi juga merupakan bentuk inovasi budaya yang memungkinkan komunitas 

Melayu di perantauan tetap bertahan dalam struktur sosial yang modern. 

6. ⁠Upaya Pembaharuan dan Pelestarian Adat 

Upaya pembaharuan dan pelestarian adat Melayu dalam lingkungan diaspora 

berlangsung melalui berbagai strategi yang melibatkan keluarga, komunitas, lembaga adat, 

pemerintah daerah asal hingga pemanfaatan teknologi modern. Dalam konteks perantauan 

pelestarian adat bukan semata mempertahankan bentuk-bentuk lama secara utuh 

melainkan menyesuaikan nilai dan praktik adat dengan kondisi sosial, ekonomi, dan kultur 

baru yang ditemui oleh masyarakat Melayu di luar tanah asalnya, identitas Melayu dalam 

ruang diaspora selalu berada pada proses negosiasi antara warisan nenek moyang dan 

tantangan kehidupan urban yang multikultural. 

1. Revitalisasi Bahasa sebagai Identitas Inti 

Bahasa merupakan unsur terpenting dalam identitas Melayu karena menjadi simbol utama 

yang membedakan masyarakat Melayu dari kelompok etnis lainnya, dalam konteks 

diaspora bahasa seringkali menjadi elemen yang paling rentan mengalami penyusutan 

akibat dominasi bahasa lokal atau bahasa kota yang lebih banyak dalam berinteraksi 

secara sosial. Sehingga pada konteks inilah upaya revitalisasi bahasa Melayu dilakukan 

melalui komunikasi keluarga, kelas bahasa yang diselenggarakan paguyuban hingga 

penggunaan bahasa Melayu dalam acara adat, hajatan, dan kegiatan keagamaan lainnya. 

Kajian Ardhana & Puspitasari menekankan bahwa "menjadi Melayu" pada dasarnya 

adalah proses mempertahankan simbol-simbol identitas terutama bahasa yang mengikat 

solidaritas antar anggota komunitas, maka upaya mempertahankan bahasa dalam diaspora 

bukan sebatas pilihan melainkan kebutuhan yang menentukan keberlanjutan identitas etnis 

di masa depan.46 Banyak keluarga Melayu dalam perantauan menerapkan kebijakan rumah 

berbahasa Melayu kepada anak-anak meskipun mereka hidup dalam lingkungan 

pendidikan dan sosial yang didominasi bahasa Indonesia atau bahasa daerah setempat 

yang lebih dominan dilakukan pada kegiatan sehari-hari dalam lingkungan luar rumah. 

2. Penguatan Lembaga Adat dan Paguyuban Keluarga 

Lembaga adat dan organisasi paguyuban perantau memainkan peran sentral dalam 

pelestarian tradisi, paguyuban perantau Melayu seperti ikatan keluarga daerah asal, 

komunitas kampung halaman, dan organisasi budaya berbasis suku menjadi ruang sosial 

yang sangat penting dalam menghidupkan kembali adat melalui musyawarah, 

penyelenggaraan upacara, diskusi budaya, serta pendidikan nonformal untuk generasi 

muda. Budaya Melayu bersifat dinamis tetapi tetap berakar pada prinsip normatifnya 

seperti musyawarah, penghormatan kepada orang tua, dan nilai religiusitas, sehingga 

lembaga adat dalam diaspora sering melakukan pembaharuan terbats pada format upacara 

 
45 Ridwan & Abdullah. (2024). Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa. Jurnal Perspektif. 
46 Ardhana & Puspitasari “Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi Melayu”, hlm 17. 



 
 
 
 
 

178 
 
 
 
 
 

agar relevan dan mudah dilakukan tanpa menghilangkan prinsip utamanya, seperti 

penyederhanaan prosesi pernikahan adat.47 

3. Adaptasi Ritual Adat dalam Lingkungan Baru 

Pada ritual-ritual adat seperti tepung tawar, kenduri, syukuran kelahiran, dan 

peringatan tradisional lainnya, adat Melayu tetap digunakan dan dipertahankan oleh 

komunitas Melayu perantauan sebagai bentuk pelestarian nilai. Namun pelaksanaannya 

mengalami adaptasi agar selaras dengan budaya lokal tempat mereka menetap agar 

interaksi dengan budaya lain di kota besar atau daerah perantauan menimbulkan proses 

akulturasi yang tidak dapat dihindari. Akulturasi budaya Melayu sering muncul dalam 

bentuk integrasi unsur lokal tanpa menghapus nilai dasar tradisi, fenomena ini terlihat 

pada keluarga Melayu di Jakarta, Palembang, Serang, atau Bandung yang menggabungkan 

praktik adat leluhur dengan norma masyarakat setempat sehingga upacara tetap dapat 

berjalan namun lebih sederhana, efisien, dan sesuai konteks sosial yang baru.48 

4. Peran Teknologi Digital dan Media Baru 

Era digital membawa dimensi baru dalam pelestarian adat Melayu melalui media 

sosial seperti YouTube, Instagram, TikTok, dan Facebook menjadi ruang dokumentasi, 

edukasi, serta interaksi antar anggota diaspora sehingga kini komunitas Melayu diaspora 

aktif menayangkan video pementasan seni, tutorial adat, dokumentasi upacara, serta 

penjelasan tentang nilai budaya. Dalam konteks ini media digital memainkan peran 

strategis dalam menjaga identitas kelompok diaspora yang serumpun dengan menyediakan 

ruang ekspresi kultural tanpa batas geografis, hal ini memungkinkan generasi muda 

Melayu di perantauan tetap terhubung dengan budaya asal meskipun mereka tidak tinggal 

di tanah leluhur.49 

5. Pendidikan Budaya bagi Generasi Muda 

Pendidikan budaya merupakan strategi penting dalam pembaharuan adat Melayu 

karena generasi muda yang seharusnya menentukan keberlanjutan identitas etnis tersebut, 

banyak komunitas Melayu diaspora menyelenggarakan kelas budaya, sanggar seni, kelas 

bahasa Melayu, pelatihan tari tradisional serta kegiatan keagamaan bernuansa adat 

Melayu. Praktik ini semakin memperkuat ikatan keturunan muda dengan identitas leluhur 

mereka, pemahaman lintas budaya masyarakat Melayu di perantauan hanya dapat bertahan 

jika ada proses edukasi yang konsisten dari generasi tua kepada generasi muda karena 

tanpa edukasi budaya dapat terjadi resiko hilangnya tradisi karena generasi muda lebih 

dekat dengan budaya dominan di tempat mereka tinggal.50 

6. Pembaharuan Nilai tanpa Menghilangkan Identitas 

Pembaharuan adat Melayu dalam diaspora tidak berarti menghapus tradisi lama 

karena justru pembaharuan dilakukan agar adat tetap relevan dan dipahami oleh generasi 

muda yang hidup dalam konteks sosial berbeda, prinsip adat Melayu seperti “adat bersendi 

syarak, syarak bersendi Kitabullah” tetap menjadi fondasi utama yang menandai identitas 

moral masyarakat Melayu, meskipun bentuk praktik adat dapat berubah menyesuaikan 

perkembangan zaman. 

 

 
47 Ridwan & Abdullah “Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa”, hlm 34. 
48 Zain “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Arsitektur”, hlm 70-71. 
49 Hidayat “Representasi Diaspora Serumpun dalam Media Baru”, hlm 88. 
50 Pratama “Komunikasi Antarbudaya Masyarakat Melayu”, hlm 614. 



 
 
 
 
 

179 
 
 
 
 
 

KESIMPULAN  

Berdasarkan pembahasan yang telah dikaji, dapat disimpulkan bahwa dinamika 

perkembangan adat Melayu dalam konteks diaspora, khususnya pada komunitas Melayu 

Jambi yang merantau ke Sumatra Selatan dan Pulau Jawa, menunjukkan proses budaya 

yang tidak bersifat statis, tetapi terus bergerak dan menyesuaikan diri dengan lingkungan 

sosial yang baru. Mobilitas orang Melayu sejak masa awal telah melahirkan karakter 

budaya yang lentur, terbuka, dan memiliki kemampuan adaptasi tinggi tanpa harus 

kehilangan nilai-nilai dasarnya. Dalam kehidupan perantauan, adat Melayu Jambi tetap 

dipertahankan melalui praktik-praktik ritual, penggunaan bahasa, pola kekerabatan, serta 

kegiatan paguyuban yang menjadi wadah bagi masyarakat diaspora untuk menjaga 

hubungan antargenerasi. Namun, perubahan tetap terjadi sebagai akibat dari interaksi 

dengan budaya lokal, proses modernisasi, urbanisasi, serta tuntutan hidup di lingkungan 

yang lebih heterogen. Dalam konteks ini, adat Melayu tidak hilang, tetapi mengalami 

penyederhanaan, penyesuaian, atau reinterpretasi agar tetap relevan. Generasi muda 

diasporik cenderung lebih selektif dalam mengadopsi dan mempertahankan unsur adat, 

tetapi identitas kemelayuan tetap hadir melalui nilai inti seperti sopan santun, religiusitas, 

penghormatan terhadap orang tua, dan solidaritas sosial. Secara keseluruhan, penelitian ini 

menegaskan bahwa adat Melayu Jambi dalam diaspora mampu bertahan karena sifatnya 

yang fleksibel dan adaptif. Kebertahanan ini tidak hanya bergantung pada praktik budaya 

yang terlihat secara kasat mata, tetapi juga pada kesadaran identitas dan hubungan 

emosional komunitas terhadap tanah asal. Transformasi adat yang terjadi bukanlah sebuah 

kehilangan, melainkan wujud keberlanjutan budaya yang mengikuti dinamika zaman tanpa 

meninggalkan fondasi utama kemelayuan. Dengan demikian, identitas Melayu Jambi di 

perantauan muncul sebagai hasil dialektika yang harmonis antara tradisi dan realitas sosial 

kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Adam, Y. F., Ramona, E., & Muhsin, I. (2023). Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi Komparatif 

Akulturasi Islam dan Kebudayaan dalam Perspektif Sejarah. Muslim Heritage, 8(1), 133-

152. 

Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi 

Melayu”: Dinamika bahasa, budaya dan masyarakat di perbatasan Asia Tenggara.  

Ardhana, I. K., Sejarah Politik Asia Tenggara: Pada Masa Tradisional hingga Kolonial. 

Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, M zainul Hafizi, ‘Transformasi Nilai Tradisi 

Besaprah Dalam Budaya Sambas Di Era Globalisasi’ (Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia, 

2025), pp. 5–7, doi:https://doi.org/10.62238/jupsi.v2i3.130 

Haljuliza, F. P. (2023) Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang 

Melayu Palembang. Medina-Te : Jurnal Studi Islam, 15(2), 247-265. 

Hall, S. (1997). Cultural Identity and Diaspora. Public Culture. 

Hidayat, Z. (2014). Representasi diaspora serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara dalam 

media baru. KOMUNIKOLOGI: Jurnal Ilmiah Ilmu Komunikasi, 11(2). 

Hugo, G. "Indonesian Labour Migration to Malaysia: Trends and Policy Implications." Asian 

Journal of Social Science,  21 (1), 1993. 

Isra, M., Rashifa, N., Putra, E. R., Syahputra, R., Siregar, R. R., & Siregar, F. P. (2025). 

Konstruksi Identitas Budaya melalui Perkebunan: Studi Literatur terhadap Komunitas Aceh, 

Melayu, dan Tionghoa di Indonesia. Jurnal Riset Rumpun Ilmu Sosial, Politik dan 



 
 
 
 
 

180 
 
 
 
 
 

Humaniora, 4(3), 420-435. 

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003 

Pratama, M. I. (2024). Komunikasi antar Budaya Masyarakat Melayu dengan Masyarakat 

Tionghoa di Sumatera Selatan. Jurnal Ilmu Sosial, Humaniora dan Seni, 2(6), 612-616. 

Prayogi, P. (2021). Dinamika identitas budaya Melayu: Perspektif sejarah dan perubahan sosial.  

Ridwan dan Abdullah. 2024. Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa. Jurnal 

Perspektif. Vol. 17, No. 1.  

Salim, S. "Diplomasi, Aliansi dan Asimilasi; Diaspora Bugis Semenanjung Melayu Abad ke-18 – 

Abad ke-20." Jurnal Pattingalloang, 10 (2), 2023. 

Zain, Z. (2023). AKULTURASI SOSIAL BUDAYA MELAYU DALAM PENERAPAN 

ARSITEKTUR BANGUNAN DI INDONESIA. Nature: National Academic Journal of 

Architecture, 10(1), 65-76. 

Zaki, M. (2018). Sejarah kesultanan Melayu dan perkembangan wilayah kekuasaannya di Asia 

Tenggara. 

Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam 

Media Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014. 


