Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

DINAMIKA PERKEMBANGAN ADAT MELAYU DI DIASPORA:
STUDI PADA KOMUNITAS MELAYU PERANTAUAN

Dea Novriani?, Nabila Putri?, Elfika Pakpahan?, Yuliana® Ilham Saragih®, Rifqi
Rusdan®, Muhammad Romadhoni Azizi’, Denny Defrianti®, Fatonah®
deanovriani885@gmail.com?, bilandapricily@gmail.com?, elvikapakpahan@gmail.com?,
yuliianaa516@gmail.com*, ilhamborandosrgh@gmail.com®, rifgirusdan21@gmail.com®,
dhoni120923@gmail.com’, ddefrianti@unja.ac.id®, fatonah.nurdin@unja.ac.id®
Universitas Jambi

ABSTRAK

Penelitian ini membahas dinamika perkembangan adat Melayu dalam konteks diaspora dengan
fokus pada komunitas Melayu Jambi yang bermigrasi ke Sumatra Selatan dan Pulau Jawa.
Mobilitas orang Melayu sejak masa awal telah membentuk karakter budaya yang adaptif terhadap
perubahan lingkungan sosial. Dalam konteks perantauan, adat Melayu Jambi tidak hanya
berpindah secara geografis, tetapi juga mengalami proses negosiasi budaya seiring interaksi
dengan masyarakat multietnis. Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang meliputi heuristik,
kritik sumber, interpretasi, dan historiografi untuk menelusuri jejak perkembangan adat Melayu di
wilayah perantauan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adat Melayu Jambi tetap bertahan
melalui berbagai strategi pelestarian seperti penggunaan bahasa Melayu dalam keluarga, praktik
ritual adat yang disesuaikan, serta peran paguyuban dan lembaga komunitas dalam menjaga nilai-
nilai tradisional. Meskipun demikian, perubahan tetap terjadi akibat modernisasi, urbanisasi, dan
pengaruh budaya lokal di daerah tujuan, sehingga adat Melayu mengalami penyederhanaan bentuk
namun tidak kehilangan makna dasarnya. Selain itu, teknologi digital turut membuka ruang baru
bagi diaspora Melayu untuk mengekspresikan identitas budaya dan memperkuat hubungan dengan
tanah asal. Penelitian ini menyimpulkan bahwa adat Melayu dalam diaspora bersifat fleksibel,
adaptif, dan mampu bertahan melalui proses pembaharuan yang tetap berpijak pada nilai-nilai
dasar kemelayuan. Temuan ini menegaskan bahwa identitas Melayu di perantauan merupakan
hasil interaksi dinamis antara tradisi dan realitas sosial kontemporer.

Kata Kunci: Adat Melayu Jambi, Mobilitas Sosial, Identitas Budaya, Akulturasi, Pelestarian
Tradisi, Komunitas Perantauan.

ABSTRACT
This study examines the dynamics of the development of Malay customs in the diaspora context,
focusing on the Jambi Malay community that migrated to South Sumatra and Java. The mobility of
Malays since early times has shaped a cultural character that is adaptive to changes in the social
environment. In the context of migration, Jambi Malay customs not only move geographically but
also undergo a process of cultural negotiation as they interact with multiethnic communities. This
study uses historical methods including heuristics, source criticism, interpretation, and
historiography to trace the development of Malay customs in the diaspora region. The results
show that Jambi Malay customs persist through various preservation strategies such as the use of
Malay within the family, adapted traditional ritual practices, and the role of community
associations and institutions in maintaining traditional values. Nevertheless, changes continue to
occur due to modernization, urbanization, and the influence of local cultures in destination areas,
resulting in Malay customs being simplified in form but not losing their fundamental meaning.
Furthermore, digital technology has opened up new spaces for the Malay diaspora to express their
cultural identity and strengthen ties with their homeland. This study concludes that Malay customs
within the diaspora are flexible, adaptive, and able to survive through a process of renewal while

165


mailto:deanovriani885@gmail.com1
mailto:bilandapricily@gmail.com2
mailto:elvikapakpahan@gmail.com3
mailto:yuliianaa516@gmail.com4
mailto:Ilhamborandosrgh@gmail.com5
mailto:rifqirusdan21@gmail.com6
mailto:dhoni120923@gmail.com7
mailto:ddefrianti@unja.ac.id8
mailto:fatonah.nurdin@unja.ac.id9

remaining grounded in core Malay values. These findings confirm that Malay identity in the
diaspora is the result of a dynamic interaction between tradition and contemporary social
realities.

Keywords: Jambi Malay Customs, Social Mobility, Cultural Identity, Acculturation, Preservation
Of Tradition, Transmigrant Communities.

PENDAHULUAN

Keberadaan orang Melayu dalam sejarah Nusantara merupakan salah satu jejak
kebudayaan yang memiliki akar kuat, baik dalam aspek migrasi, politik, ekonomi, maupun
religiusitas. Melayu sering digambarkan sebagai komunitas yang dekat dengan sungai,
perdagangan maritim, dan jaringan interaksi sosial yang luas lintas wilayah. Dalam
berbagai kajian kebudayaan, Melayu dipahami bukan hanya sebagai identitas etnis,
melainkan juga sebagai konstruksi historis yang berubah mengikuti dinamika zaman dan
ruang sosial yang ditempati. Hal ini menegaskan bahwa “kemelayuan” adalah sesuatu
yang hidup, tidak statis, dan selalu mengalir bersamaan dengan mobilitas masyarakatnya.*

Pada masa lalu, daerah Jambi merupakan salah satu pusat penting dalam
perkembangan jaringan budaya dan kekuasaan Melayu. Kedatuan Sriwijaya serta
perkembangan Kerajaan Melayu Jambi menunjukkan bahwa wilayah ini pernah menjadi
simpul kemaritiman yang penting dalam arus perdagangan dan interaksi budaya di Asia
Tenggara.? Tradisi ini membentuk karakter masyarakat Melayu Jambi yang sangat adaptif
dan memiliki kesiapan merantau ke wilayah lain, baik untuk meningkatkan taraf ekonomi
maupun menjalin relasi sosial dan kekerabatan yang lebih luas. Bahkan dalam ekspansi
historisnya, para perantau dari Jambi telah meninggalkan tapak budaya mereka di berbagai
kawasan luar Jambi, termasuk Sumatra Selatan dan Pulau Jawa. Perantauan Melayu Jambi
menuju wilayah lain bukan sekadar perpindahan fisik, tetapi juga mobilitas budaya.
Mereka membawa adat, bahasa, tradisi, dan sistem nilai yang menjadi identitas utama
kelompok. Pada saat yang sama, proses interaksi dengan masyarakat lokal di daerah tujuan
membuka peluang terjadinya akulturasi dan transformasi budaya. Dalam konteks ini, adat
Melayu Jambi yang dikenal sebagai sistem nilai yang didasarkan pada perpaduan adat dan
Islam sering kali menghadapi perubahan sesuai dengan kebutuhan dan perkembangan
lingkungan sosial baru.®

Fenomena perantauan ini terutama nampak di wilayah Sumatra Selatan seperti
Palembang, Ogan Ilir, dan Banyuasin tempat Melayu Jambi menjalin hubungan genealogis
dan kultural yang telah terjalin sejak masa kerajaan. Selain itu, perpindahan ke Pulau Jawa
seperti ke Jakarta, Serang, hingga sebagian Jawa Tengah merupakan bagian dari pola
migrasi ekonomi modern yang berkembang terutama pada awal abad ke-20 ketika
industrialisasi dan urbanisasi mulai intensif di wilayah tersebut. Migrasi ini menunjukkan
bukti bahwa masyarakat Melayu Jambi memiliki mobilitas sosial yang dinamis serta
kemampuan beradaptasi dengan sistem sosial baru. Melayu sebagai identitas etnis
memiliki relasi kuat dengan Islam, sehingga adat Melayu digambarkan dalam semboyan
khas ‘“adat bersendi syarak, syarak bersendi Kitabullah.” Karena itu, keberadaan

! Ridwan & Abdullah, Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa, Jurnal Perspektif Vol. 17 No. 1
(2024), 19.
2 |bid.
3 Ibid., 20-21.
166



komunitas diaspora Melayu Jambi sering kali ditandai oleh upaya untuk mempertahankan
nilai religius sebagai inti budaya. Namun dalam praktik sosial di daerah perantauan, tidak
jarang terjadi negosiasi nilai antara tradisi leluhur dan kondisi multikultural tempat mereka
bermukim. Situasi inilah yang menimbulkan pertanyaan penting yaitu sejauh mana adat
Melayu Jambi mampu bertahan dan berkembang di daerah baru.

Budaya merupakan sistem makna yang dibentuk dan diwariskan melalui simbol,
norma, dan praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari. la bukan sekadar warisan, tetapi
juga pedoman yang membangun identitas personal maupun komunal. Ridwan dan
Abdullah menjelaskan bahwa budaya Melayu harus dipandang secara dinamis karena
identitas Melayu di era ke-kinian semakin beragam dan dipengaruhi oleh modernisasi,
migrasi, dan globalisasi.* Hal ini menekankan bahwa studi tentang adat Melayu di
diaspora tidak hanya berbicara mengenai pelestarian nilai tradisional, melainkan juga
kapasitas perubahan yang mengikuti tantangan zaman.

Migrasi masyarakat Melayu Jambi ke wilayah lain di Sumatra dan Jawa menciptakan
hubungan sosial yang tidak tunggal. Di satu sisi, mereka mempertahankan jaringan
kekerabatan dan praktik adat seperti upacara pernikahan, tradisi tepung tawar, bahasa
Melayu Jambi, dan sistem kekerabatan berbasis garis keturunan tertentu. Di sisi lain,
interaksi dengan kelompok etnis yang berbeda sering kali mempengaruhi cara adat
dipraktikkan. Akulturasi bisa terjadi pada unsur pakaian, bahasa, tata cara upacara, hingga
gaya hidup generasi mudanya. Dalam situasi ini, muncul tantangan-tantangan penting
penting adaptasi budaya terhadap lingkungan sosial baru yang multietnis, kemungkinan
melemahnya penggunaan bahasa Melayu Jambi dalam keseharian, terutama di keluarga-
keluarga diaspora, perubahan tata nilai keluarga dan masyarakat akibat modernisasi dan
pendidikan, serta kesenjangan pemahaman adat antara generasi tua dan generasi muda
yang tumbuh dalam kultur dominan di wilayah perantauan.

Ridwan dan Abdullah menyebut bahwa dalam konteks modernisasi, budaya Melayu
di beberapa wilayah mengalami “peredupan makna” akibat masyarakat yang semakin
apatis terhadap tradisinya sendiri.> Pernyataan ini sangat relevan bagi komunitas Melayu
Jambi di daerah perantauan di mana arus budaya global lebih mudah diterima oleh
generasi muda dibandingkan adat leluhur yang dianggap kurang fleksibel atau kurang
praktis. Padahal, adat bagi Melayu bukan sekadar simbol masa lalu, melainkan pedoman
moral, tatanan sosial, serta dasar kohesi kelompok. Jika adat kehilangan tempatnya dalam
kehidupan diaspora, maka ancaman terbesar bukan hanya pada hilangnya tradisi, tetapi
juga tergerusnya identitas Melayu itu sendiri. Keterputusan generasi terhadap adat akan
berimplikasi pada pudarnya rasa kebersamaan dan ikatan genealogis yang selama ini
menjadi modal sosial penting bagi komunitas Melayu Jambi.

Relasi budaya di diaspora sering dibangun melalui organisasi paguyuban daerah asal,
kegiatan keagamaan, upacara adat, atau perkumpulan keluarga besar. Melalui ruang-ruang
sosial tersebut, komunitas Melayu Jambi berupaya menjaga keberlanjutan nilai leluhur.
Namun efektivitasnya sangat bergantung pada kesadaran kolektif komunitas serta
dukungan keluarga inti dalam mentransmisikan adat kepada generasi muda.

* 1bid., 20.
% 1bid., 20-22.
167



Berdasarkan penjelasan tersebut, penelitian mengenai dinamika adat Melayu Jambi
dalam konteks diaspora khususnya di Sumatra Selatan dan Pulau Jawa menjadi relevan
tidak hanya sebagai kajian budaya, tetapi juga untuk memahami bagaimana identitas etnis
bertahan dan bertransformasi di tengah perubahan sosial. Kajian ini diharapkan dapat
memperlihatkan bagaimana masyarakat Melayu Jambi memaknai adatnya, apa saja faktor
yang memengaruhi keberlanjutan tradisi, dan bagaimana bentuk adaptasi yang terjadi
dalam konteks kehidupan perantauan.

Dengan demikian, pendahuluan ini menegaskan bahwa studi mengenai “Dinamika
Perkembangan Adat Melayu di Diaspora: Studi pada Komunitas Melayu Perantauan”
memiliki urgensi akademik dan sosial kultural. Penelitian ini akan memberikan
pemahaman mengenai hubungan antara migrasi, identitas budaya, dan transformasi nilai
adat. Pada akhirnya, hasil kajian diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata bagi
upaya pelestarian nilai-nilai adat Melayu Jambi di tengah tantangan modernitas dan
multikulturalisme yang terus berkembang.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode sejarah, yaitu pendekatan ilmiah yang bertujuan
untuk merekonstruksi peristiwa masa lampau secara sistematis dan objektif berdasarkan
jejak-jejak yang ditinggalkan. Menurut Kuntowijoyo, metode sejarah terdiri dari empat
tahapan utama, yaitu heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi.

Heuristik merupakan tahap pertama dalam penelitian sejarah, yakni kegiatan
menghimpun sumber-sumber sejarah yang relevan dengan topik penelitian. Dalam konteks
ini, penulis mengumpulkan sumber primer dan sekunder yang berkaitan dengan
Perkembangan Adat Melayu di Diaspora khususnya pada Komunitas Melayu Perantauan.
Sumber sekunder mencakup buku, jurnal ilmiah, arsip pemerintah, laporan etnografi, serta
artikel penelitian mengenai budaya dan diaspora Melayu, sedangkan sumber primer
mencakup keluarga perantauan Melayu Jambi, dokumentasi pribadi komunitas diaspora.

Tahap kedua adalah kritik sumber, yang bertujuan untuk menguji keaslian dan
kredibilitas sumber yang telah dikumpulkan. Kritik sumber dibagi menjadi dua, yaitu
kritik eksternal dan kritik internal. Kritik eksternal digunakan untuk menilai keaslian fisik
dan identitas dokumen, sedangkan kritik internal berfungsi untuk menguji kebenaran isi
atau informasi yang terdapat di dalam sumber. Langkah ini penting untuk memastikan
bahwa sumber yang digunakan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Tahap ketiga adalah interpretasi, yakni kegiatan menafsirkan fakta-fakta sejarah
yang telah diverifikasi. Interpretasi dilakukan dengan memahami Hubungan antara adat
Melayu Jambi dengan kondisi sosial di daerah perantauan, proses transformasi adat akibat
interaksi lintas budaya, upaya komunitas diaspora dalam mempertahankan identitas
leluhur, dan faktor internal dan eksternal yang mempengaruhi perubahan adat. Interpretasi
dilakukan secara objektif dengan memadukan berbagai informasi sehingga dapat diperoleh
gambaran mengenai dinamika adat Melayu Jambi dari masa ke masa dalam konteks
diaspora

& Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003, him. 54.

168



Tahap terakhir adalah historiografi, yaitu penyusunan kembali hasil temuan dan
interpretasi dalam bentuk narasi sejarah yang sistematis dan koheren. Dalam tahap ini,
seluruh data yang telah ditafsirkan disajikan dalam bentuk narasi sejarah yang logis,
diakronis, dan sesuai kaidah penulisan akademik. Penyajian dilakukan dengan
memperhatikan struktur jurnal yang terdiri dari pendahuluan, tinjauan pustaka, metode,
pembahasan, hingga kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHSAN

1. Konsep Adat Melayu dan Diaspora

Adat melayu merupakan kumpulan aturan serta nilai yang menjadi pendoman hidup orang
melayu.’ Nilai-nilai ini berisi ajaran tentang sopan santun, cara berinteraksi, dan cara
menjaga hubungan baik antar anggota masyarakat.® Adat ini diwariskan dari generasi ke
generasi dan menjadi bagian penting dari identitas orang Melayu.® Ketika orang Melayu
pindah atau merantau ke daerah lain, seperti ke Jawa atau Sumatera Selatan, mereka
biasanya tetap membawa adat tersebut.'® Adat menjadi pegangan dalam kehidupan di
tempat baru dan membantu mereka menjaga rasa kebersamaan sesama perantau.!

Di Jawa, orang Melayu yang tinggal atau berinteraksi dengan masyarakat setempat sering
mengalami proses akulturasi. ' Kajian tentang pertemuan budaya Melayu dan Jawa
menunjukkan bahwa kedua budaya ini saling mempengaruhi, terutama dalam hal
keagamaan dan kebiasaan sehari-hari.'® Hal ini menunjukkan bahwa ketika Melayu hidup
di Jawa, adat mereka menyesuaikan diri dengan lingkungan baru.

Sementara itu, di Sumatera Selatan, terutama di Palembang dan sekitarnya, adat
Melayu masih terlihat kuat dalam kehidupan masyarakat.'* Tradisi kelahiran, adat upacara,
dan kegiatan budaya memperlihatkan bahwa adat Melayu di daerah ini tetap hidup dan
berkembang.'® Penelitian tentang akulturasi budaya Melayu-Palembang juga menunjukkan
bahwa tradisi dapat berubah tanpa kehilangan nilai dasarnya.'® Selain itu, masyarakat
Melayu di Sumatera Selatan hidup berdampingan dengan kelompok etnis lain, seperti
Tionghoa dan komunitas minoritas lainnya.l” Interaksi ini membuat adat Melayu semakin

" Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu
Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2023)

8 Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di
Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture 10, No. 1 (2023)

® Ibid

10 Yusril Fahmi Adam dkk, “Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi Komparatif Akulturasi Islam dan
Kebudayaan,” Muslim Heritage 8 , No. 1 (2023)

1 1bid

12 1bid

13 1bid

14 Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu
Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023)

15 1bid

16 1hid

1 Muhammad Igbal Pratama, “Komunikasi Antar Budaya Masyarakat Melayu dengan Masyarakat Tionghoa
di Sumatera Selatan,” JISHUS (2024)

169



dinamis karena bersentuhan dengan budaya lain, namun tetap mempertahankan
identitasnya.®

Berbeda dengan Sumatera Selatan, perantau Melayu di Jawa menghadapi lingkungan
yang lebih beragam sehingga adat mereka sering mengalami penyederhanaan atau
penyesuaian. *® Faktor pergaulan, pekerjaan, dan budaya setempat memengaruhi
bagaimana adat itu dijalankan.?’ Dari dua wilayah ini, terlihat bahwa adat Melayu dalam
diaspora tetap bertahan, tetapi bentuknya bisa berubah sesuai kebutuhan.?! Adat Melayu
tidak hilang, justru menjadi lebih fleksibel dan mampu menyesuaikan diri dengan kondisi
baru tanpa meninggalkan nilai utamanya.??

2. Riwayat Mobilitas dan Penyebaran Orang Melayu

Mobilitas masyarakat Melayu merupakan bagian integral dari perjalanan sejarah
Asia Tenggara. Sejak masa awal pembentukan komunitas Melayu, proses perpindahan
penduduk telah berlangsung lintas wilayah melalui jaringan perdagangan maritim dan
hubungan antarkerajaan. Para ahli menjelaskan bahwa penyebaran orang Melayu tidak
dapat dipisahkan dari dinamika politik dan peradaban yang berkembang di kawasan ini,
terutama ketika kerajaan-kerajaan besar di Sumatra mulai memainkan peran penting dalam
hubungan regional. Jejak historis menunjukkan bahwa masyarakat Melayu sudah memiliki
karakter kosmopolit sejak awal melalui perdagangan, pelayaran, dan interaksi ekonomi
yang reguler dengan berbagai entitas lain di Asia Tenggara.??

Sumatra menjadi salah satu pusat terpenting perkembangan budaya Melayu,
terutama setelah tumbuhnya Sriwijaya sebagai kekuatan maritim utama. Dari wilayah ini,
konsep dan identitas Melayu menyebar dan memengaruhi berbagai komunitas di
Semenanjung Malaya, Kalimantan Barat, pesisir Borneo, hingga ke bagian selatan
Thailand.?* Hal ini menunjukkan bahwa mobilitas orang Melayu bukan fenomena yang
lahir dari kebutuhan modern, tetapi merupakan bagian dari fondasi budaya yang berjalan
beriringan dengan perkembangan politik dan ekonomi kawasan.

Sumatra bagian tengah, Jambi memegang peranan yang sangat strategis. Sejak masa
kuno, wilayah Jambi dikenal sebagai salah satu pusat kebudayaan dan jaringan
perdagangan yang menghubungkan pedalaman Sumatra dengan jalur perdagangan
internasional di Selat Malaka. Migrasi dan interaksi sosial yang terjadi waktu itu turut
memperkuat identitas kemelayuan masyarakat Jambi. ?° Kesinambungan sejarah ini
memberi dasar kuat bagi masyarakat Melayu Jambi untuk berkembang sebagai komunitas
yang memiliki kesiapan merantau dan beradaptasi dengan lingkungan sosial baru.

18 1hid

1% Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di
Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture (2023)

2 |bid

2l Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu
Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023)

22 Imanuel & Zairin Zain, “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Penerapan Arsitektur Bangunan di
Indonesia,” Nature: National Academic Journal of Architecture (2023)

% Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi Melayu”:
Dinamika Bahasa, Budaya dan Masyarakat di Perbatasan Asia Tenggara, 2.

24 Zaki, M. (2018). Kesultanan Melayu dan Jejaring Kekuasaan di Asia Tenggara, 5.

% Prayogi. (2021). Dinamika Identitas Budaya Melayu, 3.

170



Pada masa kolonial, mobilitas masyarakat Melayu Jambi mengalami perubahan arah
dan motif. Perkembangan ekonomi kolonial, pembukaan perkebunan, serta urbanisasi di
beberapa kota besar telah menjadi daya tarik orang Melayu Jambi untuk mencari
penghidupan yang lebih baik di luar daerah. Palembang dan wilayah Sumatra Selatan
menjadi tujuan paling awal dan dekat secara geografis. Hubungan historis keduanya yang
telah terjalin sejak masa kerajaan turut mempermudah proses integrasi sosial. Di wilayah
ini, orang Melayu Jambi tidak hanya berbaur tetapi juga membentuk kantong-kantong
komunitas yang tetap menjaga tradisi adat serta sistem kekerabatan mereka.

Selain Sumatra Selatan, Pulau Jawa juga menjadi pusat mobilitas baru bagi
masyarakat Melayu Jambi, terutama pada abad ke-20 ketika kota-kota seperti Batavia,
Serang, dan Bandung menjadi titik pusat pembangunan ekonomi kolonial. Dorongan
utama migrasi biasanya berkaitan dengan urusan pekerjaan, pendidikan, dan jaringan
keluarga yang telah terlebih dahulu bermukim di wilayah tersebut. Dalam proses ini
terbentuklah komunitas Melayu Jambi diaspora yang aktif mempertahankan nilai adat di
tengah pengaruh budaya yang lebih majemuk dan kuat secara struktur sosial.

Migrasi tersebut melahirkan kondisi baru di mana adat dan budaya Melayu Jambi
berada dalam ruang interaksi yang jauh lebih kompleks dibandingkan ketika berada di
tanah asal. ldentitas kemelayuan dalam diaspora bukan sesuatu yang tetap, melainkan
terus beradaptasi dalam perjumpaan antarbudaya. Menjadi Melayu dalam konteks ini
adalah proses negosiasi yang dinamis, tergantung pada kondisi geopolitik, sosial, serta
interaksi multietnis di wilayah perantauan. Ardhana dan Puspitasari menjelaskan bahwa
identitas Melayu sangat dipengaruhi oleh batas-batas yang tidak hanya bersifat geografis,
tetapi juga ideologi, bahasa, dan budaya lokal tempat mereka menetap.®

Bentuk adaptasi tersebut dapat terlihat melalui perubahan yang terjadi pada praktik
adat dan penggunaan bahasa. Di wilayah dengan dominasi budaya setempat yang kuat
seperti Jakarta dan Palembang, generasi muda Melayu Jambi sering kali mengalami
dilema identitas: antara mempertahankan tradisi leluhur atau menyesuaikan diri dengan
budaya urban yang lebih dominan. Hal ini sejalan dengan analisis para peneliti bahwa
perkembangan budaya Melayu dalam konteks migrasi akan selalu berada pada posisi yang
dinegosiasikan ulang oleh nilai-nilai baru yang mereka temui.?” Meskipun demikian,
mobilitas orang Melayu Jambi tidak sepenuhnya menghilangkan karakter adat yang
melekat dalam diri mereka. Di banyak komunitas diaspora, upaya pelestarian adat masih
berlangsung melalui organisasi keluarga besar, kegiatan keagamaan, dan ritual sosial adat
seperti tradisi tepung tawar, hajatan keluarga, serta penggunaan bahasa Melayu Jambi
dalam lingkungan internal keluarga. Dalam ruang-ruang komunal seperti ini, identitas
Melayu dipertahankan sebagai wujud kebanggaan kolektif sekaligus menjaga
kesinambungan budaya antar generasi.

Hubungan erat antara mobilitas dan penyebaran orang Melayu juga menjelaskan
bagaimana konsep kemelayuan bukan semata-mata berbasis teritorial. Identitas Melayu
dapat hidup di luar batas wilayah asal, selama simbol budaya, nilai keagamaan, dan relasi
kekerabatan masih dijaga. Mobilitas orang Melayu Jambi bahkan memperkaya khazanah

% Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020), 4-5.
2" Prayogi. (2021), 6-7.
171



budaya di wilayah yang mereka datangi, menciptakan jaringan sosial baru tanpa memutus
akar identitas mereka sebagai bagian dari bangsa Melayu.
3. Cara Komunitas Diaspora Melestarikan Adat Melayu

Komunitas diaspora Melayu, khususnya di negara-negara seperti Malaysia,
Singapura, dan Brunei Darussalam, berupaya keras untuk melestarikan adat dan budaya
mereka meskipun berada di lingkungan yang terpapar oleh budaya asing. Upaya
pelestarian ini mencakup berbagai aspek kehidupan, baik individu maupun kolektif, dan
melibatkan pemeliharaan bahasa, tradisi upacara, dan kearifan lokal yang telah diwariskan
dari nenek moyang.

Bahasa adalah salah satu unsur utama dalam identitas budaya Melayu. Masyarakat
diaspora aktif mempertahankan penggunaan bahasa Melayu dalam kehidupan sehari-hari,
terutama di dalam keluarga. Sebagaimana dijelaskan oleh Ardhana (2023), penggunaan
bahasa ibu dalam komunikasi rumah tangga sangat penting untuk memastikan generasi
muda tetap terhubung dengan warisan budaya mereka. 2 Di Malaysia, meskipun bahasa
Melayu merupakan bahasa nasional, banyak generasi muda yang terpengaruh oleh budaya
dan bahasa lokal, sehingga pelestarian bahasa Melayu di lingkungan publik dan formal
menjadi tantangan tersendiri. Ini menunjukkan pentingnya menanamkan Kkecintaan
terhadap bahasa melalui pendidikan, tidak hanya di rumah tetapi juga di sekolah-sekolah
dan melalui kegiatan komunitas yang mempromosikan bahasa Melayu sebagai identitas
budaya.

Selain bahasa, ritual dan upacara adat juga memainkan peran penting dalam
melestarikan budaya Melayu. Ritual seperti kenduri, tolak bala, dan perayaan hari raya
menjadi sarana bagi komunitas diaspora untuk berkumpul dan merayakan nilai-nilai
budaya mereka. Sebagai contoh, Elvis Syefrizal dan keluarganya secara rutin melakukan
kunjungan ke kampung halaman dan berpartisipasi dalam perayaan adat, sehingga anak-
anak mereka dapat mengenal dan menghargai akar budaya Minangkabau mereka. 2°
Catatan tentang pelaksanaan ritual tolak bala di masyarakat Petalangan menunjukkan
bagaimana masyarakat Melayu tidak hanya mempertahankan kepercayaan dan tradisi
lama, tetapi juga mengintegrasikannya dengan elemen Islam, sebagai cara untuk
mempertahankan identitas dalam konteks modernisasi dan globalisasi.

Salah satu cara vital dalam melestarikan budaya adalah melalui organisasi komunitas
dan pengembangan usaha bersama. Komunitas diaspora Bugis, misalnya, telah
membentuk koperasi dan kelompok bisnis berbasis komunitas di Malaysia. 3° Hal ini tidak
hanya memperkuat jaringan sosial di antara anggota komunitas tetapi juga membantu
memelihara nilai-nilai budaya sambil memberikan kontribusi pada ekonomi lokal. Melalui
inisiatif semacam ini, mereka mampu beradaptasi dengan kondisi kehidupan baru tanpa
kehilangan identitas asli mereka. Partisipasi dalam koperasi dan kelompok bisnis ini
menunjukkan pola solidaritas sosial yang kuat dan penguatan identitas budaya mereka,
yang kembali bersifat kolektif, bukan hanya individu.

2 Ardhana, I. K., Sejarah Politik Asia Tenggara: Pada Masa Tradisional hingga Kolonial. Denpasar:
Pustaka Larasan, 2023.
2 Hugo, G. "Indonesian Labour Migration to Malaysia: Trends and Policy Implications." Asian Journal of
Social Science, 21 (1), 1993.
%0 Salim, S. "Diplomasi, Aliansi dan Asimilasi; Diaspora Bugis Semenanjung Melayu Abad ke-18 — Abad
ke-20." Jurnal Pattingalloang, 10 (2), 2023.
172



Kegiatan edukasi yang berhubungan dengan budaya dan sejarah Melayu juga
menjadi bagian integral dalam proses pelestarian. Komunitas diaspora sering
menyelenggarakan budaya pendidikan untuk generasi muda, di mana mereka diajarkan
tentang sejarah, bahasa, dan tradisi mereka. Elvis dan istrinya, Rita, berusaha
mengenalkan anak-anak mereka pada budaya Minangkabau melalui masakan khas dan
keterlibatan dalam upacara adat. Melalui pendidikan formal dan informal, anak-anak
diajarkan untuk memahami dan menghargai nilai-nilai warisan budaya mereka.

Di era digital, media sosial berperan penting dalam pelestarian budaya.®* Generasi
muda dapat mengenal tradisi mereka melalui platform online yang mendokumentasikan
kehidupan diaspora Melayu. Sebagaimana diungkapkan dalam kajian oleh Zinggara
Hidayat, diasporic communities, including those from the Malay and Chinese ethnicities,
use social media as a means to express their cultural identity and maintain connections
with their roots.® Melalui blog, akun Facebook, dan jejaring sosial lain, mereka berbagi
pengalaman, tradisi, dan nilai-nilai budaya, memungkinkan pertukaran informasi dan
memperkuat ikatan di antara anggota komunitas.

Akhirnya, partisipasi dalam kegiatan sosial dan keagamaan juga merupakan sarana
efektif untuk melestarikan budaya. Kegiatan seperti pengajian, perayaan hari besar agama,
dan festival budaya menjadi platform bagi masyarakat diaspora untuk merayakan identitas
mereka sebagai orang Melayu. Dalam konteks ini, tokoh-tokoh agama dan pemimpin
komunitas bertanggung jawab untuk mengedukasi dan membimbing generasi muda agar
tetap menjaga nilai-nilai budaya sambil beradaptasi dengan lingkungan yang baru.

Melalui integrasi nilai-nilai lama dan baru, komunitas diaspora Melayu berhasil
menjaga keberlangsungan budaya mereka. Proses ini menunjukkan bahwa identitas
budaya tidak statis, tetapi merupakan hasil dari negosiasi yang berlangsung secara dinamis
antara tradisi yang diwarisi dan tantangan baru yang dihadapi oleh generasi muda di
perantauan. Upaya pelestarian yang dilakukan oleh para perantau memberikan kontribusi
penting dalam memperkuat identitas budaya Melayu dalam konteks multikultural di Asia
Tenggara dan di seluruh dunia.

4. Perubahan dan Adaptasi Adat Melayu

Adat Melayu telah banyak mengalami perubahan yang sangat besar yang mana hal
sudah terjadi sejak dahulu yang di picu oleh adanya dari beberapa faktor seperti
modernisasi, globalisasi, dan juga urbanisasi. Yang mana faktor-faktor ini telah membuat
perubahan yang sangat signifikan bagi adat melayu yang ada di beberapa wilayah di
Indonesia khususnya daerah Sumatera seperti Jambi, Riau, Sambas, dan Siak.* Perubahan
adat Melayu yang terjadi ini juga tidak terjadi secara instan namun terjadi secara bertahap
yang di pengaruhi oleh interaksi sosial, perkembangan zaman, dan juga munculnya nilai-
nilai baru di lingkungan masyarakat karena adanya globalisasi. Pada dasarnya adat Melayu
juga merupakan adat yang tidak kaku, karena adat Melayu adalah salah satu adat yang

31 Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam Media
Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014.

%2 Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam Media
Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014.

33 M zainul Hafizi Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, ‘Transformasi Nilai Tradisi Besaprah
Dalam Budaya Sambas Di Era Globalisasi’ (Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia, 2025), pp. 5—7,
doi:https://doi.org/10.62238/jupsi.v2i3.130.

173



mudah untuk menyesuaikan, yang mana hal ini terjadi karena sejak dulu identitas adat
Melayu terbentuk karena adanya kegiatan berdagang, perpindahan kelompok masyarakat,
serta pergaulan beragam etnis, yang mana hal ini lah yang membuat adat Melayu mudah
untuk menyesuaikan diri.3*

Ritual, tradisi pernikahan, dan juga adanya modifikasi pakan adat adalah beberapa
contoh adaptasi adat Melayu terhadap budaya modern yang dapat di lihat di dalam
kehidupan sehari-hari. Seperti halnya baju adat yang mulai menggunakan gaya-gaya
pakaian modern namun tidak sepenuhnya adat melayu yang sebelumnya sudah ada sejak
zaman dahulu. Yang mana hal ini bertujuan untuk menarik perhatian generasi muda untuk
lebih mengenal adat Melayu.3® Selain itu, keluarga yang sedang merantau juga bisa
menjadi faktor terjadinya adaptasi budaya Melayu, misalnya pada adat pernikahan, yang
mana keluarga yang sedang merantau sering melakukan acara pernikahan dengan
menyesuaikan beberapa aturan cara adat yang ada di tempat dia merantau. Yang mana
penyesuaian ini tidak bertujuan untuk melupakan dan menghilangkan adat yang
sebelumnya dengan ada, tetapi bertujuan untuk menjaga nilai utamanya budayanya sambil
menyesuaikan dengan kondisi adat tempat ia merantau. Seperti tradisi kelahiran Melayu
Palembang, yang menunjukkan bagaimana unsur lokal dan Islam dapat berpadu tanpa
mengubah makna pokoknya. Proses yang sama juga dapat ditemukan pada komunitas
Melayu Jambi yang merantau dan tinggal di kota-kota besar.%

Bahasa yang merupakan simbol identitas bagi masyarakat Melayu juga salah satu
yang telah mengalami perubahan di era Modern. Yang mana generasi muda yang lahir dan
bertumbuh di kawasan yang dominan penduduknya bukan masyarakat melayu atau di
lingkungan perkotaan yang minim berbahasa Melayu menjadikan generasi muda itu lebih
terbiasa menggunakan bahasa yang ada di sekitarnya tinggal atau di lingkungan perkotaan.
Yang mana situasi ini telah menunjukkan adanya pergeseran antara identitas warisan dari
leluhurnya akibat dari lingkungan tempat tinggal.®” Adanya arus modernisasi ini yang
membuat sebagian generasi muda mengalami “kelemahan, ketidak pekaan” terhadap
budaya Melayu, karena kehidupan di daerah perkotaan yang menawarkan nilai yang
dianggap lebih praktis dan mudah untuk dipahami. Meski begitu, komunitas perantauan
tetap berupaya mempertahankan bahasa Melayu lewat percakapan di dalam keluarga
maupun lewat kegiatan budaya yang digelar oleh paguyuban daerah asal.®®

Selain itu, penggunaan alat makan tadisional dan makan dengan menggunakan
tangan mulai berubah seiring berkembangnnya zaman, yang mana sebelumnya
menggunakan peralatan tradisional mulai menggunakan piring modern, sendok makan,
dan peralatan modern lainnya.*® Perubahan adat juga terlihat dari bergesernya peran
keluarga. Komunitas Melayu di perantauan sering hidup dengan pola yang lebih individual
dan terbuka, berbeda dengan kehidupan yang lebih komunal di kampung halaman.

3 Ibid, Ardhana

% Ibid, Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, HIm. 8.

% Haljuliza Fasari P, “Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu
Palembang,” Medina-Te: Jurnal Studi Islam (2023)

%7 Ridwan & Abdullah, Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa, Jurnal Perspektif VVol. 17 No. 1
(2024), 19.

38 1pid, Ridwan & Abdullah, Him. 19.

% Ibid, Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, HIm. 8.

174



Pendidikan modern, pekerjaan formal, serta pergaulan dengan berbagai kelompok etnis
membentuk gaya hidup baru yang turut memengaruhi pola kekerabatan. Meski begitu,
nilai dasar adat Melayu—seperti menghormati orang tua, bermusyawarah dalam keluarga,
dan menjaga hubungan sesama kerabat—tetap dijaga sebagai pedoman hidup. 4°

Selain itu, perkembangan media digital juga ikut membentuk cara adat beradaptasi.
Anak muda kini menggunakan platform seperti Facebook, Instagram, dan YouTube untuk
membagikan kegiatan adat, bercerita tentang pengalaman budaya, atau membangun
komunitas virtual sesama perantau. Selain itu, media baru telah menjadi ruang penting
bagi diaspora Melayu untuk mengekspresikan identitas budaya mereka. Melalui cara ini,
adat Melayu tidak hanya tetap hidup, tetapi juga tumbuh mengikuti perubahan zaman.

5. Negosiasi Identitas dalam Lingkungan Multikultural

Negosiasi identitas dalam konteks multikultural adalah sebuah proses rumit yang
dialami oleh masyarakat Melayu Jambi saat mereka menjadi diaspora di berbagai daerah
di Indonesia seperti Palembang, Jakarta, Bandung, dan Serang. Budaya yang mereka bawa
dari daerah asal sulit untuk dipertahankan secara keseluruhan karena kondisi baru
memaksa mereka menyesuaikan diri dengan keragaman etnis, bahasa, dan nilai-nilai
budaya yang berbeda. Dalam situasi ini, identitas tidak dilihat sebagai sesuatu yang tetap,
melainkan sesuatu yang senantiasa berubah, seperti yang dijelaskan oleh Stuart Hall,
bahwa identitas terbentuk melalui hubungan sosial, interaksi, dan proses sejarah yang terus
berlangsung.*

Masyarakat Melayu perlu menemukan keseimbangan antara dua kepentingan:
melestarikan nilai-nilai dasar dari identitas nenek moyang dan memenuhi tuntutan sosial
demi diterima dalam komunitas yang lebih beragam. Oleh karena itu, proses negosiasi
identitas tidak dipahami sebagai hilangnya jati diri, melainkan sebagai pendekatan yang
adaptif untuk menjaga kelangsungan budaya di tengah perubahan zaman. Bahasa menjadi
salah satu bidang negosiasi yang paling utama karena berfungsi sebagai lambang dari
identitas budaya yang kuat. Di daerah perantauan, pemakaian bahasa Melayu Jambi
mendapatkan tekanan akibat dominasi bahasa Indonesia serta bahasa daerah lainnya
seperti Jawa, Sunda, dan Betawi. Generasi yang lebih tua masih setia berbahasa Melayu
Jambi, khususnya di dalam keluarga, saat menghadiri acara adat, dan ketika berbicara
dengan sesama perantau. Namun, generasi muda yang dibesarkan di kota-kota besar
cenderung beralih menggunakan bahasa Indonesia karena kebutuhan pendidikan, bekerja,
dan bersosialisasi. Meskipun demikian, banyak keluarga yang menerapkan strategi
peralihan kode, yaitu menggabungkan bahasa Melayu dan bahasa Indonesia secara
bersamaan agar identitas linguistik tetap terjaga tanpa menghalangi komunikasi
antarbudaya.*?

Paguyuban dan komunitas keluarga juga berperan signifikan dalam menjaga bahasa
melalui kegiatan berpantun, pembacaan puisi, serta acara kebudayaan lainnya. Kegiatan
ini membuktikan bahwa meskipun bahasa mengalami perubahan, identitas Melayu bisa
terus diwariskan lewat berbagai bentuk ekspresi yang fleksibel. Selain bahasa, adat istiadat
menjadi faktor penting dalam proses negosiasi identitas masyarakat Melayu yang hidup di

“0 Prayogi. (2021), 6-7.

41 Hall, S. (1997). Cultural Identity and Diaspora. Public Culture.

42 pratama, M. 1. (2024). Komunikasi Antarbudaya Melayu dengan Tionghoa di Sumatera Selatan. Jurnal
limu Sosial.

175



perantauan. Upacara seperti tepung tawar, kenduri selamatan, malam berinai, dan tradisi
pernikahan mengalami sejumlah modifikasi agar sesuai dengan lingkungan perkotaan
yang memiliki batasan ruang, waktu, dan biaya. Di desa asal, upacara biasanya
berlangsung selama beberapa hari dengan keterlibatan luas dari keluarga besar, sementara
di kota besar, prosesi dipadatkan menjadi bentuk yang lebih sederhana dan sering kali
dilaksanakan dalam satu hari dengan jumlah peserta yang terbatas. Walaupun bentuknya
telah disederhanakan, nilai-nilai utama seperti penghormatan kepada orang tua, doa untuk
keselamatan, dan simbol pembersihan tetap dipertahankan untuk menjaga makna budaya
di balik tradisi tersebut.*®

Adaptasi ini menunjukkan bahwa masyarakat Melayu memandang adat bukan
sebagai sesuatu yang tidak bisa berubah, tetapi sebagai warisan yang bisa diolah ulang
agar tetap relevan. Pernikahan yang menggabungkan masyarakat Melayu dengan etnis lain
menjadi wadah penting dalam negosiasi identitas, di mana dua budaya harus dipadu
padankan untuk menghasilkan proses yang dapat diterima oleh kedua belah pihak. Dalam
banyak situasi, keluarga Melayu tetap berupaya mengekspresikan identitasnya melalui
elemen seperti tepung tawar atau syair adat, meskipun cara utama pernikahan mengikuti
tradisi budaya pasangan yang lebih dominan.

Proses negosiasi identitas juga terjadi di dalam keluarga dan komunitas. Gaya hidup
di perkotaan yang lebih individualis mengakibatkan struktur kekerabatan Melayu yang
biasanya luas mengalami perubahan. Banyak individu Melayu yang tinggal jauh dari
keluarga besar sehingga interaksi adat seperti musyawarah keluarga, kunjungan rutin, dan
gotong royong menjadi jarang. Meski demikian, teknologi digital memungkinkan mereka
untuk menjaga hubungan antar keluarga melalui komunikasi virtual, seperti WhatsApp,
Zoom, dan media sosial lainnya untuk mengadakan pengajian, tahlilan, atau diskusi adat
secara daring. Selain itu, organisasi paguyuban seperti lkatan Keluarga Jambi memiliki
peran penting dalam menghidupkan kembali identitas Melayu bagi generasi muda.
Paguyuban mengadakan kegiatan budaya seperti festival kuliner Melayu, lomba pantun,
kelas bahasa Melayu, dan kajian tradisi yang memberikan kesempatan bagi generasi muda
untuk mengenal adat dengan cara yang lebih sesuai.**

Melalui aktivitas ini, nilai-nilai pokok tradisi seperti kerja sama, rasa saling
mendukung, dan toleransi masih tetap dijaga. Komunitas ini juga berfungsi sebagai sarana
penyelesaian konflik sosial dan tempat untuk memperkuat solidaritas di antara para
perantau, membuktikan bahwa identitas Melayu bukan hanya tentang simbol-simbol
budaya, melainkan juga tentang keterikatan sosial yang kokoh. Secara umum, proses
negosiasi identitas dalam situasi multikultural menunjukkan kemampuan budaya Melayu
untuk beradaptasi dengan kemodernan dan keberagaman masyarakat perkotaan. Proses ini
tidak hanya melibatkan penyesuaian dalam bahasa dan upacara, tetapi juga penggunaan
teknologi, dinamika dalam keluarga, cara berinteraksi sosial, serta model-model organisasi
komunitas. Identitas Melayu di kalangan diaspora saat ini adalah identitas yang lebih
fleksibel, responsif, dan hibrida, meskipun tetap mempertahankan nilai-nilai tradisional.

43 Haljuliza, F. P. (2023). Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang Melayu
Palembang. Medina-Te, 15(2).
4 Ardhana, I. K., & Puspitasari, N. W. R. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan, dan “Menjadi Melayu”.
176



Pendapat Ridwan dan Abdullah (2024) menegaskan bahwa budaya Melayu bersifat
dinamis sehingga mampu bertahan dalam situasi perubahan sosial yang cepat.*> Dengan
kata lain, proses negosiasi identitas tidak menunjukkan bahwa tradisi melemah, melainkan
merupakan bukti bahwa komunitas Melayu memiliki cara budaya yang efektif untuk
menjaga adat istiadat sambil tetap bisa berkontribusi dalam masyarakat yang beragam.
Identitas yang terbentuk dari proses tersebut bukan sekadar pelestarian warisan nenek
moyang, tetapi juga merupakan bentuk inovasi budaya yang memungkinkan komunitas
Melayu di perantauan tetap bertahan dalam struktur sosial yang modern.

6. Upaya Pembaharuan dan Pelestarian Adat

Upaya pembaharuan dan pelestarian adat Melayu dalam lingkungan diaspora
berlangsung melalui berbagai strategi yang melibatkan keluarga, komunitas, lembaga adat,
pemerintah daerah asal hingga pemanfaatan teknologi modern. Dalam konteks perantauan
pelestarian adat bukan semata mempertahankan bentuk-bentuk lama secara utuh
melainkan menyesuaikan nilai dan praktik adat dengan kondisi sosial, ekonomi, dan kultur
baru yang ditemui oleh masyarakat Melayu di luar tanah asalnya, identitas Melayu dalam
ruang diaspora selalu berada pada proses negosiasi antara warisan nenek moyang dan
tantangan kehidupan urban yang multikultural.

1. Revitalisasi Bahasa sebagai Identitas Inti

Bahasa merupakan unsur terpenting dalam identitas Melayu karena menjadi simbol utama
yang membedakan masyarakat Melayu dari kelompok etnis lainnya, dalam konteks
diaspora bahasa seringkali menjadi elemen yang paling rentan mengalami penyusutan
akibat dominasi bahasa lokal atau bahasa kota yang lebih banyak dalam berinteraksi
secara sosial. Sehingga pada konteks inilah upaya revitalisasi bahasa Melayu dilakukan
melalui komunikasi keluarga, kelas bahasa yang diselenggarakan paguyuban hingga
penggunaan bahasa Melayu dalam acara adat, hajatan, dan kegiatan keagamaan lainnya.
Kajian Ardhana & Puspitasari menekankan bahwa "menjadi Melayu” pada dasarnya
adalah proses mempertahankan simbol-simbol identitas terutama bahasa yang mengikat
solidaritas antar anggota komunitas, maka upaya mempertahankan bahasa dalam diaspora
bukan sebatas pilihan melainkan kebutuhan yang menentukan keberlanjutan identitas etnis
di masa depan.*® Banyak keluarga Melayu dalam perantauan menerapkan kebijakan rumah
berbahasa Melayu kepada anak-anak meskipun mereka hidup dalam lingkungan
pendidikan dan sosial yang didominasi bahasa Indonesia atau bahasa daerah setempat
yang lebih dominan dilakukan pada kegiatan sehari-hari dalam lingkungan luar rumah.

2. Penguatan Lembaga Adat dan Paguyuban Keluarga

Lembaga adat dan organisasi paguyuban perantau memainkan peran sentral dalam
pelestarian tradisi, paguyuban perantau Melayu seperti ikatan keluarga daerah asal,
komunitas kampung halaman, dan organisasi budaya berbasis suku menjadi ruang sosial
yang sangat penting dalam menghidupkan kembali adat melalui musyawarah,
penyelenggaraan upacara, diskusi budaya, serta pendidikan nonformal untuk generasi
muda. Budaya Melayu bersifat dinamis tetapi tetap berakar pada prinsip normatifnya
seperti musyawarah, penghormatan kepada orang tua, dan nilai religiusitas, sehingga
lembaga adat dalam diaspora sering melakukan pembaharuan terbats pada format upacara

4 Ridwan & Abdullah. (2024). Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa. Jurnal Perspektif.
46 Ardhana & Puspitasari “Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi Melayu”, him 17.
177



agar relevan dan mudah dilakukan tanpa menghilangkan prinsip utamanya, seperti
penyederhanaan prosesi pernikahan adat.*’
3. Adaptasi Ritual Adat dalam Lingkungan Baru

Pada ritual-ritual adat seperti tepung tawar, kenduri, syukuran kelahiran, dan
peringatan tradisional lainnya, adat Melayu tetap digunakan dan dipertahankan oleh
komunitas Melayu perantauan sebagai bentuk pelestarian nilai. Namun pelaksanaannya
mengalami adaptasi agar selaras dengan budaya lokal tempat mereka menetap agar
interaksi dengan budaya lain di kota besar atau daerah perantauan menimbulkan proses
akulturasi yang tidak dapat dihindari. Akulturasi budaya Melayu sering muncul dalam
bentuk integrasi unsur lokal tanpa menghapus nilai dasar tradisi, fenomena ini terlihat
pada keluarga Melayu di Jakarta, Palembang, Serang, atau Bandung yang menggabungkan
praktik adat leluhur dengan norma masyarakat setempat sehingga upacara tetap dapat
berjalan namun lebih sederhana, efisien, dan sesuai konteks sosial yang baru.*®
4. Peran Teknologi Digital dan Media Baru

Era digital membawa dimensi baru dalam pelestarian adat Melayu melalui media
sosial seperti YouTube, Instagram, TikTok, dan Facebook menjadi ruang dokumentasi,
edukasi, serta interaksi antar anggota diaspora sehingga kini komunitas Melayu diaspora
aktif menayangkan video pementasan seni, tutorial adat, dokumentasi upacara, serta
penjelasan tentang nilai budaya. Dalam konteks ini media digital memainkan peran
strategis dalam menjaga identitas kelompok diaspora yang serumpun dengan menyediakan
ruang ekspresi kultural tanpa batas geografis, hal ini memungkinkan generasi muda
Melayu di perantauan tetap terhubung dengan budaya asal meskipun mereka tidak tinggal
di tanah leluhur.*
5. Pendidikan Budaya bagi Generasi Muda

Pendidikan budaya merupakan strategi penting dalam pembaharuan adat Melayu
karena generasi muda yang seharusnya menentukan keberlanjutan identitas etnis tersebut,
banyak komunitas Melayu diaspora menyelenggarakan kelas budaya, sanggar seni, kelas
bahasa Melayu, pelatihan tari tradisional serta kegiatan keagamaan bernuansa adat
Melayu. Praktik ini semakin memperkuat ikatan keturunan muda dengan identitas leluhur
mereka, pemahaman lintas budaya masyarakat Melayu di perantauan hanya dapat bertahan
jika ada proses edukasi yang konsisten dari generasi tua kepada generasi muda karena
tanpa edukasi budaya dapat terjadi resiko hilangnya tradisi karena generasi muda lebih
dekat dengan budaya dominan di tempat mereka tinggal.>°
6. Pembaharuan Nilai tanpa Menghilangkan Identitas

Pembaharuan adat Melayu dalam diaspora tidak berarti menghapus tradisi lama
karena justru pembaharuan dilakukan agar adat tetap relevan dan dipahami oleh generasi
muda yang hidup dalam konteks sosial berbeda, prinsip adat Melayu seperti “adat bersendi
syarak, syarak bersendi Kitabullah” tetap menjadi fondasi utama yang menandai identitas
moral masyarakat Melayu, meskipun bentuk praktik adat dapat berubah menyesuaikan
perkembangan zaman.

47 Ridwan & Abdullah “Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa”, hlm 34.
48 Zain “Akulturasi Sosial Budaya Melayu dalam Arsitektur”, hlm 70-71.

49 Hidayat “Representasi Diaspora Serumpun dalam Media Baru”, hlm 88.

%0 Pratama “Komunikasi Antarbudaya Masyarakat Melayu”, him 614.

178



KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah dikaji, dapat disimpulkan bahwa dinamika
perkembangan adat Melayu dalam konteks diaspora, khususnya pada komunitas Melayu
Jambi yang merantau ke Sumatra Selatan dan Pulau Jawa, menunjukkan proses budaya
yang tidak bersifat statis, tetapi terus bergerak dan menyesuaikan diri dengan lingkungan
sosial yang baru. Mobilitas orang Melayu sejak masa awal telah melahirkan karakter
budaya yang lentur, terbuka, dan memiliki kemampuan adaptasi tinggi tanpa harus
kehilangan nilai-nilai dasarnya. Dalam kehidupan perantauan, adat Melayu Jambi tetap
dipertahankan melalui praktik-praktik ritual, penggunaan bahasa, pola kekerabatan, serta
kegiatan paguyuban yang menjadi wadah bagi masyarakat diaspora untuk menjaga
hubungan antargenerasi. Namun, perubahan tetap terjadi sebagai akibat dari interaksi
dengan budaya lokal, proses modernisasi, urbanisasi, serta tuntutan hidup di lingkungan
yang lebih heterogen. Dalam konteks ini, adat Melayu tidak hilang, tetapi mengalami
penyederhanaan, penyesuaian, atau reinterpretasi agar tetap relevan. Generasi muda
diasporik cenderung lebih selektif dalam mengadopsi dan mempertahankan unsur adat,
tetapi identitas kemelayuan tetap hadir melalui nilai inti seperti sopan santun, religiusitas,
penghormatan terhadap orang tua, dan solidaritas sosial. Secara keseluruhan, penelitian ini
menegaskan bahwa adat Melayu Jambi dalam diaspora mampu bertahan karena sifatnya
yang fleksibel dan adaptif. Kebertahanan ini tidak hanya bergantung pada praktik budaya
yang terlihat secara kasat mata, tetapi juga pada kesadaran identitas dan hubungan
emosional komunitas terhadap tanah asal. Transformasi adat yang terjadi bukanlah sebuah
kehilangan, melainkan wujud keberlanjutan budaya yang mengikuti dinamika zaman tanpa
meninggalkan fondasi utama kemelayuan. Dengan demikian, identitas Melayu Jambi di
perantauan muncul sebagai hasil dialektika yang harmonis antara tradisi dan realitas sosial
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Adam, Y. F., Ramona, E., & Muhsin, 1. (2023). Islam Melayu dan Islam Jawa: Studi Komparatif
Akulturasi Islam dan Kebudayaan dalam Perspektif Sejarah. Muslim Heritage, 8(1), 133-
152.

Ardhana, 1. K., & Puspitasari, N. W. R. N. (2020). Orang Melayu, Kemelayuan dan “Menjadi
Melayu”: Dinamika bahasa, budaya dan masyarakat di perbatasan Asia Tenggara.

Ardhana, I. K., Sejarah Politik Asia Tenggara: Pada Masa Tradisional hingga Kolonial.

Astrid, Ayuni Kartika, Dewi Yanti, Mulia Sari, M zainul Hafizi, ‘Transformasi Nilai Tradisi
Besaprah Dalam Budaya Sambas Di Era Globalisasi’ (Jurnal Pendidikan Sosial Indonesia,
2025), pp. 5-7, doi:https://doi.org/10.62238/jupsi.v2i3.130

Haljuliza, F. P. (2023) Akulturasi Islam dan Peradaban Melayu dalam Tradisi Kelahiran Orang
Melayu Palembang. Medina-Te : Jurnal Studi Islam, 15(2), 247-265.

Hall, S. (1997). Cultural Identity and Diaspora. Public Culture.

Hidayat, Z. (2014). Representasi diaspora serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara dalam
media baru. KOMUNIKOLOGI: Jurnal llmiah llmu Komunikasi, 11(2).

Hugo, G. "Indonesian Labour Migration to Malaysia: Trends and Policy Implications." Asian
Journal of Social Science, 21 (1), 1993.

Isra, M., Rashifa, N., Putra, E. R., Syahputra, R., Siregar, R. R., & Siregar, F. P. (2025).
Konstruksi Identitas Budaya melalui Perkebunan: Studi Literatur terhadap Komunitas Aceh,
Melayu, dan Tionghoa di Indonesia. Jurnal Riset Rumpun Ilmu Sosial, Politik dan

179



Humaniora, 4(3), 420-435.

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2003

Pratama, M. I. (2024). Komunikasi antar Budaya Masyarakat Melayu dengan Masyarakat
Tionghoa di Sumatera Selatan. Jurnal IImu Sosial, Humaniora dan Seni, 2(6), 612-616.

Prayogi, P. (2021). Dinamika identitas budaya Melayu: Perspektif sejarah dan perubahan sosial.

Ridwan dan Abdullah. 2024. Budaya Melayu dalam Konteks Negara dan Bangsa. Jurnal
Perspektif. VVol. 17, No. 1.

Salim, S. "Diplomasi, Aliansi dan Asimilasi; Diaspora Bugis Semenanjung Melayu Abad ke-18 —
Abad ke-20." Jurnal Pattingalloang, 10 (2), 2023.

Zain, Z. (2023). AKULTURASI SOSIAL BUDAYA MELAYU DALAM PENERAPAN
ARSITEKTUR BANGUNAN DI INDONESIA. Nature: National Academic Journal of
Architecture, 10(1), 65-76.

Zaki, M. (2018). Sejarah kesultanan Melayu dan perkembangan wilayah kekuasaannya di Asia
Tenggara.

Zinggara Hidayat, "Representasi Diaspora Serumpun Melayu dan Tionghoa Asia Tenggara Dalam
Media Baru." Jurnal Komunikologi, Vol. 11 (2), 2014.

180



