
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

247 
 
 
 
 
 

ILMU MUNĀSABAH SEBAGAI PENDEKATAN TEMATIK DALAM 

KAJIAN AL-QUR’AN: TELAAH ATAS KETERPADUAN TEMA 

SURAH MAKKIYAH DAN MADANIYAH 
 

Nasrullah Habar1, Achmad Abubakar2, Sitti Aisyah Chalik3 
 nasroellah911@gmail.com1,   achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2,  

sittiaisyahchalik@gmail.com3  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 
Kajian tematik dalam studi Al-Qur’an telah banyak dibahas, namun pembahasan tentang peran 

ilmu munāsabah sebagai pendekatan untuk menelusuri keterpaduan tema antara surah Makkiyah 

dan Madaniyah masih terbatas. Padahal, Al-Qur’an memuat sejumlah ayat yang saling berkaitan 

baik secara makna maupun struktur, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Hūd [11]:1 bahwa ayat-

ayatnya tersusun dengan sistematis dan teratur. Artikel ini bertujuan menyoroti fungsi ilmu 

munāsabah sebagai pendekatan tematik untuk menjelaskan kesinambungan pesan serta 

transformasi tema dari periode Makkiyah ke Madaniyah. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

tafsir linguistik dan kontekstual, dengan metode kualitatif berbasis studi pustaka terhadap karya 

ulama klasik seperti al-Zarkasyi dan al-Zarqānī, serta pandangan mufasir kontemporer. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa ilmu munāsabah mampu menjelaskan kesatuan struktur dan makna Al-

Qur’an secara dinamis melintasi periode wahyu. Secara akademik, penelitian ini 

merekomendasikan pemanfaatan munāsabah sebagai kerangka metodologis dalam pengembangan 

tafsir tematik modern untuk memperkuat pemahaman holistik terhadap pesan moral, sosial, dan 

spiritual Al-Qur’an. 

Kata Kunci: Munāsabah, Al-Qur’an, Tafsir Tematik, Makkiyah, Madaniyah, Keterpaduan Tema. 

 

ABSTRACT 

Thematic studies in Qur’anic research have been widely discussed; however, the exploration of 

‘ilm al-munāsabah as an approach to trace the thematic coherence between Makkiyah and 

Madaniyah surahs remains limited. In fact, the Qur’an contains numerous verses that are 

interrelated both in meaning and structure, as emphasized in QS. Hūd [11]:1, where the verses are 

arranged systematically and orderly. This article aims to highlight the function of ‘ilm al-

munāsabah as a thematic approach to explain the continuity of messages and the transformation 

of themes from the Makkiyah to the Madaniyah period. The study employs a linguistic and 

contextual exegesis approach, using qualitative methods based on library research of classical 

scholars’ works, such as al-Zarkashī and al-Zarqānī, as well as contemporary mufassir 

perspectives. The findings indicate that ‘ilm al-munāsabah can effectively elucidate the unity of 

structure and meaning in the Qur’an dynamically across the revelation periods. Academically, this 

study recommends utilizing munāsabah as a methodological framework in the development of 

modern thematic exegesis to strengthen a holistic understanding of the Qur’an’s moral, social, 

and spiritual messages. 

Keywords: ʿIlm Al-Munāsabah, Qur’anic Studies, Thematic Exegesis, Makkiyah And Madaniyah, 

Thematic Coherence. 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an sebagai kalam Ilahi menjadi pedoman bagi manusia dalam meraih 

kemaslahatan di berbagai aspek kehidupan, sehingga memahami makna-maknanya 

menjadi sangat penting (Jesika Saputri et al.). Seiring dengan kebutuhan umat Islam untuk 

mailto:%20nasroellah911@gmail.com1
mailto:%20achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2
mailto:%20sittiaisyahchalik@gmail.com3
mailto:%20sittiaisyahchalik@gmail.com3


 
 
 
 
 

248 
 
 
 
 
 

menafsirkan pesan-pesan Al-Qur’an secara mendalam dan kontekstual, studi terhadap teks 

suci ini terus berkembang. Salah satu isu utama dalam kajian Al-Qur’an adalah bagaimana 

menelaah keterpaduan tema antar ayat dan surah, khususnya antara surah Makkiyah dan 

Madaniyah yang muncul dalam latar historis dan sosial yang berbeda. Perbedaan ini 

kadang menimbulkan persepsi bahwa Al-Qur’an tidak tersusun secara tematis. Namun, 

sebagaimana ditegaskan oleh al-Zarkasyi dalam Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, setiap ayat 

memiliki hubungan erat dengan ayat sebelumnya maupun sesudahnya, baik dari segi lafaz 

maupun makna (al-Zarkasyi, 1990: 45). Hal senada disampaikan oleh al-Suyūṭī dalam Al-

Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, yang menyatakan bahwa ilmu munāsabah merupakan cabang 

penting dari ‘ulūm al-Qur’ān karena mampu menyingkap keselarasan dan kesatuan 

struktur teks (al-Suyūṭī, 1987: 233). Quraish Shihab juga menekankan dalam Tafsir al-

Mishbah bahwa keterpaduan tema Al-Qur’an menunjukkan keutuhan risalah yang tidak 

dapat dipisahkan dari konteks pewahyuanya (Shihab, 2002: 27). Meski demikian, kajian 

yang menempatkan ilmu munāsabah sebagai pendekatan tematik untuk mengungkap 

hubungan antara surah Makkiyah dan Madaniyah masih terbatas, sehingga meninggalkan 

celah akademik yang perlu diisi. 

Beberapa mufasir klasik menganggap munāsabah hanya sebatas aspek balāghah 

(retorika) dalam Al-Qur’an, bukan metode interpretatif yang substantif. Misalnya, Abu 

Hayyan al-Andalusi menilai bahwa usaha menghubungkan ayat secara tematis sering 

terkesan dipaksakan dan tidak selalu sesuai dengan maksud wahyu (Abu Hayyan, Al-Baḥr 

al-Muḥīṭ, jilid 1: 19). Namun, pandangan ini dikritik oleh ulama seperti al-Zarqānī dalam 

Manāhil al-‘Irfān, yang menegaskan bahwa munāsabah justru menjadi kunci untuk 

memahami tujuan keseluruhan surah (al-Zarqānī, 1995: 76). Ash-Shābūnī dalam Ṣafwat 

al-Tafāsīr juga menyatakan bahwa hubungan tematik antar ayat membuktikan bahwa Al-

Qur’an tersusun secara harmonis, meski diturunkan dalam waktu dan kondisi berbeda 

(ash-Shābūnī, 1999: 11). Sementara itu, Nasr Hamid Abu Zayd menekankan dalam 

Tekstualitas al-Qur’an bahwa koherensi Al-Qur’an bukan sekadar persoalan gaya bahasa, 

melainkan juga hasil interaksi historis antara teks dan realitas sosial Nabi (Abu Zayd, 2003: 

58). Perbedaan pandangan ini menunjukkan dinamika pemahaman yang kaya: sebagian 

menekankan aspek bahasa, sementara yang lain menekankan konteks historis dan tematik 

wahyu. 

Dalam penelitian sebelumnya, ilmu munāsabah umumnya dibahas sebagai bagian 

dari ‘ulūm al-Qur’ān dengan fokus pada keterkaitan ayat-ayat dalam satu surah. 

Contohnya terlihat pada karya al-Zarkasyi dan al-Suyūṭī yang menyoroti aspek struktural 

dan estetis ayat. Sementara itu, studi kontemporer lebih banyak menekankan tafsir tematik 

(tafsīr maudhu‘ī) yang berfokus pada isu sosial, etika, dan kemanusiaan, tanpa banyak 

membahas keterpaduan struktur teks. Beberapa studi modern, seperti oleh Quraish Shihab 

dan Fazlur Rahman, menafsirkan Al-Qur’an secara kontekstual, namun jarang yang 

mengaitkan munāsabah dengan dimensi historis Makkiyah dan Madaniyah. Oleh karena 

itu, penelitian ini berupaya menutup kekosongan tersebut dengan menelaah keterpaduan 

tema antara surah Makkiyah dan Madaniyah melalui perspektif munāsabah, sehingga 

menawarkan pendekatan yang memadukan munāsabah klasik yang tekstual dan tafsir 

tematik kontemporer yang kontekstual. 

Penelitian ini memiliki urgensi akademik dan teologis yang penting. Secara 

akademik, kajian ini diharapkan dapat memperluas pemahaman mengenai keterkaitan 



 
 
 
 
 

249 
 
 
 
 
 

struktur dan isi Al-Qur’an antara periode Makkiyah dan Madaniyah, serta memperkaya 

metodologi tafsir. Secara teologis, kajian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an merupakan 

wahyu yang utuh, terstruktur, dan berkesinambungan, bukan sekadar kumpulan teks yang 

terpisah. Selain itu, penelitian ini turut mengembangkan tafsir tematik yang lebih 

komprehensif, karena munāsabah dapat menjelaskan kesinambungan pesan moral dan 

sosial yang relevan lintas konteks sejarah. Dalam studi Islam kontemporer, temuan ini 

diharapkan memberi arah baru untuk memahami Al-Qur’an sebagai sistem makna yang 

saling terkait, bukan teks fragmentaris yang terpisah antar surah dan ayat. 

Secara teoretis, penelitian ini berpijak pada dua kerangka utama: teori koherensi teks 

dan teori gerak ganda penafsiran. Teori koherensi teks (nazm al-Qur’an) berangkat dari 

keyakinan bahwa Al-Qur’an tersusun secara teratur, dengan setiap ayat saling terkait 

secara logis dan tematis. Abu Zayd menekankan bahwa “koherensi bukan hanya 

keindahan bahasa, melainkan hasil keterlibatan teks dalam kehidupan manusia” (Abu 

Zayd, 2003: 77). Sementara itu, Fazlur Rahman mengajukan teori gerak ganda (double 

movement), yaitu memahami pesan Al-Qur’an dengan bergerak dari konteks historis 

menuju prinsip moral universal (Rahman, 1982: 7). Kedua teori ini menjadi dasar 

argumentasi bahwa munāsabah tidak hanya menyoroti hubungan struktural antar ayat, 

tetapi juga menunjukkan transformasi makna dari wahyu Makkiyah ke wahyu Madaniyah. 

Dengan demikian, munāsabah dipahami bukan sekadar ilmu bantu, tetapi sebagai 

pendekatan tafsir yang mengungkap koherensi dan evolusi tema dalam Al-Qur’an. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan sifat penelitian kepustakaan 

(library research). Jenis penelitian ini adalah deskriptif-analitis, karena bertujuan 

menggambarkan dan menganalisis hubungan antar ayat dan surah secara mendalam. 

Pendekatan yang digunakan adalah tafsir linguistik dan kontekstual, di mana peneliti 

menggabungkan analisis kebahasaan terhadap lafaz dan struktur ayat dengan konteks 

historis turunnya wahyu. Sumber data primer terdiri atas Al-Qur’an dan karya klasik 

seperti Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya al-Zarkasyi, Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān 

karya al-Suyūṭī, Manāhil al-‘Irfān karya al-Zarqānī, serta Ṣafwat al-Tafāsīr karya ash-

Shābūnī. Sumber sekunder berupa buku-buku tafsir kontemporer seperti Tafsir al-Mishbah 

karya Quraish Shihab dan kajian hermeneutik modern seperti Tekstualitas al-Qur’an karya 

Nasr Hamid Abu Zayd. Analisis data dilakukan secara induktif dengan menelaah pola 

keterkaitan ayat dan tema, kemudian dikolaborasikan melalui pendekatan tekstual dan 

historis. Hasil akhir diharapkan menghasilkan pemahaman yang utuh tentang keterpaduan 

tema Al-Qur’an lintas periode wahyu. 

 

HASIL DAN PEMBAHSAN 

A. Konsep Ilmu Munāsabah dalam Kajian Tematik Al-Qur’an 

Ilmu munāsabah adalah salah satu cabang ‘Ulūm al-Qur’ān yang berfokus pada 

pemahaman keterkaitan antara ayat dan surah dalam struktur Al-Qur’an. Secara 

etimologis, istilah munāsabah berarti kesesuaian atau hubungan yang harmonis antara dua 

hal. Dalam konteks tafsir, ilmu ini menjadi metode krusial untuk menyingkap 

kesinambungan makna dan keutuhan pesan ilahi. 



 
 
 
 
 

250 
 
 
 
 
 

Al-Biqā‘ī dalam Naẓmu ad-Durar fī Tanāsub al-Āyi wa as-Suwar menekankan 

bahwa hubungan antar ayat bukan sekadar hubungan lahiriah, melainkan juga hubungan 

maknawi yang memperlihatkan kesempurnaan struktur Al-Qur’an. Ia menjelaskan bahwa 

setiap ayat memiliki maqām atau posisi tematik yang selaras dengan tujuan surah secara 

keseluruhan. Pendapat senada juga muncul dalam karya Al-Andalusī (Al-Burhān fī Tartīb 

Suwar al-Qur’ān, 2001), yang menegaskan bahwa susunan surah bersifat tauqīfī dan 

memiliki hubungan maknawi yang mendalam. 

Kajian kontemporer turut menegaskan pentingnya ilmu munāsabah sebagai fondasi 

pendekatan tematik (tafsīr maudhu‘ī). Sebagai contoh, artikel dalam TAJDID: Jurnal Ilmu 

Ushuluddin (2024) berjudul “The Unity of Qur’anic Themes: Historical Discourse and 

Contemporary Implications for Tafsīr al-Mawḍū‘ī Methodology” menyatakan bahwa 

kesatuan tema Al-Qur’an menjadi dasar epistemologis untuk memahami wahyu secara 

utuh. Dengan memahami keterkaitan antar ayat, penafsir dapat menelusuri arah moral dan 

spiritual teks secara menyeluruh. Al-Iskafī (2004) menambahkan bahwa studi munāsabah 

merupakan upaya untuk mengungkap keteraturan internal Al-Qur’an, yang 

memperlihatkan hubungan harmonis antara struktur bahasa dan pesan wahyu. 

Penelitian lain dalam KACA: Journal of Qur’anic Studies (2024) berjudul 

“Rekonstruksi Pendekatan Munāsabah Ayat dalam Metode Penafsiran Al-Qur’an” 

menjelaskan bahwa munāsabah berfungsi sebagai alat analisis yang menghubungkan 

struktur teks dengan orientasi nilai Al-Qur’an. Dengan demikian, ilmu ini tidak hanya 

menyoroti hubungan formal antar ayat, tetapi juga menuntun pada pemahaman 

menyeluruh terhadap tema wahyu. Hal ini diperkuat oleh Adlim (2018), yang menegaskan 

bahwa teori munāsabah membantu memahami tujuan moral dari setiap rangkaian tema 

dalam Al-Qur’an. 

Contoh penerapan ilmu munāsabah terlihat pada hubungan antara Surah Al-Fātiḥah 

dan Surah Al-Baqarah. Surah Al-Fātiḥah menekankan doa permohonan petunjuk (ihdinā 

aṣ-ṣirāṭ al-mustaqīm), sementara Surah Al-Baqarah diawali dengan penegasan bahwa Al-

Qur’an adalah “hudā lil-muttaqīn” (petunjuk bagi orang bertakwa) [Q.S. Al-Baqarah: 2]. 

Keterkaitan ini menunjukkan kesinambungan makna antara permohonan dan jawaban 

ilahi. Contoh lain terdapat dalam ayat-ayat tentang riba (Q.S. Al-Baqarah: 275–281), yang 

berpuncak pada perintah takwa dan penegasan prinsip keadilan ekonomi. Al-Rāzī (1981) 

menekankan bahwa keserasian antara ayat dan tema mencerminkan keluasan makna Al-

Qur’an yang tidak dapat dipahami secara parsial. Dengan demikian, munāsabah tidak 

hanya menyingkap kesinambungan teks, tetapi juga menunjukkan struktur argumentatif 

dan tujuan moral Al-Qur’an. 

B. Keterpaduan Tema dalam Surah Makkiyah 

Memahami Memahami isi surah-surah Makkiyah tidak bisa dilepaskan dari 

pemahaman mengenai hubungan antar ayat maupun antar surah. Imam Al-Tabarī (2000) 

dalam Jāmi‘ al-Bayān menekankan pentingnya memperhatikan keterkaitan ini agar pesan 

hukum dan moral Al-Qur’an dapat dipahami secara utuh. Surah-surah Makkiyah menonjol 

dengan seruan terhadap keimanan, ketauhidan, dan penguatan nilai moral pada masa awal 

dakwah Islam. Dari perspektif munāsabah, setiap ayat dalam surah Makkiyah membentuk 

kesatuan pesan yang saling melengkapi dan menekankan pembinaan akidah. Amin al-

Khūlī (1961) berpendapat bahwa pembacaan Al-Qur’an harus memperhatikan koherensi 

teks (nazm al-Qur’an), karena di sanalah letak keindahan dan kesinambungan maknanya. 



 
 
 
 
 

251 
 
 
 
 
 

Al-Biqā‘ī dalam Naẓmu ad-Durar menjelaskan bahwa hubungan antar ayat di surah 

Makkiyah bersifat tematik (ma‘nawī), mencerminkan kesinambungan emosional dan 

spiritual. Contohnya, Surah Al-Ghāsyiyah (QS. 88:1–26) menggambarkan urutan ayat 

tentang azab dan nikmat akhirat yang kemudian diikuti perintah merenungi ciptaan Allah, 

seperti dalam ayat: 

بِلِ كَيْفَ خُلِقتَْ   أفَلَََ ينَْظُرُونَ إِلَى الِْْ

Hal ini menunjukkan transisi alami dari dimensi eskatologis menuju refleksi 

teologis, memperkuat kesinambungan makna antara ancaman, janji, dan ajakan berpikir. 

Ash-Shābūnī (Ṣafwat al-Tafāsīr) menilai bahwa pola ini menandakan keterpaduan pesan 

dakwah yang kuat, di mana setiap ayat membangun suasana batin yang memperkokoh 

iman. Misalnya, Surah Al-Mursalāt (QS. 77) menutup rangkaian ayat tentang hari 

pembalasan dengan seruan moral: 

ِ حَدِيثٍ بعَْدهَُ يؤُْمِنوُنَ   فبَِأيَ 

yang memperlihatkan kesinambungan tematik antara peringatan dan penegasan. 

Pendapat ini didukung oleh Fikriyah dan Lestari (2024), yang menekankan bahwa pola 

retorika semit dalam Al-Qur’an memperkuat teori munāsabah, khususnya dalam surah-

surah Makkiyah yang menampilkan pengulangan tematik. 

Al-Zarqānī (Manāhil al-‘Irfān) menegaskan bahwa kesatuan tema dalam surah 

Makkiyah menjadi dasar pembinaan iman secara rasional dan emosional. Contohnya, 

surah Al-‘Alaq dan Al-Muddatsir menunjukkan keterkaitan erat antara perintah membaca 

(epistemologis) dan perintah berdakwah (aksiologis). Dengan demikian, kesinambungan 

ayat di surah-surah awal tidak hanya bersifat kronologis, tetapi juga fungsional, menandai 

tahap-tahap pembentukan kesadaran profetik Nabi dan umat. 

Penelitian dalam Diskursus Islam (2022) berjudul “Intratekstualitas Al-Qur’an: 

Analisis Konsep Munāsabah Al-Qur’an dalam Pandangan Said Hawwa” menemukan 

bahwa munāsabah menjadi instrumen penghubung antara nilai iman dan amal. Said 

Hawwa menggunakan konsep naẓhm ma‘nawī untuk menjelaskan kesinambungan dakwah 

yang tidak terputus antar ayat. Misalnya, dalam Surah Al-Mu’minūn (QS. 23), deskripsi 

karakter mukmin di awal surah terkait dengan ayat-ayat tentang kebangkitan di akhir 

surah, membentuk kerangka moral tentang “iman yang berbuah amal.” 

Al-Biqā‘ī juga memberi contoh pada Surah Yūsuf, di mana ayat pembuka: 

 (Yūsuf: 3) نَحْنُ نقَصُُّ عَليَْكَ أحَْسَنَ الْقَصَصِ 

terkait secara tematik dengan ayat penutup: 

 (Yūsuf: 111) لقََدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِِوُلِي الِْلَْبَابِ 

menunjukkan kesatuan struktur naratif yang menegaskan fungsi kisah sebagai sarana 

pendidikan spiritual dan pembentukan karakter profetik. Hubungan awal dan akhir surah 

membuktikan bahwa Al-Qur’an menyusun narasi bukan hanya kronologis, tetapi 

berdasarkan struktur tematik yang memiliki tujuan moral. 

Nasr Hamid Abu Zayd (Tekstualitas Al-Qur’an, 2003) menekankan bahwa kohesi 

tematik surah Makkiyah bukan sekadar kesatuan bahasa, tetapi strategi wacana yang 

membentuk identitas keimanan umat awal. Surah Al-An‘ām (QS. 6) misalnya 

menampilkan pola naratif yang menghubungkan argumen tauhid dengan kisah para nabi, 

memperkuat kesadaran eksistensial dan spiritual. Dalam konteks ini, munāsabah bukan 

hanya relasi teks, tetapi proses pembentukan kesadaran religius dan identitas profetik 

umat. 



 
 
 
 
 

252 
 
 
 
 
 

Artikel dalam TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin (2024) menegaskan bahwa 

munāsabah menjadi fondasi tafsir tematik kontemporer karena menekankan keberadaan 

textual coherence dalam Al-Qur’an. Keterpaduan struktur ayat, sebagaimana dijelaskan 

Al-Biqā‘ī, menjadi basis epistemologis dalam pengembangan tafsir yang menyatukan 

tema spiritual dan sosial secara utuh. Artikel lain dalam KACA: Journal of Qur’anic 

Studies (2024) menambahkan bahwa konsep munāsabah tidak hanya menjelaskan 

hubungan formal antar ayat, tetapi juga membentuk moral hermeneutics dalam penafsiran 

modern. Misalnya, pada Surah Ar-Ra‘d, struktur ayat yang berpindah dari tema keimanan 

ke tema sosial menunjukkan kesatuan logika moral sesuai konsep naẓhm ma‘nawī Al-

Biqā‘ī. 

Abu Zayd menyoroti Surah Al-Kahf sebagai contoh teks Makkiyah yang 

menampilkan kohesi intertekstual. Empat kisah utama — pemuda beriman, dua pemilik 

kebun, Musa dan Khidr, serta Dzulqarnain — disusun berlapis untuk menegaskan 

keteguhan iman di tengah ujian duniawi. Setiap kisah saling terkait secara munāsabah 

ma‘nawiyyah, dari aspek spiritual hingga sosial, sehingga membentuk kesatuan naratif 

yang menegaskan ketahanan iman dan rasionalitas religius umat. 

Dengan demikian, Al-Biqā‘ī, Said Hawwa, dan Nasr Hamid Abu Zayd menegaskan 

bahwa munāsabah bukan sekadar metode memahami struktur teks, melainkan pendekatan 

epistemologis yang menunjukkan kesatuan wahyu dalam membentuk kesadaran teologis, 

moral, dan sosial. Temuan akademik kontemporer memperkuat pandangan ini, 

menegaskan bahwa munāsabah menjadi titik temu antara tafsir klasik dan tafsir tematik 

modern. 

C. Munāsabah dan Transformasi Tema dalam Surah Madaniyah 

Surah-surah Madaniyah menyoroti tema sosial, hukum, dan etika komunitas 

beriman. Muhammad Asad (1980) dalam The Message of the Qur’an menekankan 

keteraturan naratif Al-Qur’an sebagai bukti kesatuan pesan moral yang konsisten dalam 

berbagai konteks. Dalam perspektif ini, munāsabah memainkan peran penting dalam 

menjelaskan bagaimana norma ilahi diatur agar sesuai dengan kebutuhan sosial 

masyarakat serta dinamika kehidupan umat Islam yang telah berkembang menjadi 

komunitas politik dan hukum. 

Menurut Al-Biqā‘ī dalam Al-Burhān fī Munāsabāti Tartīb Suwar al-Qur’ān, 

hubungan antarayat dalam surah Madaniyah bersifat tanzīmī, yaitu menata keserasian 

antara hukum dan moralitas. Contohnya, pada Surah Al-Baqarah, ayat-ayat yang 

memerintahkan ibadah puasa, 

يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قبَْلِكُمْ لعََلَّكُمْ تتََّقوُ )١٨٣نَ (البقرة: يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَليَْكُمُ الص ِ  

diikuti oleh ayat yang memberikan keringanan bagi orang sakit dan musafir, 

)١٨٤فمََنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أوَْ عَلَى سَفَرٍ فعَِدَّةٌ مِنْ أيََّامٍ أخَُرَ (البقرة:   

Menurut Al-Biqā‘ī, kesinambungan kedua ayat ini mencerminkan munāsabah 

tanzīmiyyah—keseimbangan antara spiritualitas dan kemudahan syariat, antara idealitas 

hukum dan realitas manusia. Hubungan ini menunjukkan bahwa hukum Islam dalam 

konteks Madaniyah tidak kaku, melainkan mengedepankan prinsip taysīr (kemudahan) 

dan rahmah (kasih sayang). 

Penelitian dalam Moderasi: Journal of Islamic Studies (2023) berjudul “Munasabah 

dan Urgensinya dalam Tafsir al-Qur’an” menegaskan bahwa keterkaitan ayat dalam surah 

Madaniyah menggambarkan sintesis antara nilai normatif dan kebutuhan praktis 



 
 
 
 
 

253 
 
 
 
 
 

masyarakat. Di sini, munāsabah berfungsi sebagai jembatan antara teks wahyu dan realitas 

sosial umat. Contohnya, dalam Surah An-Nisā’, ayat tentang warisan, 

ُ فِي أوَْلََدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظ ِ الِْنُثيََيْنِ (النساء:  )١١يوُصِيكُمُ اللََّّ  

diikuti oleh ayat tentang tanggung jawab moral dalam pengelolaan harta anak yatim, 

)٢وَلََ تأَكُْلوُا أمَْوَالهَُمْ إِلَى أمَْوَالِكُمْ إنَِّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا (النساء:   

Keterpaduan ini menegaskan bahwa struktur hukum Islam selalu terkait dengan nilai 

moral; ayat-ayat hukum tidak dapat dilepaskan dari dimensi etis dan kemanusiaannya. 

Selain itu, Tafsere Journal (UIN Alauddin, 2020-an) melalui artikel “Problematika 

Teori Munāsabah Al-Qur’an” menyoroti perbedaan pandangan ulama mengenai penerapan 

teori ini. Sebagian menilai penempatan ayat bersifat tauqīfī (berdasarkan ketetapan 

wahyu), sedangkan sebagian lain membuka ruang untuk analisis rasional (ijtihādī). Al-

Biqā‘ī menempuh posisi integratif: menerima ketetapan wahyu namun menafsirkan 

keteraturannya secara maknawi. Dalam menafsirkan Surah Al-Mā’idah, ia menunjukkan 

bahwa ayat tentang kesempurnaan agama, 

)٣الْيوَْمَ أكَْمَلْتُ لكَُمْ دِينكَُمْ وَأتَْمَمْتُ عَليَْكُمْ نِعْمَتِي (المائدة:   

secara munāsabah terkait erat dengan ayat sebelumnya tentang hukum makanan dan 

larangan berkorban bagi berhala. Hubungan ini menandai kesatuan sistem syariat yang 

menunjukkan fase kesempurnaan risalah Islam, tidak hanya dari aspek hukum, tetapi juga 

dari tatanan moral dan spiritual masyarakat Madani. 

Nasr Hamid Abu Zayd dalam Tekstualitas Al-Qur’an (2003) menafsirkan struktur 

surah Madaniyah sebagai teks yang “terbuka terhadap sejarah”, yaitu representasi 

dinamika interaksi antara wahyu dan konteks sosial. Menurut Abu Zayd, munāsabah 

dalam surah Madaniyah tidak hanya menghubungkan ayat secara gramatikal, tetapi juga 

mengungkap dimensi sosiologis wahyu. Misalnya, dalam Surah Al-Ḥujurāt, rangkaian 

ayat yang menegur perilaku sosial kaum Muslimin, 

) ١١يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لََ يسَْخَرْ قوَْمٌ مِنْ قوَْمٍ (الحجرات:    

diikuti perintah menjaga ukhuwah, 

) ١٠ إِخْوَةٌ فَأصَْلِحُوا بيَْنَ أخََوَيْكُمْ (الحجرات: إنَِّمَا الْمُؤْمِنوُنَ   

menunjukkan munāsabah ma‘nawiyyah yang mencerminkan pembentukan etika 

sosial Islam. Kohesi ayat di sini bersifat tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual—

mengatur perilaku sosial agar sesuai dengan moral wahyu. 

Artikel dalam TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin (2024) memperkuat perspektif ini. 

Dalam penelitian berjudul “The Unity of Qur’anic Themes: Historical Discourse and 

Contemporary Implications for Tafsīr al-Mawḍū‘ī Methodology”, dijelaskan bahwa surah 

Madaniyah mencerminkan kematangan struktur wahyu yang lebih kompleks dibandingkan 

surah Makkiyah. Munāsabah berfungsi sebagai prinsip koherensi tematik yang 

memastikan keterpaduan antara hukum, akhlak, dan tatanan sosial. 

Contohnya, pada Surah Al-Mā’idah, ayat tentang kehalalan dan keharaman makanan 

(﴿ 1]:5أحُِلَّتْ لكَُم بهَِيمَةُ الِْنَْعَامِ إلََِّ مَا يتُْلَىٰ عَليَْكُمْ﴾ [ ) diikuti perintah menunaikan janji (﴿ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا

1]:5أوَْفوُا بِالْعقُوُدِ﴾ [ ) dan larangan melanggar kesucian syi’ar Allah (﴿  َيَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لََ تحُِلُّوا شَعَائِر

] ﴾ِ 2]:5اللََّّ ). 

Secara tekstual, munāsabah antara ayat-ayat ini memperlihatkan kesinambungan 

antara dimensi hukum (ḥukmīyah) dan etika (‘akhlaqīyah). Perintah menunaikan janji 

menjadi jembatan moral yang menghubungkan hukum halal-haram dengan praktik sosial 

umat Islam. Al-Biqā‘ī menyebut susunan ini sebagai “tartīb ilāhī”—susunan ilahi yang 



 
 
 
 
 

254 
 
 
 
 
 

tidak sekadar kronologis, tetapi juga pedagogis: mengajarkan keterpaduan antara ketaatan 

ritual dan komitmen sosial. 

Dengan demikian, munāsabah dalam surah Madaniyah tidak hanya menjelaskan 

relasi antarhukum, tetapi juga memperlihatkan bagaimana wahyu menata struktur 

masyarakat beriman melalui sinergi antara aturan, nilai, dan etika kolektif. Hal ini sejalan 

dengan temuan TAJDID, bahwa prinsip koherensi tematik dalam tafsir modern 

meniscayakan pendekatan interdisipliner—menggabungkan analisis linguistik, historis, 

dan sosial untuk memahami teks Al-Qur’an. 

Penelitian KACA: Journal of Qur’anic Studies (2024) menambahkan bahwa pola 

munāsabah tanzīmiyyah dalam surah-surah Madaniyah menunjukkan “rasionalitas hukum 

wahyu”, di mana teks hukum selalu terkait dengan kemaslahatan sosial (maṣlaḥah 

‘āmmah). Dengan demikian, keterpaduan ayat tidak hanya teologis, tetapi juga sosiologis, 

membentuk karakter komunitas beriman. 

Contoh tampak pada Surah An-Nisā’, yang membahas warisan, pernikahan, dan 

tanggung jawab sosial secara berurutan. Ayat tentang pembagian warisan    فِي      ُ يوُصِيكُمُ اللََّّ

توُا الْيتَاَمَىٰ أمَْوَالهَُمْ وَآ diikuti ayat tentang larangan menzalimi perempuan dan anak yatim أوَْلََدِكُمْ   

Hubungan ini menunjukkan munāsabah tanzīmiyyah, yaitu penyusunan ayat berdasarkan 

logika penataan masyarakat—dari hak keluarga menuju perlindungan sosial. 

Menurut Al-Biqā‘ī, susunan ini mencerminkan tartīb ilāhī fī tanẓīm al-ummah 

(penataan ilahi dalam membentuk masyarakat). Ia menegaskan bahwa ayat hukum Surah 

An-Nisā’ tidak bisa dipahami secara parsial, tetapi dalam jalinan moral dan sosial yang 

saling mendukung. Dengan demikian, hukum Islam dihadirkan bukan hanya sebagai teks 

normatif, tetapi sebagai sistem etis yang menegakkan keadilan dan keseimbangan sosial. 

Temuan ini sejalan dengan KACA (2024) yang menafsirkan munāsabah sebagai 

“moral hermeneutics of the Qur’an”, pendekatan yang menempatkan keterkaitan ayat 

dalam pembentukan akhlak publik. Surah Madaniyah, dengan strukturnya yang sistematis, 

membuktikan bahwa Al-Qur’an tidak hanya mengatur hukum, tetapi juga membentuk 

moral order masyarakat beriman. 

Sebagai tambahan, Al-Biqā‘ī menafsirkan Surah At-Tawbah sebagai contoh nyata 

munāsabah tanzīmiyyah antara jihad, tobat, dan solidaritas sosial. Ayat tentang kesiapan 

berjihad, 

٤١انْفِرُوا خِفَافًا وَثقَِالًَ وَجَاهِدوُا بِأمَْوَالِكُمْ وَأنَْفسُِكُمْ فِي سَبيِلِ اللََّّ التوبة:   

berkaitan dengan ayat yang menekankan pentingnya tobat dan pembebasan dari 

kemunafikan, 

٣فَإنِْ تبُْتمُْ فهَُوَ خَيْرٌ لكَُمْ التوبة:   

Al-Biqā‘ī menilai kesinambungan ini menunjukkan munāsabah ma‘nawiyyah yang 

menghubungkan aspek spiritual dengan tanggung jawab sosial dan moral. 

Dengan demikian, baik Al-Biqā‘ī, Abu Zayd, maupun penelitian kontemporer dalam 

TAJDID dan KACA menegaskan bahwa munāsabah dalam surah Madaniyah bukan 

sekadar relasi struktural antarayat, tetapi prinsip metodologis yang menjamin kesatuan 

nilai hukum, moral, dan sosial. Maftuhah (2019) menekankan bahwa surah Makkiyah dan 

Madaniyah memiliki pola keterpaduan tema berbeda namun saling melengkapi, sesuai 

prinsip munāsabah dalam tafsir. Surah-surah ini membuktikan bahwa Al-Qur’an 

menghadirkan hukum bukan sekadar norma kaku, tetapi instrumen etis yang menata 

kehidupan umat berdasarkan keseimbangan antara wahyu dan kemaslahatan manusia. 



 
 
 
 
 

255 
 
 
 
 
 

 

D. Signifikansi Ilmu Munāsabah dalam Kajian Tafsir Kontemporer 

Perkembangan studi Al-Qur’an kontemporer menunjukkan bahwa munāsabah 

relevan tidak hanya bagi tafsir klasik, tetapi juga penting untuk analisis tematik modern. 

Rahmat (2020) menekankan bahwa pendekatan tematik dalam tafsir akan lebih kokoh bila 

digabungkan dengan analisis munāsabah yang menyingkap struktur pesan wahyu. 

Penelitian dalam TAJDID (2024) menyebutkan bahwa munāsabah merupakan titik temu 

antara metode tafsir tradisional dan hermeneutika modern, karena keduanya menekankan 

kesatuan makna dan orientasi nilai. Pendekatan hermeneutik ini memandang munāsabah 

bukan sekadar hubungan formal antarayat, tetapi cara memahami dinamika teks wahyu 

yang hidup dalam sejarah manusia. Dengan demikian, munāsabah berperan sebagai 

jembatan epistemologis antara makna ilahi yang tetap dan konteks sosial yang berubah. 

Kajian oleh Imam Maksum, Rahmawati, dan Sudrajat (2024) menemukan bahwa 

hubungan tematik antarayat dapat dianalisis melalui pendekatan textual relation, yang 

merupakan penerapan modern dari munāsabah. Sementara itu, Moderasi (2023) dan 

Tafsere (2020-an) menekankan bahwa munāsabah tidak dapat diterapkan secara seragam 

karena tingkat keterkaitan ayat berbeda-beda. Meski demikian, keduanya sepakat bahwa 

tanpa pemahaman munāsabah, penafsiran kehilangan konteks strukturalnya. 

Dalam perspektif Abu Zayd, munāsabah menjadi sarana memahami relasi wahyu 

dengan manusia: teks Al-Qur’an bukan sekadar dokumen tertutup, tetapi struktur hidup 

yang menyesuaikan diri dengan dinamika sosial. Ia menegaskan bahwa munāsabah 

merupakan bentuk hermeneutika moral—yakni proses penyingkapan makna yang selalu 

terkait dengan pengalaman etis dan historis pembaca. Menurut Rasyid (2021), munāsabah 

adalah metode analisis struktural yang memastikan kesinambungan makna antarbagian 

teks Al-Qur’an, baik dalam dimensi hukum maupun moral. Oleh karena itu, studi 

munāsabah menempati posisi penting dalam upaya mengintegrasikan nilai spiritual dan 

rasional dalam tafsir modern. 

Sebagai ilustrasi, surah Madaniyah seperti Al-Baqarah menunjukkan contoh 

munāsabah yang kuat antara dimensi hukum dan spiritual. Pada ayat-ayat tentang 

kewajiban puasa: 

يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قبَْلِكُمْ لعََلَّكُمْ تتََّقوُنَ يَا  أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا كُتِبَ عَليَْكُمُ الص ِ  ﴿ أيََّامًا مَعْدوُداَتٍ ۚ فمََنْ  ﴾ ١٨٣

نْ أيََّامٍ أخَُرَ ۚ وَعَلَى الَّذِي عَ خَيْرًا فهَُوَ خَيْرٌ لَّهُ ۚ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أوَْ عَلَىٰ سَفَرٍ فعَِدَّةٌ مِ  نَ يطُِيقوُنَهُ فِديَْةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۖ فمََن تطََوَّ

﴿ وَأنَ تصَُومُوا خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتمُْ تعَْلَمُونَ  نَ الْهُدىَٰ  ﴾ ١٨٤ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أنُزِلَ فيِهِ الْقرُْآنُ هُدىً لِ لنَّاسِ وَبيَِ نَاتٍ مِ 

نْ أيََّامٍ أخَُ وَالْفُ  رَ ۗ يرُِيدُ اللَّـهُ بكُِمُ الْيسُْرَ وَلََ رْقَانِ ۚ فمََن شَهِدَ مِنكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ۖ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أوَْ عَلَىٰ سَفَرٍ فعَِدَّةٌ مِ 

ا هَداَكُمْ وَلعََلَّكُمْ تشَْكُرُونَ يرُِيدُ بكُِمُ الْعسُْرَ وَلِتكُْمِلوُا الْعِدَّةَ وَلِتكَُبِ رُوا اللَّـهَ عَلَىٰ مَ   ﴿ ١٨٥ ﴾  

Keterkaitan antara ketiga ayat ini menunjukkan kesinambungan logis dan spiritual: 

ayat pertama menegaskan tujuan puasa sebagai sarana ketakwaan, ayat kedua 

memperkenalkan keringanan hukum bagi kondisi tertentu, dan ayat ketiga mengaitkan 

puasa dengan turunnya Al-Qur’an sebagai petunjuk hidup. Pola ini merupakan contoh 

munāsabah tanzīmiyyah—keterpaduan antara hukum, akhlak, dan tujuan syariat. 

Contoh lain terdapat pada Surah Al-Ḥujurāt, yang menunjukkan munāsabah antara 

etika sosial dan iman. Ayat pembuka menyeru agar umat tidak mendahului Allah dan 

Rasul-Nya: 

هِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقوُا اللَّـهَ ۚ إِنَّ اللَّـهَ سَمِيعٌ  ﴿  عَلِيمٌ يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لََ تقَُدِ مُوا بيَْنَ يَديَِ اللّـَ ١ ﴾  

Diikuti dengan larangan memperolok atau mencela sesama mukmin: 



 
 
 
 
 

256 
 
 
 
 
 

ن نِ سَ  نْهُمْ وَلََ نسَِاءٌ مِ  ن قوَْمٍ عَسَىٰ أنَ يكَُونوُا خَيْرًا مِ  اءٍ عَسَىٰ أنَ يكَُنَّ خَيْرًا يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا لََ يسَْخَرْ قوَْمٌ مِ 

نْهُنَّ ۖ وَلََ تلَْمِزُوا أنَفسَُكُمْ وَلََ  ئكَِ هُمُ الظَّالِمُونَ تنََمِ  ٰـ يمَانِ ۚ وَمَن لَّمْ يتَبُْ فَأوُلَ ابَزُوا بِالِْلَْقَابِ ۖ بِئسَْ الَِسْمُ الْفسُُوقُ بعَْدَ الِْْ  ﴿ ١١ ﴾  

Al-Biqā‘ī menilai hubungan ini sebagai munāsabah akhlāqiyyah, karena 

menunjukkan kesinambungan antara pengendalian diri di hadapan otoritas wahyu dan 

pengendalian sikap sosial terhadap sesama. Struktur surah ini menggambarkan evolusi 

moral umat: dari ketaatan vertikal kepada Allah dan Rasul menuju etika horizontal di 

masyarakat. Zulfikar (2025) mengusulkan paradigma integratif antara munāsabah dan 

maqāṣid al-sharī‘ah untuk memperkuat relevansi tafsir terhadap problem sosial 

kontemporer. Dengan demikian, munāsabah dalam surah ini membangun tatanan sosial 

yang berakar pada spiritualitas iman. 

Oleh karena itu, ilmu munāsabah memiliki dua signifikansi utama: pertama, sebagai 

metode menyingkap keterpaduan struktur Al-Qur’an; kedua, sebagai pendekatan 

hermeneutik yang menjaga relevansi wahyu sepanjang sejarah. Pendapat ini diperkuat oleh 

Suharyanto (2017), yang menambahkan bahwa konsistensi tema dalam tafsir modern tidak 

terlepas dari penerapan konsep munāsabah sebagai landasan metodologis. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah teks utuh, hidup, dan terus berinteraksi dengan 

realitas umat manusia. 

 

KESIMPULAN 

Kajian mengenai ilmu munāsabah sebagai pendekatan tematik dalam studi Al-

Qur’an menunjukkan bahwa ilmu ini memiliki posisi sentral dalam membangun 

pemahaman utuh terhadap struktur dan pesan wahyu. Ilmu munāsabah tidak hanya 

menjelaskan keterkaitan antarayat atau antarsurah secara linguistik, tetapi juga 

menyingkap kesinambungan makna, konteks, dan nilai yang membentuk kesatuan tematik 

Al-Qur’an. Pendekatan ini menjawab kebutuhan metodologis tafsir kontemporer yang 

menuntut pembacaan Al-Qur’an secara integral, bukan parsial, sehingga makna wahyu 

dapat ditangkap dalam bingkai moral dan sosial yang kontekstual. 

Hasil telaah surah-surah Makkiyah dan Madaniyah menunjukkan bahwa perbedaan 

corak keduanya tidak menafikan adanya keterpaduan pesan. Surah Makkiyah lebih 

menekankan dimensi teologis—peneguhan akidah, tauhid, dan eskatologi—sementara 

surah Madaniyah memperkuat aspek tanzhīmiyyah dan sosial kemasyarakatan. Melalui 

analisis munāsabah, terlihat bahwa kedua corak tersebut saling melengkapi dalam 

membentuk bangunan nilai Islam yang utuh: keimanan yang melahirkan etika sosial, serta 

hukum yang berakar pada prinsip keadilan dan ketakwaan. Dengan demikian, ilmu 

munāsabah menjadi jembatan epistemologis antara dua dimensi pewahyuan ini, 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an tersusun secara sistematis dan harmonis. 

Dalam konteks tafsir modern, signifikansi ilmu munāsabah semakin jelas ketika 

dihadapkan pada tuntutan hermeneutika kontekstual. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

Al-Qur’an memiliki koherensi internal yang rasional dan dapat dianalisis melalui 

hubungan logis antara ayat dan tema. Oleh sebab itu, munāsabah bukan sekadar metode 

klasik, tetapi juga kerangka analisis yang menjembatani tradisi tafsir normatif dengan 

kebutuhan interpretasi masa kini. Pendekatan ini membuka ruang bagi pembacaan Al-

Qur’an yang lebih dinamis, multidimensional, dan aplikatif dalam menjawab tantangan 

etika, sosial, dan intelektual umat. 



 
 
 
 
 

257 
 
 
 
 
 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa ilmu munāsabah merupakan instrumen 

metodologis esensial dalam memperkuat paradigma tafsir tematik. Melalui pendekatan ini, 

keterpaduan antara surah Makkiyah dan Madaniyah dapat dipahami sebagai 

kesinambungan misi kenabian: membangun manusia beriman yang berkeadaban. Ilmu 

munāsabah menegaskan keutuhan struktur Al-Qur’an sekaligus relevansi wahyu sebagai 

sumber inspirasi bagi peradaban manusia sepanjang zaman. 

Berdasarkan hasil kajian, terdapat beberapa rekomendasi akademik dan arah 

pengembangan penelitian selanjutnya. Pertama, kajian ilmu munāsabah perlu diperluas 

dengan pendekatan interdisipliner, termasuk metodologi linguistik modern, semiotika, dan 

hermeneutika kontekstual. Pendekatan ini dapat memperkaya pemahaman hubungan 

antarayat dan antarsurah serta memperkuat argumentasi ilmiah mengenai koherensi 

tematik Al-Qur’an. 

Kedua, peneliti dan mahasiswa studi Al-Qur’an disarankan mengembangkan kajian 

munāsabah dalam ranah tafsir tematik (tafsīr maudhu‘ī) yang menyoroti isu kontemporer 

seperti keadilan sosial, etika lingkungan, dan relasi kemanusiaan. Dengan pendekatan ini, 

Al-Qur’an dapat dibaca secara relevan dan kontekstual tanpa kehilangan landasan 

normatifnya. 

Ketiga, lembaga pendidikan Islam dan pusat kajian Al-Qur’an diharapkan 

memasukkan ilmu munāsabah sebagai materi pokok kurikulum tafsir, agar generasi 

akademik mampu memahami keutuhan struktur wahyu serta menghindari pembacaan 

parsial atau tekstualistik. Penguasaan ilmu ini akan memperkuat kemampuan analisis 

tematik dan metodologis dalam memahami pesan Al-Qur’an secara menyeluruh. 

Keempat, penelitian selanjutnya dapat diarahkan pada eksplorasi perbandingan 

antara teori munāsabah klasik dan praktik tafsir modern di berbagai mazhab pemikiran 

Islam. Pendekatan komparatif ini berpotensi menghasilkan paradigma tafsir baru yang 

lebih inklusif dan aplikatif. Dengan demikian, ilmu munāsabah dipahami tidak hanya 

sebagai warisan keilmuan masa lalu, tetapi juga sebagai landasan metodologis yang hidup, 

relevan, dan terus berkembang dalam menjawab tantangan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abd al-Rahman al-Suyuthi, Jalaluddin. (1988). Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr. 

Abd al-Raḥmān al-Zarqānī, Muḥammad. (1998). Manāhil al-‘Irfān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Abu Zayd, Nasr Hamid. (2003). Tekstualitas Al-Qur’an: Kritik terhadap ‘Ulūm al-Qur’an. 

Yogyakarta: LKiS. 

Adlim, A. F. (2018). Teori Munasabah dan Aplikasinya dalam Al-Qur’an. Al Furqan: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1), 45–60. 

Al-Andalusī, Ibn az-Zubayr. (2001). Al-Burhān fī Tartīb Suwar al-Qur’ān. Riyadh: Maktabah al-

Rushd. 

Al-Biqā‘ī, Ibrāhīm ibn ‘Umar. (1995). Naẓm al-Durar fī Tanāsub al-Āyāt wa al-Suwar. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Iskafī, al-Khaṭīb. (2004). Dirāsāt fī ‘Ilm al-Munāsabah. Kairo: Maktabah al-Azhar. 

Al-Rāzī, Fakhr al-Dīn. (1981). Mafātīḥ al-Ghayb (Tafsīr al-Kabīr). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. (1990). Tanāsuq al-Durar fī Tanāsub al-Suwar. Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Tabarī, Muḥammad ibn Jarīr. (2000). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Kairo: Dār al-

Ma‘ārif. 



 
 
 
 
 

258 
 
 
 
 
 

Amin al-Khūlī, (1961). Manāhij Tajdīd fī al-Tafsīr. Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

Asad, Muhammad. (1980). The Message of the Qur’an. Gibraltar: Dar al-Andalus. 

Edi Kurniawan, & Ahmad Mustaniruddin. (2024). The Unity of Qur’anic Themes: Historical 

Discourse and Contemporary Implications for Tafsīr al-Mawḍū‘ī Methodology. TAJDID: 

Jurnal Ilmu Ushuluddin, 23(2), 87–104. 

Fazlur Rahman. (1989). Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press. 

Fikriyah, M., & Lestari, N. (2024). Munasabah dan Retorika Semit pada Surah Al-Lail. Al-Qiyam: 

Jurnal Studi Al-Qur’an, 9(1), 55–73. 

Hasan, Ahmad. (2019). Thematic Coherence in the Qur’an: Revisiting al-Biqā‘ī’s Nazm Theory. 

Journal of Qur’anic Studies, 21(3), 1–22. 

Imam Maksum, Rahmawati, & Sudrajat, A. (2024). Munasabah Al-Qur'an with Textual Relation 

Approach (Surah Al-Qiyamah). AJIE: Asian Journal of Islamic Education, 12(1), 34–48. 

Jalaluddin, M. (2020). Rekonstruksi Ilmu Munasabah dalam Tafsir Modern. Tafsir: Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, 8(2), 123–138. 

Jesika Saputri, et al. “Peran Asbabun Nuzul Dalam Menafsirkan Al-Qur’an.” Al-Ubudiyah: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam, vol. 5, no. 1, 2024, pp. 197–206, 

https://doi.org/10.55623/au.v5i1.316. 

M. Quraish Shihab. (2018). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Maftuhah, L. (2019). Analisis Keterpaduan Tema pada Surah Makkiyah dan Madaniyah. Al-

Misbah: Jurnal Kajian Tafsir Modern, 15(1), 45–62. 

Misnawati, & Elatrash, R. J. (2023). The Approach of Imām al-Biqā‘ī in Determining the 

Objectives of the Quranic Chapters. Al-Jāmi‘ah: Journal of Islamic Studies, 61(2), 301–326. 

Munir, S. (2022). Hermeneutika Qur’ani dan Relevansi Munasabah dalam Pembacaan 

Kontekstual. Al-Tadabbur: Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer, 5(2), 77–94. 

Qutb, Sayyid. (1992). Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Shurūq. 

Rahmat, I. (2020). Pendekatan Tematik dalam Tafsir dan Implikasinya terhadap Studi Al-Qur’an. 

Al-Bayan: Journal of Qur’anic Studies, 6(1), 15–33. 

Rasyid, T. (2021). Munasabah sebagai Metode Analisis Struktural Teks Al-Qur’an. Jurnal Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, 9(2), 145–160. 

Ridwan, M. (2023). Integrasi Makkiyah-Madaniyah dalam Tafsir Tematik: Kajian atas Relevansi 

Sosial. Studia Qur’anika, 4(1), 85–102. 

Said, M. (2022). Tafsir Maudhu’i dan Munasabah: Upaya Menggali Keterpaduan Tema Al-

Qur’an. Al-Burhan: Journal of Qur’anic Sciences, 18(2), 99–118. 

Shaari, Q. (2023). Nazm and Coherence in Qur’anic Pedagogy: Revisiting Semitic Rhetorical 

Models. QJSSH (Qur’anic and Social Sciences Humanities), 5(3), 220–237. 

Suharyanto, A. (2017). Munasabah dan Kesinambungan Tema dalam Tafsir. Jurnal Al-Qur’an dan 

Tafsir, 3(2), 55–70. 

Syafrudin, M. (2024). Eksplorasi Epistemologis Ilmu Munasabah dalam Kajian Kontemporer. 

Tafsir Studies Review, 2(1), 1–20. 

Zulfikar, M. (2025). Paradigma Integratif Munasabah dan Maqasid dalam Tafsir Kontemporer. Al-

Misykah: Journal of Qur’anic Hermeneutics, 11(1), 45–63.     

 


