Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner eISSN: 2118-7302

RELEVANSI PARADIGMA POSITIVISME TERHADAP
PEMAHAMAN ISRA’ MI’RAJ DI ERA SAINS MODERN

Nur Adillaht, Jumadil Palaguna?, Moh. Rofik3, Try Alfitrah Salam?#, Nurhayati®,
Andi Ardiansyah®
delanur2003@gmail.com?, adijumadil718@gmail.com?, mfik0641@gmail.com?,
tryalfitrahsalam@gmail.com*, nurhayatiabdrasyid@uindatokarama.ac.id®,
andiardiansyah@uindatokarama.ac.id®
Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu

ABSTRAK

Peristiwa Isra’ Mi’raj merupakan salah satu mukjizat paling fundamental dalam sejarah Islam yang
tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga memiliki implikasi epistemologis. Paradigma positivisme
yang menolak metafisika dan menekankan observasi empiris menimbulkan tantangan serius dalam
memahami fenomena religius seperti Isra’ Mi’raj. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis
relevansi paradigma positivisme dalam konteks pemahaman Isra’ Mi’raj di era sains modern. Hasil
analisis menunjukkan bahwa positivisme memiliki keterbatasan mendasar dalam menjelaskan
fenomena transendental, sedangkan epistemologi Islam memberikan kerangka yang lebih
komprehensif dengan mengintegrasikan wahyu, akal, dan empirisme. Artikel ini menegaskan
perlunya rekonstruksi paradigma ilmu menuju epistemologi tauhidi yang menyatukan rasionalitas
ilmiah dan spiritualitas dalam memahami realitas.

Kata kunci: Positivisme, Isra’ Mi’raj, Filsafat Islam, Epistemologi.

ABSTRACT

The Isra' Mi'raj event is one of the most fundamental miracles in Islamic history, which is not only
spiritual in nature but also has epistemological implications. The positivist paradigm, which
rejects metaphysics and emphasizes empirical observation, poses serious challenges in
understanding religious phenomena such as the Isra’ Mi'raj. This article aims to analyze the
relevance of the positivist paradigm in the context of understanding the Isra’ Mi'raj in the era of
modern science. The analysis shows that positivism has fundamental limitations in explaining
transcendental phenomena, while Islamic epistemology provides a more comprehensive
framework by integrating revelation, reason, and empiricism. This article emphasizes the need for
a reconstruction of the scientific paradigm towards a monotheistic epistemology that unites
scientific rationality and spirituality in understanding reality.

Keywords: Positivisme, Isra’ Mi 'raj, Filsafat Islam, Epistemologi.

PENDAHULUAN

Perkembangan sains modern sangat dipengaruhi oleh paradigma positivisme yang
dicetuskan oleh Auguste Comte pada abad ke-19. Positivisme menegaskan bahwa sumber
pengetahuan yang sah hanyalah fakta empiris yang dapat diverifikasi melalui observasi
dan eksperimen. Akibatnya, dimensi metafisik dan spiritual dianggap tidak ilmiah karena
tidak dapat diuji secara indrawi.

Di sisi lain, Islam memandang ilmu pengetahuan sebagai integrasi antara wahyu,
rasio, dan pengalaman empiris. Dalam kerangka epistemologi Islam, kebenaran tidak
hanya diukur melalui verifikasi empiris, tetapi juga melalui kesesuaian dengan wahyu dan
nilai tauhid. Fenomena Isra’ Mi’raj menjadi salah satu bentuk mukjizat yang menantang

676


mailto:erihadiana@uinsgd.ac.id1
mailto:ashilaahn@gmail.com1
mailto:adijumadil718@gmail.com2
mailto:mfik0641@gmail.com3
mailto:tryalfitrahsalam@gmail.com4
mailto:%20nurhayatiabdrasyid@uindatokarama.ac.id5
mailto:2410631110105@student.unsika.ac.id6
mailto:2410631110105@student.unsika.ac.id6

paradigma empiris murni: ia mengandung dimensi fisik dan spiritual yang tidak dapat
dijelaskan sepenuhnya dengan hukum sains modern.

Permasalahan utama yang dikaji dalam artikel ini adalah bagaimana paradigma
positivisme, yang menolak dimensi metafisika, dapat dipandang relevan atau tidak dalam
memahami Isra’ Mi’raj di era sains modern. Kajian ini juga menelaah sejauh mana
epistemologi Islam mampu memberikan sintesis antara iman dan rasionalitas ilmiah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research), dengan
menelaah literatur primer dan sekunder yang relevan. Sumber data primer meliputi karya
klasik seperti The Positive Philosophy (Comte, 1855), Thya’ Ulumuddin (Al-Ghazali,
2004), serta Science and Civilization in Islam (Nasr, 1968). Sedangkan sumber sekunder
mencakup jurnal dan buku kontemporer yang membahas integrasi ilmu dan agama
(Sardar, 1989).

Data dianalisis secara deskriptif-komparatif, dengan membandingkan prinsip dasar
positivisme Barat dan epistemologi Islam, kemudian menilai relevansinya terhadap
fenomena Isra’ Mi’raj dalam konteks sains modern (Nasution, 1995).

HASIL DAN PEMBAHSAN
1. Paradigma Positivisme dalam Filsafat 1imu

Positivisme berangkat dari asumsi bahwa semua pengetahuan harus bersumber pada
fakta yang dapat diamati dan diverifikasi (Comte, 1855). Comte menguraikan bahwa
perkembangan pemikiran manusia melalui tiga tahap: teologis, metafisik, dan positif.
Tahap positif dianggap sebagai puncak rasionalitas ilmiah karena menolak spekulasi
metafisik.

Namun, pandangan ini melahirkan reduksionisme terhadap realitas: hanya hal yang
bersifat empiris dianggap nyata. Karl Popper kemudian mengkritik pandangan ini dengan
menegaskan bahwa tidak semua pengetahuan dapat diverifikasi, tetapi harus dapat diuji
dan dipalsukan (falsifiability) (Popper, 1959). Dalam konteks Islam, reduksionisme ini
dianggap tidak memadai karena menafikan realitas spiritual dan wahyu (Nasr, 1968).

2. Epistemologi Islam dan Konsep IImu

Dalam Islam, ilmu (al-‘ilm) mencakup dimensi empiris, rasional, dan spiritual. Al-
Ghazali (2004) menegaskan bahwa ilmu sejati adalah yang mengantarkan manusia pada
ma‘rifatullah, bukan semata hasil rasionalitas. Ibn Sina (1952) menambahkan bahwa akal
dan wahyu saling melengkapi dalam menjelaskan realitas.

Epistemologi Islam tidak menolak sains empiris, tetapi menempatkannya dalam
kerangka tauhidi yang menyatukan akal dan iman (Nasr, 1981). Seyyed Hossein Nasr
(1968) mengkritik “desakralisasi ilmu” dalam peradaban Barat modern dan menyerukan
kembalinya integrasi antara sains dan spiritualitas, sebagaimana pernah ada dalam
peradaban Islam klasik.

3. Isra’ Mi’raj sebagai Fenomena Transendental

Peristiwa Isra’ Mi’raj menggambarkan keterbatasan paradigma empiris dalam
menjangkau realitas transendental. Beberapa sarjana modern mencoba menjelaskannya
dengan teori relativitas dan perjalanan ruang-waktu (Sardar, 1989). Meski menarik secara

677



saintifik, pendekatan tersebut cenderung mengabaikan dimensi spiritual yang merupakan
esensi mukjizat (Shihab, 2002).

Dalam kerangka epistemologi Islam, mukjizat tidak bertentangan dengan akal, tetapi
berada di luar jangkauan hukum empiris. Mukjizat adalah manifestasi kekuasaan Tuhan
yang menegaskan keterbatasan manusia dan supremasi wahyu (Nasr, 1981).

4. Relevansi Positivisme di Era Sains Modern

Positivisme tetap memiliki relevansi dalam membentuk sikap ilmiah yang objektif,
tetapi tidak memadai untuk menjelaskan fenomena spiritual. Di era sains modern, muncul
kebutuhan akan paradigma yang lebih holistik, yang tidak menolak dimensi metafisik
(Popper, 1959).

Epistemologi Islam menawarkan paradigma tauhidi, yang menempatkan Tuhan
sebagai sumber seluruh kebenaran dan menjadikan wahyu sebagai pusat integrasi antara
rasio dan empirisme (Bakar, 1998). Dengan paradigma ini, sains dan agama tidak saling
menegasikan, melainkan saling melengkapi dalam memahami realitas (Nasution, 1995).

KESIMPULAN

Paradigma positivisme memberikan kontribusi besar bagi perkembangan sains,
tetapi gagal menjelaskan realitas spiritual seperti Isra’ Mi’raj. Islam menawarkan
epistemologi yang lebih komprehensif melalui konsep tauhid yang menyatukan akal,
wahyu, dan pengalaman empiris. Oleh karena itu, pemahaman terhadap Isra’ Mi’raj tidak
dapat direduksi menjadi fenomena empiris semata, melainkan harus dilihat sebagai
pengalaman transendental yang menunjukkan integrasi sains dan iman.

Paradigma ilmu di era modern perlu bergerak dari positivisme menuju epistemologi
tauhidi yang menempatkan rasionalitas dan spiritualitas dalam kesatuan makna.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali. (2004). Thya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr.

Bakar, O. (1998). Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts Society.
Comte, A. (1855). The Positive Philosophy. London: Chapman.

Ibn Sina. (1952). Al-Najat. Cairo: Dar al-Ma’arif.

Mill, J. S. (1843). A System of Logic. London: Longmans.

Nasr, S. H. (1968). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press.
Nasr, S. H. (1981). Knowledge and the Sacred. Albany: State University of New York Press.
Nasution, H. (1995). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Jakarta: Ul Press.

Popper, K. (1959). The Logic of Scientific Discovery. London: Routledge.

Sardar, Z. (1989). Islamic Science: The Road to Renewal. London: Grey Seal.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati.

678



