
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

 

676 
 
 
 
 
 

RELEVANSI PARADIGMA POSITIVISME TERHADAP 

PEMAHAMAN ISRA’ MI’RAJ DI ERA SAINS MODERN 
 

Nur Adillah1, Jumadil Palaguna2, Moh. Rofik3, Try Alfitrah Salam4, Nurhayati5, 

Andi Ardiansyah6 

   delanur2003@gmail.com1, adijumadil718@gmail.com2, mfik0641@gmail.com3, 
tryalfitrahsalam@gmail.com4, nurhayatiabdrasyid@uindatokarama.ac.id5,  

andiardiansyah@uindatokarama.ac.id6           

Universitas Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu 

 
ABSTRAK 

Peristiwa Isra’ Mi’raj merupakan salah satu mukjizat paling fundamental dalam sejarah Islam yang 

tidak hanya bersifat spiritual, tetapi juga memiliki implikasi epistemologis. Paradigma positivisme 

yang menolak metafisika dan menekankan observasi empiris menimbulkan tantangan serius dalam 

memahami fenomena religius seperti Isra’ Mi’raj. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

relevansi paradigma positivisme dalam konteks pemahaman Isra’ Mi’raj di era sains modern. Hasil 

analisis menunjukkan bahwa positivisme memiliki keterbatasan mendasar dalam menjelaskan 

fenomena transendental, sedangkan epistemologi Islam memberikan kerangka yang lebih 

komprehensif dengan mengintegrasikan wahyu, akal, dan empirisme. Artikel ini menegaskan 

perlunya rekonstruksi paradigma ilmu menuju epistemologi tauhidi yang menyatukan rasionalitas 

ilmiah dan spiritualitas dalam memahami realitas. 

Kata kunci: Positivisme, Isra’ Mi’raj, Filsafat Islam, Epistemologi. 
 

ABSTRACT 

The Isra' Mi'raj event is one of the most fundamental miracles in Islamic history, which is not only 

spiritual in nature but also has epistemological implications. The positivist paradigm, which 

rejects metaphysics and emphasizes empirical observation, poses serious challenges in 

understanding religious phenomena such as the Isra' Mi'raj. This article aims to analyze the 

relevance of the positivist paradigm in the context of understanding the Isra' Mi'raj in the era of 

modern science. The analysis shows that positivism has fundamental limitations in explaining 

transcendental phenomena, while Islamic epistemology provides a more comprehensive 

framework by integrating revelation, reason, and empiricism. This article emphasizes the need for 

a reconstruction of the scientific paradigm towards a monotheistic epistemology that unites 

scientific rationality and spirituality in understanding reality. 

Keywords: Positivisme, Isra’ Mi’raj, Filsafat Islam, Epistemologi.  

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan sains modern sangat dipengaruhi oleh paradigma positivisme yang 

dicetuskan oleh Auguste Comte pada abad ke-19. Positivisme menegaskan bahwa sumber 

pengetahuan yang sah hanyalah fakta empiris yang dapat diverifikasi melalui observasi 

dan eksperimen. Akibatnya, dimensi metafisik dan spiritual dianggap tidak ilmiah karena 

tidak dapat diuji secara indrawi. 

Di sisi lain, Islam memandang ilmu pengetahuan sebagai integrasi antara wahyu, 

rasio, dan pengalaman empiris. Dalam kerangka epistemologi Islam, kebenaran tidak 

hanya diukur melalui verifikasi empiris, tetapi juga melalui kesesuaian dengan wahyu dan 

nilai tauhid. Fenomena Isra’ Mi’raj menjadi salah satu bentuk mukjizat yang menantang 

mailto:erihadiana@uinsgd.ac.id1
mailto:ashilaahn@gmail.com1
mailto:adijumadil718@gmail.com2
mailto:mfik0641@gmail.com3
mailto:tryalfitrahsalam@gmail.com4
mailto:%20nurhayatiabdrasyid@uindatokarama.ac.id5
mailto:2410631110105@student.unsika.ac.id6
mailto:2410631110105@student.unsika.ac.id6


 
 
 
 
 

677 
 
 
 
 
 

paradigma empiris murni: ia mengandung dimensi fisik dan spiritual yang tidak dapat 

dijelaskan sepenuhnya dengan hukum sains modern. 

Permasalahan utama yang dikaji dalam artikel ini adalah bagaimana paradigma 

positivisme, yang menolak dimensi metafisika, dapat dipandang relevan atau tidak dalam 

memahami Isra’ Mi’raj di era sains modern. Kajian ini juga menelaah sejauh mana 

epistemologi Islam mampu memberikan sintesis antara iman dan rasionalitas ilmiah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research), dengan 

menelaah literatur primer dan sekunder yang relevan. Sumber data primer meliputi karya 

klasik seperti The Positive Philosophy (Comte, 1855), Ihya’ Ulumuddin (Al-Ghazali, 

2004), serta Science and Civilization in Islam (Nasr, 1968). Sedangkan sumber sekunder 

mencakup jurnal dan buku kontemporer yang membahas integrasi ilmu dan agama 

(Sardar, 1989). 

Data dianalisis secara deskriptif-komparatif, dengan membandingkan prinsip dasar 

positivisme Barat dan epistemologi Islam, kemudian menilai relevansinya terhadap 

fenomena Isra’ Mi’raj dalam konteks sains modern (Nasution, 1995). 

 

HASIL DAN PEMBAHSAN 

1. Paradigma Positivisme dalam Filsafat Ilmu 

Positivisme berangkat dari asumsi bahwa semua pengetahuan harus bersumber pada 

fakta yang dapat diamati dan diverifikasi (Comte, 1855). Comte menguraikan bahwa 

perkembangan pemikiran manusia melalui tiga tahap: teologis, metafisik, dan positif. 

Tahap positif dianggap sebagai puncak rasionalitas ilmiah karena menolak spekulasi 

metafisik. 

Namun, pandangan ini melahirkan reduksionisme terhadap realitas: hanya hal yang 

bersifat empiris dianggap nyata. Karl Popper kemudian mengkritik pandangan ini dengan 

menegaskan bahwa tidak semua pengetahuan dapat diverifikasi, tetapi harus dapat diuji 

dan dipalsukan (falsifiability) (Popper, 1959). Dalam konteks Islam, reduksionisme ini 

dianggap tidak memadai karena menafikan realitas spiritual dan wahyu (Nasr, 1968). 

2. Epistemologi Islam dan Konsep Ilmu 

Dalam Islam, ilmu (al-‘ilm) mencakup dimensi empiris, rasional, dan spiritual. Al-

Ghazali (2004) menegaskan bahwa ilmu sejati adalah yang mengantarkan manusia pada 

ma‘rifatullah, bukan semata hasil rasionalitas. Ibn Sina (1952) menambahkan bahwa akal 

dan wahyu saling melengkapi dalam menjelaskan realitas. 

Epistemologi Islam tidak menolak sains empiris, tetapi menempatkannya dalam 

kerangka tauhidi yang menyatukan akal dan iman (Nasr, 1981). Seyyed Hossein Nasr 

(1968) mengkritik “desakralisasi ilmu” dalam peradaban Barat modern dan menyerukan 

kembalinya integrasi antara sains dan spiritualitas, sebagaimana pernah ada dalam 

peradaban Islam klasik. 

3. Isra’ Mi’raj sebagai Fenomena Transendental 

Peristiwa Isra’ Mi’raj menggambarkan keterbatasan paradigma empiris dalam 

menjangkau realitas transendental. Beberapa sarjana modern mencoba menjelaskannya 

dengan teori relativitas dan perjalanan ruang-waktu (Sardar, 1989). Meski menarik secara 



 
 
 
 
 

678 
 
 
 
 
 

saintifik, pendekatan tersebut cenderung mengabaikan dimensi spiritual yang merupakan 

esensi mukjizat (Shihab, 2002). 

Dalam kerangka epistemologi Islam, mukjizat tidak bertentangan dengan akal, tetapi 

berada di luar jangkauan hukum empiris. Mukjizat adalah manifestasi kekuasaan Tuhan 

yang menegaskan keterbatasan manusia dan supremasi wahyu (Nasr, 1981). 

4. Relevansi Positivisme di Era Sains Modern 

Positivisme tetap memiliki relevansi dalam membentuk sikap ilmiah yang objektif, 

tetapi tidak memadai untuk menjelaskan fenomena spiritual. Di era sains modern, muncul 

kebutuhan akan paradigma yang lebih holistik, yang tidak menolak dimensi metafisik 

(Popper, 1959). 

Epistemologi Islam menawarkan paradigma tauhidi, yang menempatkan Tuhan 

sebagai sumber seluruh kebenaran dan menjadikan wahyu sebagai pusat integrasi antara 

rasio dan empirisme (Bakar, 1998). Dengan paradigma ini, sains dan agama tidak saling 

menegasikan, melainkan saling melengkapi dalam memahami realitas (Nasution, 1995). 

 

KESIMPULAN 

Paradigma positivisme memberikan kontribusi besar bagi perkembangan sains, 

tetapi gagal menjelaskan realitas spiritual seperti Isra’ Mi’raj. Islam menawarkan 

epistemologi yang lebih komprehensif melalui konsep tauhid yang menyatukan akal, 

wahyu, dan pengalaman empiris. Oleh karena itu, pemahaman terhadap Isra’ Mi’raj tidak 

dapat direduksi menjadi fenomena empiris semata, melainkan harus dilihat sebagai 

pengalaman transendental yang menunjukkan integrasi sains dan iman. 

Paradigma ilmu di era modern perlu bergerak dari positivisme menuju epistemologi 

tauhidi yang menempatkan rasionalitas dan spiritualitas dalam kesatuan makna. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Ghazali. (2004). Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr. 

Bakar, O. (1998). Classification of Knowledge in Islam. Cambridge: Islamic Texts Society. 

Comte, A. (1855). The Positive Philosophy. London: Chapman. 

Ibn Sina. (1952). Al-Najat. Cairo: Dar al-Ma’arif. 

Mill, J. S. (1843). A System of Logic. London: Longmans. 

Nasr, S. H. (1968). Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard University Press. 

Nasr, S. H. (1981). Knowledge and the Sacred. Albany: State University of New York Press. 

Nasution, H. (1995). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran. Jakarta: UI Press. 

Popper, K. (1959). The Logic of Scientific Discovery. London: Routledge. 

Sardar, Z. (1989). Islamic Science: The Road to Renewal. London: Grey Seal. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati. 


