
Jurnal Ilmiah Kajian Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7302 

 

955 
 
 
 
 
 

KEDUDUKAN AMṠĀL DALAM AL-QUR’AN SEBAGAI SARANA 

PENGAJARAN TAUHID DAN AKHLAK 
 

Nurul Rahmadani Ahm1, Achmad Abubakar2, Sitti Aisyah Chalik3 

rahmadaninurul60@gmail.com1, achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2,  

sittiaisyahchalik@gmail.com3  

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 

ABSTRAK 
Ayat-ayat amṡāl (perumpaan) dalam al-Qur’an terdapat makna tersirat yang memiliki manfaat bagi 

seorang hamba dalam kehidupannya. Tulisan ini bertujuan untuk menggali bagaimana Al-Qur’an 

sendiri menawarkan pendekatan pembelajaran yang reflektif dan transformatif melalui simbol-

simbol perumpamaan. Adapun metode dalam penulisan yakni bersifat library research 

(kepustakaan) dengan jenis penelitian kualitatif. Hasil dari penulisan ini menemukan bahwa dalam 

konteks tauhid, amṡāl menunjukkan pengesaan Allah dalam Rububiyah, Uluhiyah, dan Asma’ wa 

Sifat, menekankan Allah yang Maha Pencipta, Maha Mengetahui, dan layak disembah, dan tidak 

satu pun yang menyerupai-Nya, sebagaimana ditekankan berbagai ayat Al-Qur’an. Disamping itu 

Al-Qur’an berperan penting sebagai sarana pengajaran akhlak, karena mampu menyampaikan 

pesan-pesan akhlak, kerohanian, dan sosial secara konkret dan mudah dipahami. Melalui 

perumpamaan seperti cahaya, pohon baik dan buruk, serta kalimat ṭayyibah, amṡāl tidak hanya 

menekankan aspek spiritual, tetapi juga membimbing manusia untuk hidup harmonis dalam 

masyarakat, meningkatkan daya ingat, memotivasi tindakan kebaikan, serta memberikan 

peringatan dan nasihat yang lebih efektif bagi pembentukan karakter yang berakhlak mulia. 

Melalui amṡāl, Al-Qur’an memiliki corak tersendiri sehingga menyentuh hati dan akal dan mudah 

diterima untuk dijadikan pedoman. Kesadaran akan kalimat-kalimat amṡāl bisa menumbuhkan 

kecintaan terhadap al-Qur’an, meningkatkan pemahaman pada maknanya, sehingga mempertajam 

keyakinan terhadap kebenaran pesan-pesan Ilahi. Olehnya itu, bagi umat muslim selain iqra’ 

penting juga untuk mentadabburi isinya, terutama dalam ayat-ayat amṡāl, karena di dalamnya 

banyak terkandung ajaran-ajaran pedoman hidup. 

Kata Kunci : Amṡāl, Tauhid, Akhlak. 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an menjadi pegangan arah hidup umat bani Adam hingga yaumul qiyamah 

yang isinya tak pernah berubah sedikitpun. Kitab suci manusia tidak hanya sebagai arah 

keimanan (tauhid), namun merupakan pedoman moral dan akhlak bagi kehidupan manusia. 

Di antara sistem pendidikan yang tertuang dalam al-Qur’an umat islam adalah 

penyampaian melalui amṡāl). 

Amṡālul al-Qur’an berperan sebagai sarana komunikasi yang efektif dalam 

menyampaikan nilai-nilai keimanan dan akhlak yang bersifat abstrak menjadi lebih nyata 

dan mudah dipahami. Penggunaan perumpamaan dalam al-Qur’an tidak sekadar menjadi 

hiasan retorika dalam bahasa wahyu, melainkan merupakan cara yang efisien untuk 

menjelaskan konsep-konsep yang mendalam dan kompleks. Salah satu contoh penerapan 

amṡāl terdapat dalam QS. al-Nūr [24]:35, ketika Allah menggambarkan petunjuk-Nya 

seperti cahaya yang menerangi hati manusia. Perumpamaan ini menghadirkan visualisasi 

yang jelas, sehingga membantu manusia memahami bagaimana bimbingan Allah mampu 

memberi pencerahan di tengah kegelapan hidup. Contoh lainnya tampak pada QS. al-

Baqarah [2]:17–18, dimana al-Qur’an mengibaratkan perihal manusia munafik untuk 

menggambarkan kondisi batin mereka. Melalui pendekatan ini, al-Qur’an menuangkan 

mailto:rahmadaninurul60@gmail.com1
mailto:achmad.abubakar@uin-alauddin.ac.id2
mailto:sittiaisyahchalik@gmail.com3


 
 
 
 
 

956 
 
 
 
 
 

banyak pengajaran mendalam dan menyentuh, dengan menyajikan analogi sehingga akal 

dan perasaan manusia bisa memahaminya.1  

Dengan demikian, amṡāl memiliki fungsi sebagai penghubung antara pesan ilahi 

yang bersifat transendental dengan kemampuan manusia untuk memahaminya melalui 

pengalaman hidup serta realitas sosial-budaya mereka. Hal ini menjadikan amṡāl sebagai 

bentuk komunikasi yang relevan dengan kehidupan manusia, mampu menyentuh aspek 

pemikiran dan perasaan, serta memberikan pengaruh yang kuat teirhadap pemahaman dan 

perilaku secara persuasif dan mendalam. 

Menurut Halida, ayat al-Qur’an sebagai perumpamaan  tidak semata-mata bertujuan 

menjelaskan realitas yang sulit dicerna, tetapi juga menjadi sarana penanaman nilai-nilai 

tauhid dan akhlak secara mendalam dalam jiwa manusia. Ia menjelaskan bahwa amṡāl 

memiliki kemampuan untuk memvisualisasikan konsep-konsep yang bersifat abstrak 

seperti keimanan, kekufuran, amal saleh, hingga kemerosotan moral dituangkan pada 

gambaran substansial sehingga dipahami dan diresapi secara nyata para pembacanya.2 

Para ulama klasik memandang bahwa amṡāl merupakan salah satu metode paling indah 

dalam menyampaikan hakikat kebenaran. Pada al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān, 

dijelaskan yakni amṡāl merupakan cara Allah mengilustrasikan kebenaran yang bersifat 

khayali menjadi bentuk konkret maka lebih mulus dipahami bani Adam. Pendekatan ini 

berfungsi sebagai metode dalam pendidikan dan pembinaan akhlak manusia. Ditegaskan 

pula bahwa amṡāl al-Qur’an memiliki kekuatan yang mendalam untuk menyentuh akal 

sekaligus hati pembacanya.3  

Penulis menyatakan bahwa amṡāl tidak hanya memiliki nilai sastra, tetapi berfungsi 

sebagai sarana pembentukan moral dan spiritual umat manusia. Meskipun demikian, 

analisis dapat diperkuat dengan penjelasan yang lebih mendalam mengenai relevansi 

amṡāl dalam konteks kehidupan modern agar terlihat bagaimana pesan disampaikan oleh 

al-Qur’an tetap kontekstual dan aplikatif bagi pembaca masa kini. 

Dalam kajian berjudul Metode Amṡāl dalam Pembelajaran Islam, Fathurrohmah 

Aviciena menguraikan bahwa ayat-ayat al-Qur’an seperti QS Ibrāhīm ayat 18, QS al-

Baqarah ayat 68, dan QS Yȗsuf ayat 41 mengandung bentuk amṡāl yang berbeda-beda. 

Pada QS Ibrāhīm ayat 18 terdapat jenis amṡāl muṣarrahah, sedangkan pada QS al-

Baqarah ayat 68 ditemukan jenis amṡāl kāminah, dan dalam QS Yūsuf ayat 41 terkandung 

jenis amṡāl mursalah. Masing-masing bentuk amṡāl tersebut memiliki karakteristik dan 

fungsi tersendiri dalam menyampaikan pesan-pesan keislaman secara lebih konkret dan 

mudah dipahami.4 Kajian ini berfokus pada pendidikan atau pengetehuan umum yang 

terdapat pada ayat-ayat tertentu, sehingga penelitian yang akan kami lakukan terkait amṡāl 

 
1Rismah and Muhammad Amin Shihab, “Amsal Al-Qur’an,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 3, no. 1 

(2025): 864–72, h.864. https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1344. 
2 Halida, Putri Alfia. (2021). Amṡāl al-Qur’ān (Teori dan Aplikasi Gaya Bahasa Perumpamaan dalam 

Al-Qur’an). Pamekasan: Duta Media Publishing. 

https://www.scribd.com/document/705134704/Amsal-Al-Qur-an-Putri-Alfia-Halida-B5 
3Jumanah Nasution and Milhan, “Ilmu Amsal Dalam Al-Qur’an Menurut Prespektif Ulama,” El-Iqthisadi 

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 6, no. 2 (2024): 231–242, h.239. https://doi.org/10.24252/el-

iqthisady.vi.53054.  
4Fathurrohmah Aviciena, “Tafsir Surat Ibrahim Ayat 18, Surat Al-Baqarah Ayat 68, Dan Surat Yusuf Ayat 

41 (Kajian Tentang Metode Amśâl Dalam Pembelajaran Agama Islam),” Skripsi, 2015, 1–104.  



 
 
 
 
 

957 
 
 
 
 
 

al-Qur’an bertema dengan pendidikan yang hampir sama dengan kajian sebelumnya 

namun lebih merujuk kepada ayat-ayat tentang tauhid dan akhlaq. 

Dengan demikian, penting untuk mengkaji lebih dalam kedudukan amṡāl dalam al-

Qur’an, khususnya sebagai fasilitas pengajaran tauhid dan akhlaq dengan menitikberatkan 

pada analisis makna, bentuk, dan fungsi amṡāl dalam menyampaikan nilai-nilai 

ketauhidan serta pembinaan akhlak mulia. Mengingat tantangan zaman modern yang 

menggerus akidah dan moral, maka penting untuk menggali bagaimana al-Qur’an sendiri 

menawarkan pendekatan pembelajaran yang reflektif dan transformatif melalui simbol-

simbol perumpamaan. Selain itu, masih terbatasnya kajian yang mengaitkan amṡāl secara 

langsung dengan tujuan pendidikan Islam menjadi dasar kuat pentingnya penelitian ini, 

agar dapat memperkaya khazanah metodologi pembelajaran keislaman yang bersumber 

dari wahyu. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode pada penelitian ini berupa library research (kepustakaan) dengan jenis 

penelitian kualitatif, yang mana mengumpulkan data dan informasi melalui beragam 

berbagai sumber lektur misal buku, jurnal serta literatul ilmia yang revelan lainnya. 

Penelitian ini melalui kajian pustaka dengan bermacam sumber yang relevan dengan topik 

pembahasan. Dari segi pendekatan analisis, penelitian ini tergolong dalam jenis analisis-

kritis. Perkembangan teknologi informasi juga memperkuat relevansi metode tersebut 

dengan memberikan kemudahan akses terhadap berbagai sumber digital. Jika dahulu 

literatur hanya tersedia dalam bentuk cetak, kini bahan pustaka dapat diperoleh melalui 

perpustakaan daring, sehingga proses penelitian menjadi lebih efektif dan efisien. Kondisi 

ini menguatkan peneliti dalam mendapatkan data yang lebih luas, mendalam, serta terkini 

guna mendukung hasil analisis yang komprehensif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah Amṡāl Al-Qur’an 

al-Qur’an merangkum beragam metode komunikasi saat menyampaikan pesan-pesan 

Ilahi kepada manusia. Pendekatan-pendekatan tersebut bertujuan agar ajaran yang 

terkandung di dalamnya dapat lebih mudah diipahami, diterima, serta diimplementasikan 

dalam kehidupan sehari-hari. Diantara kaidah yang menonjol pada penyampaian pesan al-

Qur’an adalah penggunaan gaya bahasa pemisalan, juga dikenal dengan istilah Amṡālul al-

Qur’ān. Metode ini berfungsi untuk menjelaskan konsep-konsep abstrak melalui 

gambaran konkret yang dekat dengan pengalaman manusia, sehingga makna ayat menjadi 

lebih jelas dan mudah dicerna. 

Dalam proses penyampaian pesan-pesan Ilahi baik yang bersifat peringatan, kabar 

gembira, maupun penetapan hukum al-Qur’an menggunakan berbagai pendekatan retoris 

dan naratif. Beberapa di antaranya meliputi penyampaian melalui kisah atau narasi 

historis, penggunaan bentuk sumpah atau Qasam, serta metode debat argumentatif yang 

menampilkan kebenaran mutlak dan tidak dapat dibantah, yang dikenal sebagai Jadal. 

Selain itu, al-Qur’an juga memanfaatkan metode perumpamaan atau analogi untuk 

memperkuat nilai serta mewariskan pengetahuan dari  pesan-pesan yang disampaikan. 



 
 
 
 
 

958 
 
 
 
 
 

Pendekatan terakhir ini dikenal dengan istilah Amṡāl al-Qur’ān, yang menjadi sarana 

penerang dan sebagai refleksi teologis dan moral bagi pembacanya.5 

Penulis menilai bahwa penggunaan berbagai metode penyampaian pada Kalam 

Allah, khususnya melalui Amṡāl al-Qur’ān, merupakan corak keindahan retorika ilahiah 

nan bertujuan mempermudah pemahaman manusia terhadap ajaran-ajaran Allah. Metode 

ini tidak hanya memiliki nilai estetis dalam bahasa, tetapi juga fungsi pedagogis, yaitu 

menjelaskan konsep-konsep abstrak keagamaan secara konkret agar pesan Ilahi dapat 

diterima dan diinternalisasi secara lebih efektif oleh pembacanya. 

Sebagaimana Allah telah menggambarkan perumpamaan tersebut dalam QS al-

‘Ankabūt [29]:43 Allah swt. berfirman: 

وْنَ  الَِّْ  يعَْقِل هَا   وَمَا لِلنَّاسِ   نَضْرِب هَا الْْمَْثاَل   وَتِلْكَ  الْعٰلِم   

 “Perumpamaan-perumpamaan itu Kami buat untuk manusia. Namun, tidak ada 

yang memahaminya, kecuali orang-orang yang berilmu”. 

Ayat ini menggambarkan bahwa rumit untuk memahami maksud atau ayat yang 

termasuk ke dalam amṡālul.6 Berdasarkan sejarah awal pengembangan ilmu amṡāl al-

Qur’an, orang pertama yang menulis tentang hal ini adalah Syeikh Abdur, kemudian 

diteruskan oleh Imam Abdul Hasan Ali bin Muhammad al-Mawardi. Tradisi ini 

selanjutnya dikembangkan lebih lanjut oleh Imam Syamsuddin Muhammad bin Abi 

Bashrin Ibnul Qayyim Al-Jauziyyah.7 

Ilmu amṡāl al-Qur’an memiliki tradisi keilmuan yang panjang, dimulai dari Syeikh 

Abdur sebagai tokoh pelopor awal menggores tentang perumpamaan al-Qur’an. Pemikiran 

beliau kemudian dilanjutkan dan diperluas oleh Imam Abdul Hasan Ali bin Muhammad 

al-Mawardi, sementara Ibnul Qayyim Al-Jauziyyah mengembangkan kajian ini secara 

lebih mendalam dengan menekankan fungsi amṡāl dalam pendidikan moral dan 

pembentukan karakter. Perkembangan intelektual ini menegaskan bahwa amṡāl bukan 

sekadar elemen sastra atau retorika, melainkan sarana penting untuk mempermudah 

pemahaman ayat-ayat yang kompleks, serta menjembatani konsep-konsep abstrak dalam 

al-Qur’an agar dapat direnungkan secara kritis dan mendalam pada hati dan pikiran umat. 

Konsep Amṡāl dalam Al-Qur’an 

Definisi Amṡāl 

Istilah "Amsal" berawal kata "Masal", yang terdiri dari huruf mim, sin, dan lam, 

yang bermakna "komparasi antara satu hal dengan hal lain, atau ini sama halnya itu." Di 

sini, ppenulis ingin menjelaskan pemahaman amṡāl dalam al-Qur'an baik bentuk  

etimologis maupun terminologis, hingga sudut pandang dari berepa ulama dan penulis.  

Secara etimologis, kata "Amsal" merupakan struktur jamak dari "Masal" dan "Misal", 

yang bermakna "perumpamaan", hal menyamai atau merupakan perbandingan. Secara 

 
5 Dwi Ratnasari and Eko Ngabdul Shodikin, “Nilai Pendidikan Islam Dalam Al-Qur’an Kajian Amtsal 

(Perumpamaan) Al-Qur’an,” At Turots: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (July 18, 2021): 28–39, 

h.29. https://doi.org/10.51468/jpi.v3i1.56. 
6Muhammad Rosul Sanjani and M. Iqbal Irham, “Amtsal: Values of Character Education in the Qur’an,” 

Cermin : Jurnal Penelitian 6, no. 1 (2022): 266–280, h.268. 

https://unars.ac.id/ojs/index.php/cermin_unars/article/view/1786/.  
7Rahmawati, Achmad Abubakar, and Hamka Ilyas, “Amtsal Dalam Al-Qur’an Sebagai Media Pembelajaran 

Nilai Moral Dalam Pendidikan Islam", PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial dan Humaniora 4, no.2 

(2025): 2281-2287, h.2282.  



 
 
 
 
 

959 
 
 
 
 
 

terminologis, amṡāl mengacu pada pernyataan  disampaikan dalam bentuk naratif yang 

telah menjadi populer, yang bertujuan untuk menyamakan situasi yang digambarkan 

dalam ungkapan tersebut dengan keadaan tertentu yang menjadi alasan ungkapan tersebut 

diucapkan.8 

Yang dimaksud adalah proses menyamakan suatu kondisi dengan kondisi lain 

dengan tujuan tertentu, yaitu melalui cara seseorang membuat perbandingan antara sesuatu 

dengan keadaan aslinya. 

Secara terminologi, para ahli memberikan batasan mengenai amṡāl al-Qur’an 

sebagaimana Ibn al-Qayyim menurutnya, amṡāl merupakan penyamaan objek lain dalam 

hal  hukum atau sifatnya, serta cara untuk mendekatkan konsep yang abstrak dengan 

pengalaman indrawi atau menjadikan satu hal yang konkret sebagai perbandingan bagi hal 

lain. Sementara itu, Abu Sulaiman dalam menanggapi berbagai definisi ahli amṡāl 

menyatakan bahwa maṡal adalah tindakan menyamakan suatu keadaan dengan keadaan 

lainnya, yang bisa diwujudkan melalui isti’ārah (metafora), tasybīh (perumpamaan yang 

jelas), pesan-pesan ilahi singkat yang mengandung makna mendalam (i‘jāz).9 

Dapat didefiniskan juga bahwa amṡāl adalah  menuangkan sesuatu yang abstrak 

dengan bentuk indrawi sehingga lebih menarik nan indah. 

Rukun Amṡāl 

Terdapat rukun-rukun amṡāl yang telah disepakati oleh ulama hali bahsa dan para 

mufassir, diantaranya: 

Pertama, Wajhu Syabah (وجه الشبه) yaitu pemisalan, refleksi atau sifat yang terlihat 

pada kedua belah pihak (musyabbah dan musyabbah bih). 

Kedua, Adātu Tasybih (اداة التشبيه) yakni lafal dipakai dalam menyerupai. 

Ketiga, musyabbah ( شبهم ) yaitu objek yang bakal diserupai atau diiktibarkan. 

Keempat, musyabbah bih (مشبه به) yaitu sesuatu menyerupai dan sebagai 

perumpamaan.  

Adātu Tasybih adalah per kata nya memberikan makna kemiripan baik berupa huruf, 

isim, serta fi’il. Adapun huruf, seperti kaf (ك), ka’anna (كأن). Adapun isim, ialah maṡal 

/miṡl, mumaṡil, syabah, atau kalimat memiliki arti yang sama dan memiliki asal kata yang 

sama. Sebaliknya fi’il, yakni maṡala (مثل), syābah (شابه), haka (حاك), ja’ala (جعل), hasiba 

 dan lafal lain yang artinya sama. Hal ini ditentukan pada amṡāl ,(خال) khāla ,(حسب)

musarrahah.10 

Dengan memahami rukun-rukun amṡāl, pembaca menjadi lebih mudah menangkap 

cara al-Qur’an menyampaikan pesan yang bersifat kompleks melalui perumpamaan. 

Selain itu, amṡāl berperan sebagai sarana edukatif yang mampu menyentuh akal dan hati, 

sehingga nilai-nilai moral dan spiritual dapat terserap secara mendalam. Dengan kata lain, 

perumpamaan dalam al-Qur’an tidak hanya hiasan bahasa, akan tetapi alat komunkasi 

yang efektif untuk menghubungkan makna ilahiah dengan pengalaman nyata manusia 

sehari-hari. 

 
8 Aswar Rifa’in and Abdul Latif, “Amsal in the Qur’an,” TAFASIR: Jurnal Ilmu AL-Qur’an Dan Tafsir 2, 

no. 1 (2024): 85–97, h.87. https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1.33. 
9Ani Jailani and Hasbiyallah, “Kajian Amtsal Dan Qasam Dalam Al-Quran,” Jurnal Islamika: Jurnal Ilmu-

Ilmu Keislaman 19, no. 2 (2019), h.19.  
10Tabrani, “‘METODE AMTSAL DALAM PEMBELAJARAN MENURUT PERSPEKTIF AL-QURAN,’” 

Jurnal Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (2019): 52–63, h.59. https://doi.org/10.24014/af.v18.i1.7712.  



 
 
 
 
 

960 
 
 
 
 
 

Jenis-Jenis Amṡāl dalam Al-Qur’an 

Amṡālul al-Qur’an menurut Manna al-Qaththan terbagi tiga bagian yakni:11 

1. Amṡāl Musharrahah  

Amṡāl Musharrahah (perumpamaan yang jelas) yaitu kalimat amṡāl yang komplit 

sebab di dalamnya ducapkan kata amṡāl yaitu kalimat yang menggambarkan pemisalan. 

Mudah kita temukan dalam al-Qur’an, salah satunya pada QS. al-Baqarah [2]:17-20 

perihal perumpamaan orang munafik, terjemahannya: 

“Perumpamaan mereka seperti orang yang menyalakan api. Setelah (api itu) 

menerangi sekelilingnya, Allah melenyapkan cahaya (yang menyinari) mereka dan 

membiarkan mereka dalam kegelapan, tidak dapat melihat. (Mereka) tuli, bisu, lagi buta, 

sehingga mereka tidak dapat kembali. Atau, seperti (orang yang ditimpa) hujan lebat dari 

langit yang disertai berbagai kegelapan, petir, dan kilat. Mereka menyumbat telinga 

dengan jari-jarinya (untuk menghindari) suara petir itu karena takut mati. Allah meliputi 

orang-orang yang kafir. Hampir saja kilat itu menyambar penglihatan mereka. Setiap kali 

(kilat itu) menyinari, mereka berjalan di bawah (sinar) itu. Apabila gelap menerpa 

mereka, mereka berdiri (tidak bergerak). Sekiranya Allah menghendaki, niscaya Dia 

menghilangkan pendengaran dan penglihatan mereka. Sesungguhnya Allah Maha Kuasa 

atas segala sesuatu.” 

Dalam hal ini, orang munafik di umpamakan bagai insan yang sejenak memperoleh 

pencerahan (yakni cahaya kebenaran), namun tidak lama setelah itu Allah mengambil 

kembali sebab kekafiran mereka. 

Contoh amṡāl musharrahah dengan menggunakan tasybih: QS. Aṣ-Ṣāffāt [37]:48-49 

Allah swt. berfirman: 

   وَعِنْدهَ مْ  قٰصِرٰت   الطَّرْفِ  عِيْن  

 “Di sisi mereka ada (bidadari-bidadari) yang bermata indah dan membatasi 

pandangannya (dari selain pasangan mereka)”. 

كْنوُْنٌ   كَانََّهُنَّ بَيْضٌ مَّ

 “(Warna kulit) mereka seperti (warna) telur yang tersimpan dengan baik”. 

Dengan contoh diatas, dapat kita lihat bahwa perumpaan itu sebenarnya gambaran 

nyata dalam kehidupan yang dialami oleh makhluk hidup. 

2. Amṡāl Kāminah  

Amṡāl Kāminah (tersembunyi) yakni pemisalan yang tidak dituangkan lafaz tamsil 

dalamnya namun memperlihatkan arti menarik, indah serta singkat dan padat dan memiliki 

dampak tersendiri  jika dipindahkan kepada sesuatu yang serupa. Seperti dalam QS. al- 

Furqān [25]:67 perihal mengeluarkan harta dengan seadanya dan tidak juga kikir, tetapi 

seimbang. Allah swt. berfirman: 

وْا وَلَمْ  ي سْرِف وْا لَمْ  انَْفقَ وْا اِذاَ   وَالَّذِيْنَ  قوََامًا ذٰلِكَ  بيَْنَ  وَكَانَ  يقَْت ر   

 “Dan, orang-orang yang apabila berinfak tidak berlebihan dan tidak (pula) kikir. 

(Infak mereka) adalah pertengahan antara keduanya”. 

3. Amṡāl al-Mursalah  

Amṡāl al-Mursalah yaitu ayat-ayat yang tidak terikat dalam penggunaan lafaz 

taysbih ecara jelas, namun ayat-ayat tersebut sebagai kalimat maṡāl, sepertii yang 

disebutkan dalam QS. Yūsuf  [12]:51 Allah swt. berfirman: 

 
11Jailani and Hasbiyallah, “Kajian Amtsal Dan Qasam Dalam Al-Quran.” h. 19-21.  



 
 
 
 
 

961 
 
 
 
 
 

ِ  حَاشَ  ق لْنَ   نَّفْسِه    عَنْ  ي وْس فَ  رَاوَدتُّْنَّ  اِذْ  خَطْب ك نَّ  مَا قَالَ  ء   مِنْ  عَليَْهِ  عَلِمْنَا مَا لِِلٰ  حَصْحَصَ  الْ ٰـنَ  الْعَزِيْزِ  امْرَاتَ   قَالتَِ   س وْْۤ

الصٰدِقيِْنَ  لمَِنَ  وَانَِّه   نَّفْسِه   عَنْ  رَاوَدتُّْه   انََا   الْحَقُّ    

“Dia (raja) berkata (kepada wanita-wanita itu), “Bagaimana keadaanmu ketika 

kamu menggoda Yusuf untuk menundukkan dirinya?” Mereka berkata, “Maha Sempurna 

Allah. Kami tidak mengetahui sesuatu keburukan darinya.” Istri al-Aziz berkata, 

“Sekarang jelaslah kebenaran itu. Akulah yang menggodanya dan sesungguhnya dia 

termasuk orang-orang yang benar.” 

Pada ayat ini menghadirkan perumpamaan moral (amṡāl) mengenai keteguhan iman 

dan integritas moral. Kisah Nabi Yusuf as. yang menolak godaan istri al-Aziz menjadi 

analogi bagi pembaca tentang kesucian hati, keteguhan prinsip, dan perlindungan ilahi. 

Ayat ini menegaskan bahwa kebenaran akan terungkap, sedangkan fitnah akan tampak, 

sehingga berfungsi sebagai pedoman etika dan akhlak bagi umat manusia. 

Amṡāl sebagai Media Ketauhidan  

Sebagaimana yang kita ketahui bahwa tauhid ialah kepercyaan atau keyakinan kita 

terhadap Sang Khaliq. Umar al-Arbawi juga memapaparkan tauhid memiliki makna 

pengesaan terhadap Pencipta (Allah) melalui ibadah. 12  Maksudnya ialah tauhid 

menjelaskan maksud pengesaan Tuhan yang merupakan pereka cipta jagat raya, dan untuk 

menjalankannya ialah dengan beribadah semata-mata hanya karena Allah bukan karena 

lainnya (menyekutukan Allah). 

Sebagian ulama menyepakati pembagian atau penggolongan tauhid, diantaranya:13  

1. Tauhid Rububiyah ialah mempercayai yang telah menciptakan jagat raya ialah Allah 

Yang Maha Esa tiada sekutu bagi-Nya. Ke-Esaan Allah swt. disamping persoalan khalq 

(penciptaan), juga terkait al-mulk (kekuasaan) dan tadbir (penguasan) semua alam 

beserta isinya. Sebagian ulama menyebutnya tauhid af’al. Persaksian terhadap tauhid 

ini yakni mengakui bahwa Allah ialah al-khaliq (pencipta), ar-razq (pemberi dan 

penolak), al-mu’thi (mematikan) dan lain sebagainya. Selain itu, tauhid rububiyah 

masih memerlukan tauhid uluhiyah. 

2. Tauhid Uluhiyah merupakan keyakinan bahwa hanya Allah swt. merupakan 

sesembahan yang ṣaḥīḥ dan tidak ada sesembahan yang layak selain Allah.  

3. Tauhid Asma’ wa Shifat merupakan keyakina bahwa semata-mata Allah yang memiliki 

asma’ dan sifat-sifat yang sempurna. Dikemukakan oleh Ibnu Taimiyah bahwa 

meyakini segala yang tercantum dalam al-Qur’an, ḥadīṡ-ḥadīṡ nabi serta asma’ dan 

sifat yang disifati Allah dan Rasul secara hakikat. 

Sehubungan dengan pembagian atau pengelompokan ketauhidan tadi, dapat dilihat 

dari berbagai ayat-ayat al-Qur’an. Ini merupakan dasar  dari QS  Al-A’raf [7]:54 Allah swt. 

berfirman: 

الشَّمْسَ   اِنَّ  رَبَّك م   اٰللّ   الَّذِيْ  خَلقََ  السَّمٰوٰتِ  وَالَْْرْضَ  فِيْ  سِتَّةِ  ايََّام   ث مَّ  اسْتوَٰى عَلىَ الْعَرْشِ   ي غْشِى الَّيْلَ  النَّهَارَ  يطَْل ب ه   حَثيِْثاً   وَّ

رٰت    بِامَْرِه      الََْ  لَه   الْخَلْق   وَالْْمَْر    تبَٰرَكَ  اٰللّ   رَبُّ  الْعٰلمَِيْنَ  سَخَّ وْمَ  م   وَالْقمََرَ  وَالنُّج 

“Sesungguhnya Tuhanmu adalah Allah yang telah menciptakan langit dan bumi 

dalam enam masa, kemudian Dia bersemayam di atas ʻArasy. Dia menutupkan malam 

pada siang yang mengikutinya dengan cepat. (Dia ciptakan) matahari, bulan, dan 

 
12Said Aqiel Siradj, “TAUHID DALAM PERSPEKTIF TASAWUF,” ISLAMICA 5, no.1 (2010), h.153.  
13Citra Ayu Wulan Sari et al., “Pemahaman Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam,” MARAS: 

Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, no. 1 (January 26, 2024): 293–305, h. 295-298. 

https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.177.  



 
 
 
 
 

962 
 
 
 
 
 

bintang-bintang tunduk pada perintah-Nya. Ingatlah! Hanya milik-Nyalah segala 

penciptaan dan urusan. Maha Berlimpah anugerah Allah, Tuhan semesta alam.” 

Dalam proses penciptaan alam semesta yang terjadi pada enam masa, dapat kita 

buktikan dalam QS al-Nāzi‘āt [79]: 27‒33. 

Pada ayat lain terkait perumpaan ketauhidan kepada Allah terletak pada QS al-

Zumar [39]:29. Allah swt. berfirman: 

وْنَ  ه مْ  لَْ  يعَْلمَ  ِ   بَلْ  اكَْثرَ  ل   هَلْ  يسَْتوَِيٰنِ  مَثلًَ    الَْ حَمْد   لِِلٰ لً  سَلمًَا ل ِرَج  تشَٰكِس وْنَ  وَرَج  ء   م  لً  فيِْهِ  ش رَكَاْۤ ج   ضَرَبَ  اٰللّ   مَثلًَ  رَّ

“Allah membuat perumpamaan, (yaitu) seorang lakii-laki (hamba sahaya) yang 

dimiliki oleh beberapa orang yang berserikat, (tetapi) dalam perselisihan dan seorang 

(hamba sahaya) yang menjadi milik penuh seorang (saja). Apakah ke duanya sama 

keadaannya? Segala puji bagi Allah, tetapi kebanyakan mereka tidak mengetahuinya.” 

Dalam ayat QS al-Baqarah [2]:261 Allah swt. berfirman: 

ء    وَاٰللّ    ائةَ   حَبَّة     وَاٰللّ   ي ضٰعِف   لِمَنْ  يَّشَاْۤ ب لَة   م ِ بَتتَْ  سَبْعَ  سَنَابِلَ  فِيْ  ك ل ِ  س نْ  مَثلَ   الَّذِيْنَ  ي نْفِق وْنَ  امَْوَالهَ مْ  فِيْ  سَبِيْلِ  اٰللِّ  كَمَثلَِ  حَبَّة   انَْ 

 وَاسِ ع   عَلِيْم  

“Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah adalah 

seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji (benih) yang menumbuhkan tujuh 

tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah melipat gandakan (pahala) bagi siapa 

yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas lagi Maha Mengetahui”. 

Makna perumpaannya yakni sedekah dengan niat ibadah , sama halnya biji yang 

menghasilkan banyak bulir dan biji. Amal saleh yang dilakukan karena tauhid untuk 

mendapatkan pahala berlipat. Hubungan iman dengan amal saleh digambarkan secara 

nyata melalui pertumbuhan biji menjadi pohon dan buah. 

 Di ayat lain juga disebutkan bahwa melakukan segala perbuatan hendaknya atas 

nama Allah dan tidak ada yang lain, sebagaimana Allah swt. berfirman dalam QS Ibrāhīm 

[14]:18:  

يْح  فِيْ يوَْم  عَاصِف    لَْ يقَْدِر   مْ كَرَمَادِ  ِاشْتدََّتْ بِهِ الر ِ وْا بِرَب هِِمْ اعَْمَال ه  ا كَسَب وْا عَلٰى شَيْء   ذٰلِكَ ه وَ مَثلَ  الَّذِيْنَ كَفَر  وْنَ مِمَّ

لٰل  الْبعَِيْد    الضَّ

“Perumpamaan orang-orang yang kufur kepada Tuhannya, perbuatan mereka 

seperti abu yang ditiup oleh angin kencang pada saat badai. Mereka tidak kuasa 

(memperoleh manfaat) sama sekali dari apa yang telah mereka usahakan (di dunia). Yang 

demikian itu adalah kesesatan yang jauh.” 

Dalam ayat tersebut, al-Qur’an memberikan perumpamaan berupa abu yang 

diterbangkan angin, yang menggambarkan sesuatu yang lenyap, berhamburan, dan tidak 

meninggalkan manfaat. Analogi ini digunakan untuk melukiskan pahala tingkah laku bagi 

orang kufur yang tidak berlandaskan iman, sehingga kehilangan nilai dan pahala di sisi 

Allah, sebagaimana abu yang hilang tertiup angin tanpa meninggalkan jejak.14 

Allah swt. juga beirfiirman dalam Al-Ḥajj [22]:73 

رِبَ مَثلَ  فَاسْتَ  لوَِ اجْتمََع وْا لَه   وَانِْ يَّ يٰ ايَُّهَا النَّاس  ض  بْه م  الذُّبَاب  شَيْـًٔا مِع وْا لَه   اِنَّ الَّذِيْنَ تدَعْ وْنَ مِنْ د وْنِ اٰللِّ لنَْ يَّخْل ق وْا ذ بَابًا وَّ
سْل 

 لَّْ يسَْتنَْقِذ وْه  مِنْه   ضَع فَ الطَّالِب  وَالْمَطْل وْب  

“Wahai manusia, suatu perumpamaan telah dibuat. Maka, simaklah! Sesungguhnya 

segala yang kamu seru selain Allah sekali-kali tidak dapat menciptakan seekor lalat pun 

 
14 Sofy Alawiyah et al., “Amsalul Qur’an Dalam Perspektif Manna Al- Khalil Al-Qatthan Dan Imam 

Jalaluddin as-Suyuthi,” Tabsyir: Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora 4, no. 3 (June 14, 2023): 

136–153, h.144. https://doi.org/10.59059/tabsyir.v4i3.141.  



 
 
 
 
 

963 
 
 
 
 
 

walaupun mereka bersatu untuk menciptakannya. Jika lalat itu merampas sesuatu dari 

mereka, mereka pun tidak akan dapat merebutnya kembali dari lalat itu. (Sama-sama) 

lemah yang menyembah dan yang disembah.” 

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang menggunakan metode perumpamaan 

(amṡāl) untuk menyampaikan pesan tauhid dan akhlak. Ayat ini menyatakan bahwa 

berhala atau patung tidak memiliki kemampuan berbicara atau memberi manfaat, sehingga 

secara implisit menunjukkan ketidakberdayaan selain Allah dalam memberikan petunjuk 

dan pertolongan. Pendekatan perumpamaan dalam ayat ini berfungsi untuk 

mengilustrasikan kebenaran secara konkret, memudahkan manusia memahami konsep 

abstrak seperti keEsaan Allah, kelemahan makhluk ciptaan-Nya, serta pentingnya 

ketergantungan sepenuhnya kepada Allah. 

Konsep tauhid telah menyebar di kawasan masyarakat Arab pada masa jahiliyah. 

Meskipun mereka hidup dengan keadaan musyrik, sebagian tetap meyakini Allah sebagai 

Tuhan dan Pencipta segala sesuatu, sebagaimana tercantum dalam QS. al-Zumar [39]:38. 

Tujuan diutusnya para anbiya dan rasul dengan tujuan mendorong umat supaya beriman 

kepada Allah serta melepaskan segala bentuk sesembahan selain-Nya. Dengan kata lain, 

sejak Nabi Adam hingga Nabi Muhammad saw., semua utusan Allah menegakkan dakwah 

tauhid uluhiyah.  

Allah swt. berfirman dalam QS. al-A'raf [7]:180, menegaskan bahwa nama-nama-

Nya tidak dapat dilepaskan dari sifat-sifat-Nya. Berdasarkan konsep tauhid asma’ wa sifat, 

Allah adalah Zat yang memiliki sifat-sifat-Nya sendiri, maka nama-nama Allah bukan 

sekadar label, melainkan mencerminkan hakikat dan sifat-sifat yang melekat pada-Nya.15 

Selanjutnya bahwa akal dan syari’at ditetapkan bahwa tidak satupun yang dapat 

menyerupai Allah dari unsur zat-Nya, sifat-sifat-Nya maupun af'al-Nya. Sebagaimana 

yang tertulis pada QS al-Syu‘arā' [26]:11, sebagai ayat amṡāl menampilkan kisah umat 

terdahulu yang mendustakan rasul sebagai perumpamaan moral. Ayat ini juga relevan 

dengan tauhid Asma’ wa Sifat, karena menunjukkan manifestasi sifat Allah al-Hakīm 

(Maha Bijaksana) dan al-‘Adl (Maha Adil) dalam menegakkan keadilan, memberi 

peringatan, dan membimbing hamba-Nya. Dengan demikian, ketaatan kepada Allah dan 

pengakuan atas Sifat-Nya yang sempurna tercermin melalui pemahaman dan penerapan 

pelajaran dari kisah ini. 

Amṡāl Sebagai Sarana Pengajaran Akhlak 

Pendidikan akhlak merupakan dasar penting dalam membentuk karakter seseorang 

berdasarkan nilai-nilai moral dan spiritual. Dalam perspektif Islam, pendidikan akhlak 

selain menekankan ikatan seorang hamba dengan Tuhannya, juga mencakup interaksi dan 

interaksi yang baik sesama manusia serta lingkungan di sekitarnya. Ini dapat dilihat dalam 

interpretasi pada QS al-Ḥujurāt [49]:9-13.  Allah swt. berfirman: 

مِنيِ نَ  مِنَ  طَاۤىِٕفَتٰنِ  وَانِ   ا ال مُؤ  ا اق تتَلَوُ  لِحُو  دٰىهُمَا بَغَت   فاَِن    بيَ نهَُمَا   فاَصَ  رٰى عَلىَ اِح  خُ  ءَ  حَتّٰى تبَ غِي   الَّتِي   فَقَاتلِوُا الْ   الِٰٰٓى تفَِي ۤ

رِ  ِ  امَ  ا فَاۤءَت   فاَِن   ۖاللّّٰ لِحُو  نَهُمَا فاَصَ  لِ  بيَ  ا باِل عدَ  َ  انَِّ  ۗوَاقَ سِطُو  ال مُق سِطِي نَ  يحُِب   اللّّٰ  

“Jika ada dua golongan orang-orang mukmin bertikai, damaikanlah keduanya. Jika 

salah satu dari keduanya berbuat aniaya terhadap (golongan) yang lain, perangilah 

(golongan) yang berbuat aniaya itu, sehingga golongan itu kembali kepada perintah 

Allah. Jika golongan itu telah kembali (kepada perintah Allah), damaikanlah keduanya 

 
15Sari et al., “Pemahaman Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam", h. 298.  



 
 
 
 
 

964 
 
 
 
 
 

dengan adil. Bersikaplah adil! Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bersikap 

adil”. 

Perihal edukasi moral kita memilki tanggungjawab bersama baik antara keluarga, 

lembaga pendidikan, dan masyarakat secara luas. Hal ini didukung oleh kajian Armin 

Nurhantanto yang menekankan pentingnya pendekatan yang empatik dan toleran, 

sebagaimana diajarkan dalam QS Āli ‘Imrān [3]:159-160. Pendidikan akhlak juga 

memegang peranan penting dalam membentuk masyarakat yang adil dan 

berperadaban.Imam Qusyairi dalam Al-Risālah al-Qusyairiyah menegaskan bahwa nilai-

nilai seperti amanah, keikhlasan, dan kesabaran harus ditanamkan sebagai fondasi karakter 

Islami, yang turut mendorong terciptanya masyarakat yang toleran dan beretika. 

Keteladanan Nabi Muhammad saw. menunjukkan sikap lemah lembut, memaafkan, 

dan membimbing orang lain dengan penuh hikmah. Sikap ini juga tercermin dalam nasihat 

Luqman terhadap anaknya dalam QS. Luqman [31]:12-19, yang menekankan kesabaran, 

kerendahan hati, dan sopan santun terhadap sesama. Rujukan ini memperlihatkan bahwa 

akhlak memiliki dimensi spiritual sekaligus sosial dan praktis. QS. al-Mujadalah [58]:11 

menekankan pentingnya menghormati dan memberi tempat dalam majelis ilmu, 

sedangkan Elvina dalam kajiannya tentang QS. Al-Hujurāt [49]:11-13 menekankan 

melarang mencela, mengejek, dan menyebar berita palsu, serta mendorong sikap saling 

mengenal untuk membangun masyarakat yang saling menghargai. 

Nilai-nilai akhlak yang diajarkan al-Qur’an bersifat universal, bukan sekadar norma 

dogmatis, dan menjadi landasan bagi seluruh aspek kehidupan. Sutiono menegaskan 

bahwa akhlak adalah inti dari syariat dan misi kenabian. QS al-Baqarah [2]:67-73, 

sebagaimana dianalisis oleh Waluyo, menunjukkan pentingnya kesabaran, kejujuran, dan 

ketaatan sebagai pilar pembentukan karakter manusia. Salah satu elemen utama dalam 

pembentukan karakter berakhlak adalah keikhlasan, yang menjadi dasar etos kerja Islami. 

Menurut penelitian Ahmad et al., tindakan yang di dasari niat tulus menghasilkan motivasi 

intrinsik yang lebih stabil dan produktif, selaras dengan teori Self-Determination.16  

Dalam QS al-Nur [24]:35 Allah swt. berfirman: 

جَاجَة    الَزُّ  يٌّ يُّوْقَد  مِنْ اَللّٰ  ن وْر  السَّمٰوٰتِ وَالَْْرْضِ  مَثلَ  ن وْرِه  كَمِشْكٰوة  فِيْهَا مِصْبَاح    الَْمِصْبَاح  فِيْ ز  جَاجَة  كَانََّهَا كَوْكَب  د ر ِ

لَْ غَرْبيَِّة   يَّكَاد   بٰرَكَة  زَيْت وْنَة  لَّْ شَرْقيَِّة  وَّ ء   شَجَرَة  مُّ ء  وَلوَْ لَمْ تمَْسَسْه  نَار    ن وْر  عَلٰى ن وْر   يَهْدِى اٰللّ  لِن وْرِه  مَنْ يَّشَاْۤ  زَيْت هَا ي ضِيْْۤ

   وَيَضْرِب  اٰللّ  الَْْمْثاَلَ لِلنَّاسِ  وَاٰللّ  بِك ل ِ شَيْء  عَلِيْم  

“Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi. Perumpamaan cahaya-Nya seperti 

sebuah lubang (pada dinding) yang tidak tembus yang di dalamnya ada pelita besar. 

Pelita itu di dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang (yang berkilauan 

seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang diberkahi, (yaitu) 

pohon zaitun yang tumbuh tidak di timur dan tidak pula di barat, yang minyaknya (saja) 

hampir-hampir menerangi walaupun tidak disentuh api. Cahaya di atas cahaya (berlapis-

lapis). Allah memberi petunjuk menuju cahaya-Nya kepada orang yang Dia kehendaki. 

Allah membuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia. Allah Maha Mengetahui 

segala sesuatu”. 

 
16Bambang Irawan, M Akmal Fauzan, and Wan Muhammad Fariq, “Pendidikan Akhlak Dalam Perspektif 

Al-Qur’an,” Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 6 (2025): 1037–50, h. 1042. 

https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.450.  



 
 
 
 
 

965 
 
 
 
 
 

Pada ayat ini tentang perumpamaan cahaya dan akhlak dalam hati seseorang. Hati 

yang bersih dan penuh iman diibaratkan seperti pelita yang memancarkan cahaya 

kebaikan, sedangkan hati yang gelap penuh maksiat bagaikan tempat yang tertutup dari 

cahaya.17 

Pada ayat yang lain QS Ibrāhīm [14]:24-26, Allah swt. berfirman: 

فَرْع هَا ثاَبتِ   اصَْل هَا طَي بَِة   كَشَجَرَة   طَي بَِةً  كَلِمَةً  مَثلًَ  اٰللّ   ضَرَبَ  كَيْفَ  ترََ  الََمْ  ءِ   فِى وَّ السَّمَاْۤ  

 “Tidakkah engkau memperhatikan bagaimana Allah telah membuat perumpamaan 

kalimah ṭayyibah? (Perumpamaannya) seperti pohon yang baik, akarnya kuat, cabangnya 

(menjulang) ke langit”. 

ُ الْْمَْثاَلَ لِلنَّاسِ لعََلَّهُمْ يَتذَكََّرُوْنَ  حِيْنٍ بِۢاِذْنِ تؤُْتِيْْٓ اكُُلهََا كُلَّ    رَب هَِاۗ وَيَضْرِبُ اللّٰه

 “dan menghasilkan buahnya pada setiap waktu dengan seizin Tuhannya. Allah 

membuat perumpamaan untuk manusia agar mereka mengambil pelajaran”. 

  مِنْ فوَْقِ الَْْرْضِ مَا لهََا مِنْ قَرَارٍ  خَبِيْثةَِ  ِاجْتثَُّتْ وَمَثلَُ كَلِمَةٍ خَبِيْثةٍَ كَشَجَرَةٍ 

“(Adapun) perumpamaan kalimah khabīṡah seperti pohon yang buruk, akar-

akarnya telah dicabut dari permukaan bumi, (dan) tidak dapat tetap (tegak) sedikit pun”. 

Kalimah ṭoyyibah diibaratkan sama halnya pohon yang baik (akar iman dan cabang 

amal saleh), maksudnya setiap perkataan yang menimbulkan kebaikan serta mencegah 

kemaksiatan termasuk di dalamnya adalah kalimat tauhid, yaitu lā ilāha illallāh., 

sedangkan kalimah khabīṡah diibaratkan pohon yang buruk (akhlak tercela dan 

kemunafikan) ialah pernyataan yang berisi kekufuran, kemusyrikan, hingga ucapan yang 

tidak pantas. Perumpamaan ini menunjukkan bahwa akhlak baik tumbuh dari iman yang 

kuat, sedangkan akhlak buruk tumbuh dari hati yang rapuh.18 

Perumpamaan tersebut menyoroti hubungan yang sangat erat antara iman, ucapan, 

dan perilaku manusia. Kalimat ṭoyyibah tidak sekadar menjadi media komunikasi, tetapi 

juga mencerminkan kondisi moral dan spiritual seseorang, sekaligus mendorong 

terwujudnya kebaikan dalam kehidupan sosial. Sebaliknya, kalimat khabīṡah 

menunjukkan lemahnya iman dan berpotensi menimbulkan perilaku yang tak pantas 

sehingga  memberikan kemudaratan pada diri sendri ataupun oranglain.. Oleh karena itu, 

pengendalian ucapan dan penjagaan hati menjadi hal krusial dalam pembentukan karakter 

Islami, karena setiap perkataan memberi pengaruh signifikan terhadap pembentukan 

akhlak dan kualitas hidup. Perumpamaan pohon ini mengajarkan bahwa pendidikan akhlak 

perlu dimulai dari penguatan iman dan kesadaran spiritual agar akhlak yang terbentuk 

benar-benar berakar kuat dan bermanfaat bagi individu maupun masyarakat. 

Dalam tulisan Siti Maulidyatul, Imam dan Anita mencantumkan QS al-Baqarah  

[2]:177 dengan menggaris bawahi  pentingnya kejujuran dan keadilan dalam berinteraksi 

dengan orang lainnya. “Kebajikan itu bukanlah menghadapkan wajahmu ke arah timur dan 

 
17Al-Ghazzali, “Mishkât Al-Anwar,” in Mishkât Al-Anwar (“THE NICHE FOR LIGHTS”), Terj. William 

Henry (Royal Asiatic Society: London,1924), h, 76.  
18Tilkal Jannah and Sohib Syayfi, “Kajian Amtsal Al-Qur’an (Analisis Perumpamaan Pohon Sebagai 

Kalimah Thayyibah Dalam Qs. Ibrahim:24-27),” Izzatuna, Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 5, no. 1 

(2024): 26–40, h. 31. https://doi.org/10.62109/ijiat.v5i1.77.    



 
 
 
 
 

966 
 
 
 
 
 

barat,  melainkan kebajikan  itu  ialah  (kebajikan)  orang  yang  beriman kepada Allah, 

hari Akhir, malaikat-malaikat, kitab suci, dan nabi-nabi...” (QS al-Baqarah, 2: 177).19 

Dalam tulisan Siti Maulidyatul, mengutip penjelasan Al-Baghawi bahwa ayat 

tersebut menegaskan kebaikan yang sejati tidak dapat diukur oleh tindakan lahiriah seperti 

arah kiblat, namun keimanan yang kokoh dan tindakan nyata yang mencerminkan 

keadilan, kebaikan dan pengorbanan. Ayat ini mengajarkan nilai universal dalam 

hubungan manusia dengan Allah dan sesama manusia. Kemudian Ibnu Katsir 

meinjelaskan dalam kitabnya bahwa ayat ini menekankan esensi kebajikan (al-birr) yang 

sejati tidak hanya terletak pada formalitas ibadah seperti menghadapkan wajah ke arah 

tertentu dalam salat, tetapi pada kualitas keimanan, amal saleh, dan perilaku sosial yang 

menunjukkan kebaikan. Kebajikan mencakup iman kepada Allah dan rukun iman lainnya, 

serta perbuatan seperti sedekah, menjaga janji, dan sabar dalam ujian. Ayat ini menggaris 

bawahi keseimbangan antara ritual ibadah dan perilaku moral.20  

Menurut penjelasan Ibnu Katsir dan Al-Baghawi sebelumnya, inti kebajikan dalam 

Islam tidak terbatas pada pelaksanaan ritual semata, melainkan tercermin melalui kualitas 

iman serta perbuatan yang terlihat dalam keseharian. Hal ini menegaskan bahwa ibadah 

formal dan perilaku sosial saling melengkapi dan menjadi tolok ukur sejati ketaqwaan 

seseorang. Dengan demikian, penguatan iman harus diiringi dengan penerapan nilai-nilai 

moral dalam interaksi sosial, seperti kejujuran, kesabaran, dan kepedulian terhadap orang 

lain. Pendekatan ini menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dalam Islam bersifat 

menyeluruh, mengintegrasikan aspek spiritual dan sosial, sehingga kebajikan yang 

terbentuk selain bermanfaat bagi setiap orang, juga memiliki dampak positif terhadap 

sesama manusia secara keseluruhan. 

Manfaat dan Hikmah Amṡāl  

Adapun manfaat dan hikmah dari ayat-ayat amṡāl  yang dapat kita petik yakni 

meningkatkan daya ingat dan kesadaran, menanamkan nilai moral dan etika, menguatkan 

iman dan tauhid, menyentuh emosi dan spiritual serta mendorong untuk bertafakkur. 

Amṡāl-amṡāl yang terdapat dalam al-Quran tidak semata-mata diturunkan sebagai 

kalimat pajangan, akan tetapi mengandung faedah. Al-Qaththan menyajikan faedah amṡāl 

al-Qur’an, yakni: (1) memperlihatkan hal yang logis (ma’qul) dalam bentuk gambaran 

yang dirasakan indrawi umat, maka akal mudah menyetujuinya; (2) memaparkan esensi 

zat yang tidak terlihat seolah-olah terlihat; (3) mengumpulkan makna yang unik nan indah, 

(4) mengajak yang mendapati maṡal agar melakukan sesuai isi maṡal, jika ia termasuk 

yang disenangi jiwa; (5) menghindari dan menjauhi, apabila isi maṡal termasuk hal tidak 

disenangi jiwa; (6) untuk menyanjung bagi yang diberi maṡal; (7) memvisualkan hal yang 

memiliki sifat dilihat tidak baik oleh manusia; dan (8) amṡāl lebih menyimpan bekas pada 

jiwa, lebih ampuh dalam membagikan faedah, berpengaruh dalam menebarkan petunjuk, 

dan mampu menyenangkan memuaskan hati.21 

 
19Siti Maulidyatul Rohmah, Imam Sopingi, and Anita Musfiroh, “Pembelajaran Moral Dari Amsal Al-

Qur’an: Sebuah Analisa Kritis,” At-Tahbir : Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 2 (February 19, 

2025):47-62, h.51. https://doi.org/10.30736/atl.v7i1.1147.  
20Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, ed. M.Abdul Ghoffar, Abdurrahim Mu’thi, and Abu Ihsan Al-Atsari, Jilid 8 

(Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, 2004), h.331.  
21Makhmud Syafe’i et al., “Penguatan Akidah Menggunakan Model Amtsal Al-Qur’an,” 2022, h.121. 

https://ejournal.upi.edu/index.php/taklim.  



 
 
 
 
 

967 
 
 
 
 
 

Selain itu, melalui kumpulan nasihat, peringatan, dan ajaran moral yang penuh 

kebijaksanaan, amṡāl membimbing pembacanya untuk menumbuhkan sikap takut akan 

Tuhan sebagai dasar dari pengetahuan sejati. Setiap perikopnya menekankan pentingnya 

hidup dengan bijak, rendah hati, jujur, serta disiplin dalam tindakan sehari-hari. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya membentuk karakter yang berintegritas, tetapi juga mengarahkan 

individu agar mampu membangun hubungan yang harmonis dan bertanggung jawab 

dengan sesama. Dengan merenungi isi amṡāl, seseorang diajak untuk tidak mengandalkan 

kebijaksanaan pribadinya, melainkan mencari hikmat yang berasal dari Tuhan sebagai 

sumber kedamaian, kebahagiaan, dan keberhasilan sejati. 

 

KESIMPULAN  

Amṡālul Al-Qur’an merupakan perumpamaan atau kiasan yang digunakan Allah 

untuk menjelaskan makna abstrak secara konkret, sehingga mudah dipahami bagi yang 

meiliki ilmu dan berfungsi sebagai media pembelajaran tauhid. Sejarahnya berkembang 

melalui karya ulama seperti Syeikh Abdur, Al-Mawardi, hingga Ibnul Qayyim, dengan 

rukun utama berupa musyabbah, musyabbah bih, adātu tasybih, dan wajhu syabah. Amṡāl 

terbagi menjadi musharrahah (jelas), kāminah (tersembunyi), dan al-mursalah (bebas), 

yang semuanya menekankan hubungan iman, amal saleh, dan keyakinan kepada Allah. 

Dalam konteks tauhid, amṡāl menunjukkan pengesaan Allah dalam Rububiyah, 

Uluhiyah, dan Asma’ wa Sifat, menenkankan hanya Allah yang Maha Pencipta, Maha 

Mengetahui, dan layak disembah, dan tidak satupun menyamai-Nya, sebagaimana 

dijelaskan di berbagai ayat al-Qur’an. Disamping itu al-Qur’an berperan penting sebagai 

sarana pengajaran akhlak, karena mampu pesan-pesan akhlak, kerohanian, dan sosial 

secara konkret dan mudah dipahami. Melalui perumpamaan seperti cahaya, pohon baik 

dan buruk, serta kalimat ṭayyibah. Amṡāl tidak hanya menekankan aspek spiritual, tetapi 

juga membimbing manusia untuk hidup harmonis dalam masyarakat, meningkatkan daya 

ingat, memotivasi tindakan kebaikan, serta memberikan peringatan dan nasihat yang lebih 

efektif bagi pembentukan karakter yang berakhlak mulia. 

Melalui amṡāl, al-Qur’an mengarahkan umat dengan tutur menyayat hati dan akal. 

Pengetahuan yang luas amṡāl mampu menumbuhkan cinta terhadap Kalam Allah, 

meluaskan pengetahuan terhadap isinya, serta menguatkan akidah terhadap keabsahannya. 

Sebab itu, umat muslim selain membaca al-Qur’an alangkah baiknya mentadabburi juga 

isi dan maknanya apalagi perihal ayat-ayat amṡāl, karena mengandung pengajaran sebagai 

pedoman hidup. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Alawiyah, Sofy, Muhammad Alfiansyah, Dedi Masri, and Siti Asmaul Husna. “Amsalul Qur’an 

Dalam Perspektif Manna Al- Khalil Al- Qatthan Dan Imam Jalaluddin as-Suyuthi.” Tabsyir: 

Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora 4, no. 3 (June 14, 2023): 136–53. 

https://doi.org/10.59059/tabsyir.v4i3.141. 

Al-Ghazzali. “Mishkât Al-Anwar.” In Mishkât Al-Anwar (“THE NICHE FOR LIGHTS”), Terj. 

William Hery (1924). 

Aviciena, Fathurrohmah. “Tafsir Surat Ibrahim Ayat 18, Surat Al-Baqarah Ayat 68, Dan Surat 

Yusuf Ayat 41 (Kajian Tentang Metode Amśâl Dalam Pembelajaran Agama Islam).” 

Skripsi, (2015), 1–104. 

Irawan, Bambang, M Akmal Fauzan, and Wan Muhammad Fariq. “Pendidikan Akhlak Dalam 



 
 
 
 
 

968 
 
 
 
 
 

Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 6 (2025): 1037–50. 

https://doi.org/10.59435/menulis.v1i6.450. 

Jailani, Ani, and Hasbiyallah. “Kajian Amtsal Dan Qasam Dalam Al-Quran.” Jurnal Islamika: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman. Vol. 19, (2019). 

Jannah, Tilkal, and Sohib Syayfi. “Kajian Amtsal Al-Qur’an (Analisis Perumpamaan Pohon 

Sebagai Kalimah Thayyibah Dalam Qs. Ibrahim: 24-27).” Izzatuna, Jurnal Ilmu Al-Quran 

Dan Tafsir 5, no. 1 (2024): 26–40. https://doi.org/10.62109/ijiat.v5i1.77. 

Katsir, Ibnu. Tafsir Ibnu Katsir. Edited by M.Abdul Ghoffar, Abdurrahim Mu’thi, and Abu Ihsan 

Al-Atsari. Jilid 8. Bogor: Pustaka Imam Asy-Syafi’i, (2004). 

Nasution, Jumanah, and Milhan. “Ilmu Amsal Dalam Al-Qur’an Menurut Prespektif Ulama.” El-

Iqthisadi Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 6, no. 2 (2024): 231–42. 

https://doi.org/10.24252/el-iqthisady.vi.53054. 

Rahmawati, Achmad Abubakar, and Hamka Ilyas. “Amtsal DalamAl-Qur’an Sebagai Media 

Pembelajaran Nilai Moral Dalam Pendidikan Islam.” PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial 

dan Humaniora 4, no.2 (2025). 

Ratnasari, Dwi, and Eko Ngabdul Shodikin. “Nilai Pendidikan Islam Dalam Al-Qur’an Kajian 

Amtsal (Perumpamaan) Al-Qur’an.” At Turots: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 2 (July 18, 

2021): 28–39. https://doi.org/10.51468/jpi.v3i1.56. 

Rifa’in, Aswar, and Abdul Latif. “Amsal in the Qur’an.” TAFASIR: Jurnal Ilmu AL-Qur’an Dan 

Tafsir 2, no. 1 (2024): 85–97. https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1.33. 

Rismah, and Muhammad Amin Shihab. “Amsal Al-Qur’an.” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 3, 

no. 1 (2025): 864–72. https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1344. 

Rohmah, Siti Maulidyatul, Imam Sopingi, and Anita Musfiroh. “Pembelajaran Moral Dari Amsal 

Al-Qur’an: Sebuah Analisa Kritis.” At-Tahbir : Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 2 

(February 19, 2025). https://doi.org/10.30736/atl.v7i1.1147. 

Sanjani, Muhammad Rosul, and M. Iqbal Irham. “Amtsal: Values of Character Education in the 

Qur’an.” Cermin : Jurnal Penelitian 6, no. 1 (2022): 266–80. 

https://unars.ac.id/ojs/index.php/cermin_unars/article/view/1786/. 

Sari, Citra Ayu Wulan, Nabila Hafsyah, Kalisa Fazela, Putri Nayla, and Wismanto. “Pemahaman 

Pentingnya Tauhid Dalam Kehidupan Umat Islam.” MARAS: Jurnal Penelitian 

Multidisiplin 2, no. 1 (January 26, 2024): 293–305. https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.177. 

Siradj, Said Aqiel. “TAUHID DALAM PERSPEKTIF TASAWUF.” ISLAMICA 5, no 1 (2010). 

Syafe’i, Makhmud, Syahidin, Mokh Iman Firmansyah, Kokom Siti Komariah, and Ega Nasrudin. 

“Penguatan Akidah Menggunakan Model Amtsal Al-Qur’an,” (2022). 

https://ejournal.upi.edu/index.php/taklim. 

Tabrani. “‘METODE AMTSAL DALAM PEMBELAJARAN MENURUT PERSPEKTIF AL-

QURAN.’” Jurnal Ilmiah Keislaman 18, no. 1 (2019): 52–63. 

https://doi.org/10.24014/af.v18.i1.7712. 


