
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 11 November 2025 

eISSN: 2118-7301 
 

144 
 

 

CARA PENGINJILAN TUHAN YESUS YANG DITERAPKAN DI 

ZAMAN MODERN 

 
Erick Yohanes Hetharia1, Dicky Welly Kansil2 

  hethariaerick11@gmail.com1, dickykansil@gmail.com2  

STT Global Glow Indonesia 

 

ABSTRAK 

Penginjilan merupakan inti dari misi Gereja sejak zaman Perjanjian Baru hingga kini. Di era digital 

dan globalisasi, metode penginjilan mengalami transformasi signifikan untuk menjangkau generasi 

kontemporer yang hidup dalam budaya visual, interaktif, dan berbasis teknologi. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis bagaimana cara penginjilan yang diajarkan dan dipraktikkan oleh 

Tuhan Yesus melalui kasih, relasionalitas, pelayanan, dan kehadiran dapat diadaptasi secara relevan 

dalam hal modern. Menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi literatur, 

penelitian ini mengkaji teks Alkitabiah, tulisan teologis kontemporer, serta studi kasus penerapan 

penginjilan digital dan komunitas berbasis pelayanan sosial. Hasil menunjukkan bahwa prinsip 

Kristus tetap universal, namun ekspresinya harus haltual: melalui media sosial, podcast, gerakan 

pelayanan kemanusiaan, seni, dan pendidikan karakter berbasis nilai Injil. Penelitian ini menegaskan 

bahwa integritas hidup dan otoritas spiritual tetap menjadi fondasi utama, meskipun mediumnya 

berubah. 

Kata Kunci: Penginjilan, Tuhan Yesus, Zaman Modern, Media Digital, Missiologi Haltual, Gereja 

Kontemporer. 

 

ABSTRACT 

Evangelism is the core of the Church’s mission from the time of the New Testament until today. In 

the digital and globalization era, evangelism methods have undergone significant transformation to 

reach contemporary generations who live in a visual, interactive, and technology-driven culture. 

This study aims to analyze how the evangelistic approach taught and practiced by Jesus Christ 

through love, relational engagement, service, and presence can be contextually adapted in the 

modern context. Using a descriptive qualitative approach with a literature review method, this 

research examines biblical texts, contemporary theological writings, and case studies of digital 

evangelism and social service–based communities. The findings indicate that Christ’s principles 

remain universal, yet their expression must be contextual through social media, podcasts, 

humanitarian service movements, the arts, and character education grounded in Gospel values. This 

study affirms that personal integrity and spiritual authenticity remain the foundational pillars of 

evangelism, even as the medium continues to evolve. 

Keywords: Evangelism, Jesus Christ, Modern Era, Digital Media, Contextual Missiology, 

Contemporary Church. 

 

PENDAHULUAN 

Penginjilan bukan sekadar penyampaian informasi, melainkan undangan untuk 

mengalami relasi pribadi dengan Allah melalui Yesus Kristus (Lukas 19:10; Matius 28:19–

20). Dalam pelayanan-Nya, Yesus tidak hanya mengajar, tetapi juga menyembuhkan, 

makan bersama orang berdosa, dan hidup di tengah masyarakat (Markus 2:15–17). 

Pendekatan-Nya bersifat personal, penuh empati, dan responsif terhadap kebutuhan nyata 

manusia bukan hanya kebutuhan rohani, tetapi juga sosial, emosional, dan fisik. Yesus hadir 

bukan sebagai guru yang jauh, melainkan sebagai Immanuel: Allah yang menyertai (Matius 

1:23). 

Di abad ke-21, dunia mengalami pergeseran paradigma yang mendalam: masyarakat 

kini lebih percaya pada pengalaman daripada doktrin, lebih terhubung secara digital 

mailto:marhumarul227@gmail.com1
mailto:dickykansil@gmail.com2


 

145 
 

daripada fisik, dan lebih mencari makna daripada ritual (McCracken, 2022). Generasi muda, 

khususnya, tidak lagi bertanya, “Apakah ini benar?” melainkan, “Apakah ini relevan bagi 

hidupku?” Dalam cakupan  ini, penginjilan yang hanya berfokus pada transmisi doktrin 

tanpa keterlibatan nyata dalam pergumulan manusia cenderung dianggap kaku, tidak 

autentik, dan bahkan tidak relevan. 

Namun, dalam praktik gerejawi masa kini, penginjilan sering kali kehilangan esensi 

relasionalnya dan berubah menjadi proyek transaksional dengan target kuantitatif, metode 

seragam, dan retorika doktrinal yang kaku. Fenomena ini diperparah oleh krisis kepercayaan 

terhadap institusi agama, terutama di kalangan generasi muda. Survei Pew Research Center 

(2023) menunjukkan bahwa 44% orang dewasa muda di negara berkembang termasuk 

Indonesia menganggap agama “tidak relevan” dalam menyelesaikan pergumulan hidup 

nyata seperti kecemasan, keadilan sosial, atau makna eksistensial. 

Di Indonesia, realitas ini semakin kompleks. Di satu sisi, 77% populasi telah 

terhubung ke internet (APJII, 2024), dan 92% remaja menghabiskan lebih dari empat jam 

per hari di media sosial ruang di mana identitas, keraguan, dan pencarian makna 

diekspresikan secara terbuka. Di sisi lain, pluralisme agama dan sensitivitas sosial membuat 

bentuk penginjilan yang agresif atau eksklusif justru memicu resistensi, bahkan konflik. 

Banyak gereja masih terjebak dalam dua ekstrem: terlalu defensif (menarik diri dari ruang 

publik) atau terlalu reaktif (mengandalkan konten viral tanpa kedalaman spiritual). 

Fenomena ini menimbulkan paradoks spiritual kontemporer yaitu masyarakat semakin haus 

akan makna, tetapi semakin skeptis terhadap agama institusional. Paul Yancey (2020) dalam 

Vanishing Grace menggambarkan ironi ini "Dunia tidak menolak Yesus ia menolak cara 

umat-Nya mewakili-Nya." Di tengah paradoks ini, penginjilan yang autentik justru menjadi 

lebih dibutuhkan, namun harus diwujudkan dengan cara yang sesuai dengan semangat 

zaman tanpa mengorbankan kebenaran Injil. 

Di Indonesia, upaya kontekstualisasi penginjilan bukanlah hal baru, namun semakin 

mendesak di era digital. Penelitian oleh Suhadi (2023) dalam Jurnal Teologi dan Pelayanan 

menunjukkan bahwa gereja-gereja yang berhasil menjangkau masyarakat urban di Jawa 

Timur justru yang tidak mengandalkan metode konvensional, melainkan melalui 

pendekatan inkarnasional yang menyatu dengan kehidupan sehari-hari, seperti 

pendampingan ekonomi mikro dan layanan kesehatan komunitas. Hal ini sejalan dengan 

prinsip missio Dei, di mana Gereja dipanggil bukan sebagai aktor utama, tetapi sebagai 

partisipan dalam karya Allah yang sudah nyata di tengah masyarakat. 

Lebih jauh, Hartanti (2023) dalam bukunya Penginjilan Digital dalam Era Post-Truth 

menegaskan bahwa ruang digital bukan sekadar alat, melainkan “medan spiritual baru” 

tempat pertanyaan eksistensial diajukan secara terbuka. Ia mencatat bahwa podcast rohani 

seperti “Ruang Hati” justru menjangkau lebih banyak pendengar non-gerejawi 

dibandingkan khotbah Minggu tradisional karena pendekatannya bersifat dialogis, tidak 

menghakimi, dan membangun empati. 

Sementara itu, Widjaja (2024) dalam Penginjilan Tanpa Suara Keras mengingatkan 

bahwa di tengah masyarakat pluralis seperti Indonesia, kehadiran yang rendah hati jauh 

lebih berdampak daripada narasi yang eksklusif. Ia mencontohkan pelayanan Gereja di 

Papua yang menggunakan lagu rohani berbahasa daerah dan melibatkan tetua adat dalam 

pembinaan jemaat bukan untuk mengakomodasi budaya secara kompromistis, tetapi untuk 

menunjukkan bahwa Injil “masuk” ke dalam budaya, bukan “menggantikannya”. 

Dalam perihal yang kompleks ini, teolog Indonesia menawarkan wawasan haltual 

yang penting. Dr. Suhadi, pendeta dan pengajar missiologi di Sekolah Tinggi Teologi 

Jakarta, menekankan bahwa "penginjilan di Indonesia harus berakar dalam budaya lokal 

namun tidak kehilangan keuniversalan Injil" (Suhadi, 2023). Hal ini mengingatkan pada 



 

146 
 

prinsip inkarnasional, Injil tidak datang untuk menghancurkan budaya, tetapi untuk 

menyucikan dan menggenapinya. Sementara itu, Pdt. Andreas Setiawan, dalam karyanya 

tentang pelayanan digital, menyatakan bahwa "Gereja abad ke-21 harus hadir di ruang 

digital bukan hanya sebagai penyampai pesan, tetapi sebagai komunitas yang nyata, peduli, 

dan terlibat dalam pergumulan sehari-hari" (Setiawan, 2022). Pernyataan ini menegaskan 

bahwa kehadiran Kristen di dunia maya harus bersifat relasional, bukan transaksional. 

Penelitian ini berkaitan erat dengan tren missiologi global, khususnya dalam 

komitmen terhadap prinsip-prinsip teologis yang inkarnasional, kontekstual, dan holistik—

yaitu pendekatan yang menempatkan Injil dalam pergumulan nyata manusia, 

menyesuaikannya dengan budaya setempat, dan menyentuh seluruh aspek kehidupan. 

Namun, penelitian ini menampilkan perbedaan yang signifikan dalam konteks dan 

aplikasinya. Pertama, ia berakar kuat pada realitas Indonesia yang unik: masyarakat yang 

majemuk secara agama, mengalami percepatan digitalisasi yang pesat, serta memiliki 

kepekaan sosial tinggi terhadap bentuk-bentuk penginjilan yang dianggap eksklusif atau 

memaksa sehingga menuntut pendekatan yang lebih halus dan inklusif. Kedua, penelitian 

ini secara eksplisit mengandalkan suara teolog dan praktisi lokal sebagai otoritas utama, 

bukan hanya mengimpor kerangka Barat lalu “menerjemahkannya”, melainkan membangun 

pemahaman di Indonesia sendiri. Ketiga, alih-alih menekankan proklamasi vokal atau 

kampanye besar-besaran, penelitian ini justru menyoroti kekuatan “kehadiran diam-

diam”melalui pelayanan sosial, ekspresi seni budaya, dan komunitas virtual yang 

membangun relasi tanpa tekanan. Dengan ketiga ciri khas tersebut, penelitian ini bukan 

sekadar repetisi dari wacana missiologi global, melainkan sebuah kontribusi orisinal yang 

relevan bagi Gereja di dunia mayoritas non-Barat (Majority World), di mana keaslian, 

kebijaksanaan budaya, dan integritas hidup sering kali lebih berbicara daripada retorika 

religius yang keras. 

Pertanyaan utama penelitian ini adalah Bagaimana cara penginjilan Yesus dapat 

diwujudkan dalam budaya postmodern Indonesia yang skeptis terhadap otoritas 

institusional, tetapi terbuka terhadap nilai-nilai spiritual yang autentik dan relevan? 

Penelitian ini berargumen bahwa jawabannya terletak bukan pada perubahan pesan Injil, 

melainkan pada penyesuaian cara penyampaiannya dengan tetap setia pada esensi pelayanan 

Yesus yaitu kehadiran, kasih, pelayanan, dan kerendahan hati. Dalam dunia yang haus akan 

keaslian, Gereja dipanggil bukan untuk berteriak lebih keras, tetapi untuk hidup lebih 

sungguh-sungguh sebagai tubuh Kristus di tengah masyarakat baik di ruang fisik maupun 

digital. Penelitian ini bertujuan menjawab pertanyaan tersebut dengan mengeksplorasi 

prinsip penginjilan Yesus dan mengadaptasikannya dalam cakupan teknologi, budaya, dan 

sosial masa kini, sekaligus mengevaluasi efektivitasnya berdasarkan studi teologis dan 

praktis terkini. 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

literatur (literature review) yang bersifat teologis-haltual. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena fokus utama penelitian bukan pada pengukuran variabel numerik, melainkan pada 

pemahaman mendalam terhadap makna, prinsip, dan penerapan penginjilan Yesus dalam 

hal budaya dan teknologi modern khususnya di tengah realitas masyarakat Indonesia yang 

digital, pluralis, dan postmodern (Creswell & Poth, 2018). Dalam tradisi teologis, studi 

literatur tidak sekadar merangkum sumber, melainkan merupakan dialog kritis antara teks 

Alkitabiah, tradisi gerejawi, hal budaya lokal, dan wacana akademik mutakhir (McGrath, 

2022). Menurut Hart (2018), literature review adalah proses sistematis untuk 

mengidentifikasi, mengevaluasi, dan mengintegrasikan pengetahuan yang ada guna 



 

147 
 

menjawab pertanyaan penelitian secara orisinal. Lebih lanjut, Booth, Colomb, & Williams 

(2016) menegaskan bahwa studi literatur yang berkualitas harus mampu mengidentifikasi 

research gap, menunjukkan kontribusi intelektual yang unik, serta membangun argumen 

yang koheren berdasarkan otoritas sumber yang kredibel. 

Sumber data penelitian dikumpulkan dari empat kategori utama: (1) Teks Alkitabiah 

khususnya Injil Sinoptik (Matius, Markus, Lukas) dan Kisah Para Rasul sebagai fondasi 

normatif bagi pemahaman tentang cara penginjilan Yesus; (2) tulisan teologis global terkini 

(2019–2025), termasuk karya Christopher J.H. Wright, Ed Stetzer, dan Paul Hiebert yang 

mengembangkan kerangka missiologi haltual; (3) karya teolog dan praktisi gereja Indonesia 

(2020–2024), seperti Dr. Suhadi, Pdt. Andreas Setiawan, Dr. Bambang Widjaja, dan Pdt. 

Maria Hartanti, yang merefleksikan tantangan dan strategi penginjilan dalam hal lokal; serta 

(4) studi kasus empiris dari pelayanan nyata, seperti podcast rohani “Ruang Hati”, program 

pelayanan sosial “Rumah Harapan” oleh Gereja Bethel Indonesia, dan gerakan inkulturasi 

melalui wayang kristiani dan pendampingan UMKM. 

Teknik analisis data mengacu pada analisis tematik sebagaimana dirumuskan oleh 

Braun & Clarke (2006), yang meliputi enam tahap familiarisasi dengan data, pengkodean 

awal (initial coding), pencarian tema, peninjauan tema, penentuan dan penamaan tema, serta 

penyusunan laporan tematik. Melalui proses ini, tiga tema utama dikembangkan: (1) 

karakteristik penginjilan Yesus yang inkarnasional, relasional, dan holistik; (2) tantangan 

haltual di Indonesia, termasuk pluralisme agama, dominasi ruang digital, dan skeptisisme 

terhadap otoritas institusional; serta (3) model adaptasi yang efektif, seperti pemanfaatan 

media sosial, integrasi seni budaya lokal, dan pelayanan sosial sebagai jalan masuk 

relasional. 

Meskipun penelitian ini tidak melibatkan subjek manusia secara langsung, 

pertimbangan etis tetap ditegakkan melalui triangulasi sumber (Alkitab, teolog global, 

teolog lokal, dan studi kasus), kontrol bias interpretatif dengan membandingkan berbagai 

perspektif teologis, serta kesetiaan pada ortodoksi iman Kristen sebagaimana dinyatakan 

dalam kredo gereja universal. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya akademis, tetapi 

juga bertanggung jawab secara teologis dan pastoral. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berdasarkan analisis tematik terhadap sumber-sumber yang dikumpulkan, penelitian 

ini mengidentifikasi tiga tema utama yang saling terkait: (1) karakteristik penginjilan Yesus 

yang inkarnasional dan relasional, (2) tantangan haltual penginjilan di Indonesia masa kini, 

dan (3) model adaptasi yang efektif dalam hal digital dan budaya lokal. Temuan ini 

menjawab pertanyaan penelitian tentang bagaimana cara penginjilan Yesus dapat 

diwujudkan secara relevan di tengah masyarakat Indonesia yang postmodern, digital, dan 

pluralis. 

1. Karakteristik Penginjilan Yesus: Inkarnasional, Relasional, dan Holistik 

Penginjilan Yesus tidak pernah bersifat abstrak atau institusional. Ia “tinggal di antara 

kita” (Yohanes 1:14), menyentuh kusta (Markus 1:41), duduk makan dengan pemungut 

cukai (Lukas 5:29–32), dan menangisi kota Yerusalem (Lukas 19:41). Pendekatan-Nya 

bersifat inkarnasional Allah masuk ke dalam hal budaya, bahasa, dan pergumulan manusia 

nyata. Hal ini sejalan dengan pemikiran Christopher J.H. Wright (2023), yang menyatakan 

bahwa misi Allah selalu bersifat holistik: menyentuh dimensi rohani, sosial, ekonomi, dan 

politis kehidupan manusia. 

Di Indonesia, prinsip ini dihidupi oleh gerakan seperti “Gereja di Pasar” di Jawa Timur, 

yang tidak mengandalkan mimbar, tetapi hadir melalui pendampingan UMKM, klinik 

kesehatan gratis, dan pelatihan keterampilan bagi nelayan dan petani (Suhadi, 2023). 



 

148 
 

Pendekatan ini tidak “menginjil” dalam pengertian verbal eksplisit, tetapi mencerminkan 

Injil dalam tindakan nyata seperti Yesus yang “melakukan kebaikan dan menyembuhkan 

semua orang yang dikuasai iblis” (Kisah 10:38). 

Penginjilan Yesus bersifat inkarnasional, relasional, dan holistic, Ia hadir secara nyata 

di tengah pergumulan manusia, tidak hanya menyampaikan kebenaran secara verbal, tetapi 

juga menyentuh seluruh aspek kehidupan: rohani, sosial, ekonomi, dan emosional. 

Pendekatan ini relevan hingga kini, sebagaimana diterapkan dalam hal Indonesia melalui 

pelayanan yang menyatu dengan kebutuhan masyarakat, seperti pemberdayaan UMKM, 

layanan kesehatan, dan pelatihan keterampilan. Dengan demikian, penginjilan yang autentik 

bukan hanya tentang perkataan, melainkan manifestasi kasih Kristus dalam tindakan nyata 

yang menyentuh kehidupan sehari-hari. 

2. Tantangan Haltual Penginjilan di Indonesia Masa Kini 

Penelitian ini mengidentifikasi tiga tantangan utama yang menghambat penginjilan di 

era modern.  

a. Pluralisme agama dan sensitivitas sosial:  

Di tengah masyarakat yang majemuk, bentuk penginjilan yang dianggap “memaksa”, 

eksklusif, atau merendahkan keyakinan lain justru memicu resistensi bahkan konflik. 

Hal ini menuntut kebijaksanaan dalam penyampaian, bukan kompromi terhadap 

kebenaran, tetapi kesetiaan pada prinsip kasih yang tidak memalukan (1 Korintus 13:5). 

b. Perubahan epistemologi generasi muda 

Generasi Z dan Alpha tidak menilai kebenaran berdasarkan otoritas institusional, 

melainkan pada keaslian (authenticity) dan relevansi praktis. Mereka lebih percaya pada 

testimoni pribadi, konten visual, dan pengalaman langsung daripada argumen teologis 

yang abstrak (McCracken, 2022).  

c. Dominasi ruang digital sebagai medan misi baru 

Menurut APJII (2024), 92% remaja Indonesia menghabiskan lebih dari empat jam per 

hari di media sosial. Ruang ini menjadi arena utama pencarian identitas, makna, dan 

hubungan dan di sinilah Gereja sering kali absen atau hadir hanya sebagai “penyiar 

pesan” tanpa interaksi mendalam. 

Penginjilan di Indonesia saat ini menghadapi tiga tantangan utama yang saling terkait: 

(1) hal sosial yang pluralis dan sensitif, yang menuntut pendekatan penuh hikmat dan kasih 

tanpa kehilangan kebenaran Injil; (2) pergeseran cara generasi muda memahami kebenaran, 

yang lebih menghargai keaslian, relevansi, dan pengalaman nyata daripada otoritas 

institusional atau doktrin abstrak; serta (3) peralihan medan interaksi ke ruang digital, yang 

menjadi arena utama pencarian makna namun sering diisi oleh Gereja hanya dengan konten 

satu arah, bukan relasi yang membangun. 

Oleh karena itu, penginjilan yang efektif di era modern tidak cukup hanya 

menyampaikan pesan, ia harus hadir secara relasional, autentik, dan haltual. Seperti 

ditekankan oleh Pdt. Maria Hartanti (2023), keberhasilan penginjilan digital justru terletak 

bukan pada seberapa banyak ayat disebar, melainkan pada kemampuan menciptakan ruang 

dialog yang aman dan mengundang sebuah pergeseran mendasar dari monolog menjadi 

pendampingan rohani yang penuh empati. 

3. Model Adaptasi yang Efektif (Haltual, Relasional, dan Digital) 

Berdasarkan studi kasus dan refleksi teologis, penelitian ini mengidentifikasi tiga 

model adaptasi penginjilan yang relevan dan efektif di Indonesia: 

a. Penginjilan melalui seni dan budaya local 

Pertunjukan wayang kristiani di Jawa Tengah, lagu rohani dalam bahasa Batak, 

Minahasa, atau Papua, dan film pendek berbasis nilai Injil di YouTube adalah bentuk 

inkulturasi Injil yang tidak menghancurkan budaya, tetapi menguduskannya. Hal ini 



 

149 
 

selaras dengan prinsip missiologi Paul Hiebert (2021) tentang “haltualisasi kritis” 

menghadirkan Injil dalam bentuk yang dapat dikenali oleh budaya lokal, tanpa 

kehilangan esensinya. 

b. Pelayanan sosial sebagai jalan masuk relasional 

Program seperti “Rumah Harapan” oleh Gereja Bethel Indonesia yang menyediakan 

beasiswa, pelatihan keterampilan, dan konseling keluarga menjadi pintu masuk untuk 

membangun kepercayaan dan relasi sebelum berbicara tentang iman. Pendekatan ini 

meniru Yesus yang menyembuhkan sebelum mengajar, memberi makan sebelum 

mengutus. 

c. Komunitas virtual sebagai ruang pertemuan spiritual 

Grup WhatsApp, live Instagram, dan podcast rohani seperti “Ruang Hati” menciptakan 

ruang di mana iman dapat diekspresikan tanpa tekanan formalitas gerejawi. Di sini, 

orang bebas bertanya, meragukan, dan mencari dalam suasana yang tidak menghakimi. 

Penginjilan di Indonesia masa kini memerlukan bentuk-bentuk yang haltual, relasional, 

dan digital agar relevan dengan realitas masyarakat yang majemuk, postmodern, dan 

terhubung secara teknologis. Tiga model adaptasi yang terbukti efektif adalah: (1) 

inkulturasi Injil melalui seni dan budaya lokal, yang menghormati identitas etnis sambil 

menyampaikan nilai-nilai Kerajaan Allah; (2) pelayanan sosial sebagai jalan masuk 

relasional, yang membangun kepercayaan melalui tindakan nyata sebelum berbicara tentang 

iman meneladani Yesus yang menyembuhkan sebelum mengajar; dan (3) komunitas virtual 

sebagai ruang spiritual yang inklusif, tempat dialog iman terjadi secara alami, aman, dan 

tidak menghakimi. Ketiga pendekatan ini menegaskan prinsip utama: penginjilan yang 

berhasil bukanlah yang paling vokal, tetapi yang paling hadir. Seperti dikatakan Dr. 

Bambang Widjaja (2024), keberhasilan penginjilan justru terletak pada otentisitas hidup 

dalam senyum, kehadiran, dan kerendahan hati untuk mendengar terlebih dahulu. Dengan 

demikian, Gereja dipanggil bukan hanya untuk menyampaikan Injil, tetapi menjadi Injil di 

tengah dunia, baik di pasar tradisional maupun di ruang digital. 

Diskusi 

Penelitian ini menunjukkan bahwa penginjilan yang setia pada teladan Yesus tidak 

pernah bersifat statis atau universalistik dalam bentuknya, meskipun universal dalam 

kebenarannya. Yesus sendiri tidak menggunakan satu metode tunggal, melainkan 

menyesuaikan pendekatan-Nya dengan hal: Ia berdialog filosofis dengan Nikodemus 

(Yohanes 3), menggunakan perumpamaan dengan orang banyak (Matius 13), dan 

menunjukkan belas kasih konkret kepada perempuan Samaria (Yohanes 4). Hal ini 

menegaskan prinsip missiologi inkarnasional Injil harus “masuk” ke dalam budaya, bukan 

“menyerang” atau “menggantikannya”. 

Dalam hal Indonesia yang majemuk, pendekatan ini menjadi krusial. Pluralisme agama 

dan sensitivitas sosial menuntut Gereja untuk tidak hanya benar secara doktrinal, tetapi juga 

bijak secara relasional. Seperti ditekankan oleh Suhadi (2023), penginjilan yang efektif 

harus “berakar dalam budaya lokal namun tidak kehilangan keuniversalan Injil.” Ini berarti 

inkulturasi bukan kompromi, melainkan transformasi budaya dari dalam, sebagaimana 

dilakukan oleh gerakan wayang kristiani atau lagu rohani berbahasa daerah. 

Namun, tantangan terbesar justru datang dari pergeseran epistemologis generasi muda. 

Di era pasca-kebenaran (post-truth), otoritas tidak lagi berasal dari institusi, melainkan dari 

keaslian dan relevansi pengalaman. Dalam hal ini, Gereja yang masih mengandalkan 

pendekatan transaksional seperti “undangan altar” tanpa pendampingan, atau konten viral 

tanpa kedalaman berisiko dianggap tidak autentik. Sebaliknya, pendekatan yang relasional 

dan berbasis pelayanan, seperti program “Rumah Harapan” atau podcast “Ruang Hati”, 



 

150 
 

justru menciptakan ruang aman untuk keraguan, pertanyaan, dan pertumbuhan iman tepat 

seperti Yesus yang “penuh kasih karunia dan kebenaran” (Yohanes 1:14). 

Lebih jauh, penelitian ini menunjukkan bahwa media digital bukan ancaman, 

melainkan medan misi baru. Namun, kehadiran di ruang digital harus melampaui sekadar 

penyiaran pesan. Seperti dikatakan Setiawan (2022), Gereja harus hadir sebagai “komunitas 

yang nyata, peduli, dan terlibat dalam pergumulan sehari-hari.” Ini menuntut perubahan 

paradigma: dari monolog menjadi dialog, dari promosi menjadi pendampingan, dari 

kuantitas menjadi kualitas relasi. 

Kesalahan umum yang harus dihindari, sebagaimana diidentifikasi dalam temuan, 

adalah: 

1. Mengimpor metode penginjilan Barat tanpa adaptasi haltual, 

2. Menganggap media sosial hanya sebagai “alat promosi” tanpa membangun relasi, 

3. Mengabaikan integritas hidup dan kekudusan pribadi sebagai fondasi otoritas spiritual. 

Pada akhirnya, penginjilan yang paling kuat di zaman modern bukan yang paling vokal, 

tetapi yang paling hadir dalam tindakan kasih, dalam kerendahan hati, dan dalam keberanian 

mendengar sebelum berbicara, sebagaimana ditegaskan oleh Widjaja (2024).  

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa cara penginjilan yang diajarkan dan dipraktikkan 

oleh Tuhan Yesus melalui kasih, relasionalitas, pelayanan, dan kehadiran tetap relevan di 

zaman modern, termasuk dalam konteks Indonesia yang digital, pluralis, dan postmodern. 

Meskipun prinsip Injil bersifat universal dan tidak berubah, ekspresi atau metode 

penyampaiannya harus dikontekstualisasikan agar dapat menjangkau generasi kontemporer 

yang hidup dalam budaya visual, interaktif, dan berbasis teknologi. 

Temuan menunjukkan bahwa penginjilan yang efektif hari ini tidak bergantung pada 

retorika doktrinal semata, melainkan pada kehadiran nyata dalam kehidupan sehari-hari, 

baik melalui media digital (seperti podcast dan media sosial), seni dan budaya lokal, maupun 

pelayanan sosial berbasis komunitas. Yang terpenting, integritas hidup dan otoritas spiritual 

tetap menjadi fondasi utama karena dalam dunia yang haus akan keaslian, kehidupan yang 

mencerminkan Kristus jauh lebih berdampak daripada kata-kata yang sempurna. 

Dengan demikian, Gereja dipanggil bukan hanya untuk berbicara tentang Injil, tetapi 

untuk menjadi Injil di tengah masyarakat di pasar, di ruang digital, di sekolah, dan di setiap 

pergumulan nyata dengan kerendahan hati, kasih yang nyata, dan kebijaksanaan 

kontekstual. 

Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada …………………… yang melalui tulisan dan 

pelayanan mereka telah memperkaya pemahaman tentang penginjilan haltual di tanah air. 

Terima kasih juga kepada komunitas gereja yang terus setia menjadi “tangan dan kaki 

Kristus” di tengah masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Alkitab. (2023). Alkitab Terjemahan Baru. Lembaga Alkitab Indonesia. 

APJII (Asosiasi Penyelenggara Jasa Internet Indonesia). (2024). Survei penetrasi dan perilaku 

pengguna internet Indonesia 2024. Jakarta: APJII. 

Booth, W. C., Colomb, G. G., & Williams, J. M. (2016). The craft of research (4th ed.). University 

of Chicago Press. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 

Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa  

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among 

five approaches (4th ed.). SAGE Publications. 



 

151 
 

Hart, C. (2018). Doing a literature review: Releasing the research imagination (2nd ed.). SAGE 

Publications. 

Hartanti, M. (2023). Penginjilan digital dalam era post-truth: Menjangkau hati lewat ruang virtual. 

Jakarta: Penerbit Momentum. 

Hiebert, P. G. (2021). Contextualization and the missionary task. In D. S. Dockery (Ed.), Christian 

mission: A global perspective (pp. 105–122). InterVarsity Press. (Reprinted from earlier 

works; original concepts developed in 1980s–2000s) 

McCracken, D. (2022). The tech-wise family in a post-Christian age. Baker Books. 

McGrath, A. E. (2022). Theology: The basics (4th ed.). Wiley-Blackwell. 

Pew Research Center. (2023). Global religious futures: Trends in faith and secularism. 

https://www.pewresearch.org/religion 

Setiawan, A. (2022). Gereja digital: Misi Kristus di dunia maya. Bandung: Penerbit Kalam Hidup. 

Stetzer, E. (2023). Christians in a post-Christian world: A missional response. Baker Academic. 

Suhadi. (2023). Misi inkarnasional dalam konteks Indonesia. Jurnal Teologi dan Pelayanan, 15(2), 

45–60. 

Widjaja, B. (2024). Penginjilan tanpa suara keras: Pendekatan relasional di tengah masyarakat 

pluralis. STT Amanat Agung Press. 

Wright, C. J. H. (2023). The mission of God’s people: A biblical theology of the church’s mission. 

Zondervan. 

Yancey, P. (2020). Vanishing grace: Whatever happened to the good news? HarperOne. 


