
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7301 
 

 

44 
 

SEKULARISASI DAN PLURALISME AGAMA DALAM PEMIKIRAN 

NURCHOLISH MADJID: REINTERPRETASI TEOLOGI 

PEMBEBASAN DI INDONESIA 

 
Yufrizal1, Yossef Yuda2, Akhiyen Nuardi3 

yufrizal183@gmail.com1, yossepyuda@gmail.com2, akhiyennuardi2024@gmail.com3 

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

 

ABSTRAK 

Nurcholish Madjid (1939–2005) merupakan arsitek utama pembaruan pemikiran Islam di Indonesia 

pasca-kemerdekaan. Gagasannya tentang Sekularisasi (sejak 1970-an) dan Pluralisme Agama (sejak 

1990-an) sering kali memicu polemik, namun merupakan fondasi penting bagi model Islam 

Indonesia yang moderat dan demokratis. Penelitian kualitatif-kepustakaan ini bertujuan untuk 

menganalisis secara kritis dan kohesif kedua konsep tersebut dalam kerangka Teologi Pembebasan. 

Melalui interpretasi hermeneutika terhadap karya-karya utamanya, ditemukan bahwa sekularisasi 

yang diusung Cak Nur adalah proses de-sakralisasi urusan duniawi (termasuk politik dan budaya) 

sebagai konsekuensi logis dari prinsip Tauhid Murni yang menolak segala bentuk syirk 

(penyekutuan Tuhan). Konsep ini berimplikasi pada pembebasan akal dari absolutisme politik. 

Sementara itu, Pluralisme Agama adalah keniscayaan teologis yang didasarkan pada keragaman 

jalan keselamatan (many roads to the One) yang dijamin oleh Al-Qur'an (misalnya konsep ummah 

wāḥidah). Secara keseluruhan, pemikiran Cak Nur merupakan upaya rekonsiliasi Islam dan 

modernitas yang berimplikasi signifikan dalam penguatan civil society dan demokrasi di Indonesia. 

Kata Kunci: Nurcholish Madjid, Sekularisasi, Pluralisme, Tauhid, Teologi Pembebasan, Islam 

Indonesia. 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia sebagai negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia, selalu 

dihadapkan pada dilema teologis-politis mengenai hubungan Islam dengan negara. 

Pemikiran Nurcholish Madjid muncul sebagai resonansi terhadap tantangan internal dan 

eksternal. Secara internal, Cak Nur menyaksikan stagnasi pemikiran Islam formal, di mana 

kelompok modernis dan tradisionalis terkunci dalam perdebatan fiqh sempit atau terjebak 

dalam politik identitas yang eksklusif. Secara eksternal, ia merespons tantangan 

modernitas—sekularisme Barat, rasionalisme, dan demokrasi—yang dianggap mengancam 

otoritas agama. 

Cak Nur, melalui perannya sebagai Ketua Umum Himpunan Mahasiswa Islam 

(HMI) periode 1966-1969, memulai proyek intelektualnya dengan menelusuri kembali 

warisan pembaharuan Islam dari Muhammad Abduh, Jamaluddin al-Afghani, hingga 

Muhammad Iqbal. Ia menyimpulkan bahwa kegagalan umat Islam dalam merespons 

modernitas adalah karena adanya kecenderungan mentransfer kesucian (sakralitas) dari 

Tuhan ke institusi buatan manusia, seperti negara atau partai politik. Kondisi ini 

menyebabkan agama kehilangan daya kritisnya dan terperangkap dalam kepentingan 

duniawi yang sempit. 

Oleh karena itu, dua konsep sentralnya, Sekularisasi dan Pluralisme, merupakan 

upaya radikal untuk merekonstruksi teologi agar Islam dapat beradaptasi dengan prinsip 

keindonesiaan tanpa kehilangan esensinya. Sekularisasi adalah alat untuk membebaskan 

politik dari klaim suci, sementara pluralisme adalah alat untuk membebaskan teologi dari 

klaim kebenaran tunggal (exclusive truth claims). Kedua konsep ini adalah landasan 

filosofis bagi Cak Nur untuk mewujudkan Masyarakat Madani yang inklusif dan demokratis 

di Indonesia. 

mailto:yufrizal183@gmail.com1
mailto:yossepyuda@gmail.com2


 

45 
 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif kepustakaan murni (Library Research). 

Jenis penelitian ini dipilih karena objeknya adalah gagasan, konsep, dan argumen yang 

termuat dalam teks-teks pemikiran. 

Sumber Data: 

1. Data Primer: Karya-karya utama Nurcholish Madjid, terutama esai-esai yang 

mengandung gagasan kunci (misalnya, esai Sekularisasi di tahun 1972) dan buku-buku 

yang membahas konsep Masyarakat Madani (seperti Islam, Kemodernan, dan 

Keindonesiaan). 

2. Data Sekunder: Karya-karya interpretatif oleh para murid, kritikus, dan akademisi yang 

mengulas pemikiran Cak Nur dari berbagai perspektif. 

Teknik Analisis Data: 

Data dianalisis melalui tiga tahapan utama: 

1. Reduksi Data: Memilah teks-teks yang paling relevan dengan isu sekularisasi dan 

pluralisme. 

2. Interpretasi Hermeneutika: Memahami teks dalam konteks historis dan sosiologis 

kemunculannya. Misalnya, memahami mengapa ia memilih kata "sekularisasi" yang 

kontroversial pada saat itu. 

3. Sintesis dan Analisis Konten Kritis: Menyusun ulang argumen-argumen Cak Nur secara 

sistematis dan mengkritisi konsistensi dan implikasinya, khususnya dalam 

menghubungkan Tauhid dengan kedua konsep tersebut. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Sekularisasi: De-sakralisasi Konsekuen dari Tauhid Murni 

Sekularisasi yang diluncurkan Cak Nur pada 1972—yang kemudian ia klarifikasi 

sebagai de-sakralisasi—bukanlah isapan jempol Barat, melainkan formulasi teologis yang 

berakar kuat pada kalimat tauhid. 

Pemurnian Tauhid dan Penolakan Syirk Modern 

Cak Nur melihat bahwa permasalahan utama umat Islam adalah terperangkapnya 

mereka dalam syirk modern. Syirk bukan hanya menyembah berhala, tetapi juga: 

1. Mensakralkan Tradisi: Menganggap tradisi atau penafsiran lama sebagai mutlak, 

menghambat ijtihād. 

2. Mensakralkan Institusi Politik: Menganggap partai atau negara Islam sebagai entitas 

yang suci, sehingga kritik terhadapnya dianggap sebagai kritik terhadap agama itu 

sendiri. 

Untuk mengatasi ini, Sekularisasi diwajibkan. Sekularisasi adalah proses psikologis 

dan sosial untuk membedakan antara yang Mutlak (Tuhan) dan yang Relatif (dunia). Cak 

Nur berpendapat, "Yang suci hanyalah Allah itu sendiri, dan dengan perantaraan Kitab-Nya. 

Selain itu, adalah profan." 

Sekularisasi sebagai Rasionalisasi dan Otonomi Akal 

Implikasi de-sakralisasi terhadap dunia adalah pembebasan akal. Ketika urusan politik 

dan dunia dilepaskan dari klaim suci, umat Islam didorong untuk menggunakan rasionalitas 

dan penalaran bebas (ijtihād) dalam mengelola masyarakat. Ini adalah kunci dari 

modernisasi Islam, di mana rasionalitas, efisiensi, dan etika profesionalitas menjadi dasar 

kehidupan publik, bukan dogma politik agama. Dengan demikian, sekularisasi Cak Nur 

adalah langkah awal menuju Teologi Pembebasan Akal. 

B. Pluralisme Agama: Keniscayaan Teologis dan Kosmis 

Pluralisme agama Cak Nur jauh lebih radikal daripada sekadar toleransi (tasāmuḥ). Ia 

adalah sebuah keyakinan teologis yang inheren dalam pandangan Islam tentang alam 



 

46 
 

semesta. 

Konsep Syir'ah wa Minhaj dan Ummah Wāḥidah 

Cak Nur secara ekstensif menggunakan ayat-ayat Qur'an untuk mendukung pluralismenya: 

1. QS. Al-Maidah : 48:  

“Untuk tiap-tiap umat di antara kamu, Kami berikan aturan dan jalan yang terang 

(syir’ah wa minhaj).” Ayat ini menegaskan bahwa keragaman syarī’ah (jalan formal) adalah 

kehendak Tuhan. 

2. QS. Al-Baqarah 62:  

“Sesungguhnya orang-orang mukmin, orang-orang Yahudi, orang-orang Nasrani dan 

orang-orang Shabiin, siapa saja di antara mereka yang beriman kepada Allah, hari akhir, 

dan beramal saleh, mereka mendapat pahala dari Tuhan mereka, tidak ada kekhawatiran 

terhadap mereka, dan tidak (pula) mereka bersedih hati.” Ayat ini, menurut Cak Nur, adalah 

dasar teologis untuk konsep keselamatan bersama (salvation is not exclusive). Keselamatan 

ditentukan oleh esensi (iman dan amal saleh), bukan formalitas keagamaan. 

Many Roads to the One dan Etika Koeksistensi 

Doktrin Many Roads to the One (banyak jalan menuju yang Satu) adalah inti dari 

pandangan pluralistik Cak Nur. Ia berpendapat bahwa Tuhan adalah Matahari, sedangkan 

agama adalah jendela yang berbeda. Setiap orang melihat cahaya (Tuhan) melalui jendela 

masing-masing. 

Doktrin ini melahirkan etika koeksistensi yang menuntut umat Islam untuk: 

1. Tawadhu' Teologis: Rendah hati dan tidak mengklaim kebenaran absolut bagi dirinya 

sendiri. 

2. Dialog Inklusif: Terbuka terhadap dialog dengan agama lain, bukan untuk mengislamkan 

mereka, tetapi untuk belajar dan mencari titik temu. 

C. Implikasi Terhadap Masyarakat Madani dan Demokrasi 

Gagasan Sekularisasi dan Pluralisme Cak Nur merupakan fondasi intelektual yang 

krusial bagi konstruksi Indonesia modern yang demokratis dan beradab. 

Peletakan Dasar Masyarakat Madani (Civil Society) 

Setelah Orde Baru berakhir, Cak Nur mempopulerkan konsep Masyarakat Madani. 

Konsep ini adalah manifestasi praktis dari sekularisasinya. Dengan melepaskan diri dari 

politik kekuasaan (negara), umat Islam dapat fokus pada penguatan kekuatan etis-kultural 

(masyarakat sipil). 

Tujuan Masyarakat Madani Cak Nur adalah: 

1. Menciptakan ruang publik yang independen dari negara. 

2. Mendorong partisipasi warga negara yang didasarkan pada nilai moral, bukan ideologi 

agama formal. 

Penegasan Demokrasi dan Prinsip Keindonesiaan 

Sekularisasi dan pluralisme memberikan legitimasi teologis bagi penerimaan 

Pancasila dan demokrasi. 

1. Sekularisasi menjamin bahwa negara adalah urusan duniawi dan ijtihādī, yang dapat 

diatur oleh kesepakatan rasional warga negara (demokrasi). 

2. Pluralisme menjamin bahwa negara menghargai keragaman agama, sehingga tidak ada 

satu kelompok agama pun yang dapat mengklaim hak eksklusif untuk mendominasi 

kekuasaan negara. 

Kedua konsep ini menjadikan Islam di Indonesia mampu berintegrasi dengan nation-

state modern tanpa merasa terancam oleh sekularisme, tetapi justru memanfaatkan 

rasionalitasnya. 

Kritik dan Respon terhadap Pemikiran Cak Nur 

Sebuah kajian akademis harus menyajikan tinjauan kritis terhadap objek penelitian. 



 

47 
 

Pemikiran Cak Nur, khususnya sekularisasi dan pluralisme, mengundang kritik keras dari 

kelompok konservatif dan fundamentalis. 

Kritik Terhadap Sekularisasi 

Kritik utama adalah bahwa sekularisasi (1) adalah Westernisasi yang bertentangan 

dengan Al-Qur'an dan (2) akan melemahkan semangat perjuangan politik Islam. 

• Respons Cak Nur: Ia membantah bahwa sekularisasi adalah Westernisasi. Justru ia 

adalah pemurnian Tauhid. Ia berpendapat bahwa Islam mengajarkan universalitas nilai, 

bukan otoritas politik. Melepaskan klaim suci dari politik akan membuat politik menjadi 

lebih etis. 

Kritik Terhadap Pluralisme Agama 

Pluralisme dianggap sebagai (1) Sinkretisme yang mengaburkan batas-batas akidah 

dan (2) Murtad Teologis karena menyamakan semua agama dalam hal keselamatan. 

• Respons Cak Nur: Ia menegaskan bahwa pluralisme tidak sama dengan sinkretisme. Ia 

tidak meniadakan syahadatnya sendiri, tetapi ia mengakui otoritas Tuhan dalam 

menentukan keselamatan hamba-Nya. Tugas manusia adalah beramal saleh, bukan 

menghakimi jalan keselamatan orang lain. Pluralisme adalah refleksi kerendahan hati 

teologis. 

Kritik Metodologis 

Beberapa kritikus juga menganggap Cak Nur terlalu bergantung pada Hermeneutika 

liberal yang kurang mempertimbangkan nash (teks) secara literal, sehingga menghasilkan 

penafsiran yang jauh dari tradisi salaf. 

 

KESIMPULAN 

Pemikiran Nurcholish Madjid adalah respons brilian terhadap tantangan modernitas 

dan stagnasi internal umat Islam. Sekularisasi yang ia maksud adalah de-sakralisasi total 

terhadap segala hal yang fana, berakar pada penolakan syirk modern, dan berimplikasi pada 

pembebasan akal (Teologi Pembebasan). Pluralisme Agama adalah keniscayaan teologis 

yang didukung oleh konsep-konsep Qur'ani tentang keragaman syir'ah dan minhaj, yang 

menuntut pengakuan terhadap many roads to the One. Secara kolektif, kedua konsep ini 

menjadi pilar utama yang memperkuat Masyarakat Madani, memberikan legitimasi teologis 

pada demokrasi dan inklusivitas Islam Indonesia, serta melahirkan Islam sebagai kekuatan 

etis dan kultural, bukan politik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Barton, G. (1995). The Emergence of a Liberal Islam: A Preliminary Consideration of the 

Intellectual Career of Nurcholish Madjid. Monash University. 

Effendy, B. (1998). Islam dan Negara: Transformasi Gagasan dan Praktik Politik Islam di 

Indonesia. Paramadina. 

Hanafi, H. (2005). Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat. Paramadina. 

Ichwan, M. N. (2003). Reforming Islam in Search of Civil Society: The Indonesian Context. 

Routledge. 

Kholid, F. D. R. (2018). Nurcholish Madjid dan Pemikiran Politik Islam Progresif. Jurnal 

Ilmu Sosial dan Politik. 

Madjid, N. (1987). Islam, Kemodernan dan Keindonesiaan. Mizan. 

Madjid, N. (1995). Beberapa Renungan Tentang Kehidupan Keagamaan di Indonesia. 

Paramadina. 

Madjid, N. (1997). Tradisi Islam: Peran dan Fungsinya Dalam Pembangunan Di Indonesia. 

Paramadina. 

Madjid, N. (1999). Masyarakat Madani dan Cita-cita Islam. Paramadina. 



 

48 
 

Munhanif, A. (2006). Nurcholish Madjid’s Interpretation of the Term Secularization: The 

Dialectics of Post-traditional Islam. Studia Islamika. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press. 

Ridlwan, M. (2010). Nurcholish Madjid: Pemikiran Politik dan Islam Liberal. LKiS. 

Situmorang, N. (2020). Pluralisme Nurcholish Madjid: Studi Hermeneutika Teologis. Jurnal 

Penelitian Agama. 

Syamsuddin, S. (2004). Nurcholish Madjid dan Kontekstualisasi Ajaran Islam. Disertasi. 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 


