Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Kajian llmiah Multidisipliner elSSN: 2118-7301

TINGGALAN ARKEOLOGI DI PURA BEJI LANGON KELURAHAN
KAPAL, KECAMATAN MENGWI, KABUPATEN BADUNG: KAJIAN
BENTUK, FUNGSI, DAN MAKNA

I Made Bayu Tapa Wikrama?, Chandra Mujiburrachman?, Nabila Sumarno?®, Talitha Kanza
Salbila*, I Made Agus Julianto®, I Nyoman Widya Paramadhyaksa®
bayuwikrama8@gmail.com?, chandramuji97@gmail.com?, nabilasumarno152@gmail.com?,
talithakanza5@gmail.com*, agus.julianto@unud.ac.id®, paramadhyaksa@unud.ac.id®
Universitas Udayana

ABSTRAK

Penelitian ini membahas tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon, Kelurahan Kapal, Kecamatan
Mengwi, Kabupaten Badung yang memiliki nilai signifikan dalam aspek sejarah, keagamaan, dan
budaya masyarakat. Kompleks pura ini ditemukan berbagai artefak seperti arca, relief, serta struktur
candi yang bukan hanya berperan sebagai karya seni melainkan juga berfungsi sebagai sarana ritual
dan simbol kosmologis dalam tradisi Hindu-Buddha. Tujuan kajian ini adalah untuk menelaah
bentuk, fungsi, serta makna dari tinggalan arkeologi tersebut dengan menggunakan metode kualitatif
deskriptif dan analisis ikonografi. Data penelitian diperoleh melalui observasi lapangan,
dokumentasi, wawancara dengan pemangku dan tokoh adat serta kajian pustaka. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon menampilkan beragam representasi
mulai dari arca perwujudan bhatara-bhatari, dwarapala, hingga figur binatang mitologis yang
masing-masing memiliki peran religius, sakral, sekaligus sebagai penjaga kesucian pura. Selain itu,
keberadaan candi tebing dan petirtaan berfungsi sebagai tempat pemujaan serta media penyucian
yang hingga kini masih digunakan dalam praktik ritual masyarakat Hindu Bali. Secara keseluruhan,
tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon memperlihatkan kesinambungan tradisi, nilai spiritual, dan
identitas budaya masyarakat Bali, serta merupakan warisan berharga yang layak dilestarikan.

Kata Kunci: Pura Beji Langon, Arkeologi, Arca, Bentuk, Fungsi, Dan Makna.

ABSTRACT

This study examines the archaeological remains at Pura Beji Langon, located in Desa Kapal,
Mengwi District, Badung Regency, which hold significant value in the historical, religious, and
cultural context of Balinese society. Within the temple complex, various artifacts such as statues,
reliefs, and temple structures have been discovered. These remains function not only as artistic
creations but also as ritual media and cosmological symbols within the Hindu-Buddhist tradition.
The purpose of this research is to analyze the form, function, and meaning of these archaeological
remains through a descriptive qualitative method and iconographic analysis. Data were collected
through field observations, documentation, interviews with temple priests and local community
leaders, as well as literature review. The findings reveal that the archaeological remains at Pura
Beji Langon represent a wide variety of forms, including statues of deities (Bhatara-Bhatari),
dwarapala guardians, and mythological animals, each serving a religious, sacred, and protective
role for the temple. Additionally, the rock-cut shrines and sacred bathing pools function as places
of worship and purification, which continue to play an active role in Balinese Hindu rituals today.
Overall, the archaeological remains at Pura Beji Langon demonstrate the continuity of tradition,
spiritual significance, and cultural identity of Balinese society, and represent an invaluable heritage
that must be preserved.

Keywords: Pura Beji Langon, Archaeology, Statue, Form, Function, Meaning.

PENDAHULUAN

Arkeologi memegang peranan vital dalam upaya memahami peradaban dan
kebudayaan manusia di masa lampau. Tinggalan arkeologi, sebagai bagian penting dari
warisan budaya, berfungsi sebagai sumber data primer yang memungkinkan peneliti untuk

161


mailto:bayuwikrama8@gmail.com1
mailto:chandramuji97@gmail.com2
mailto:nabilasumarno152@gmail.com3
mailto:talithakanza5@gmail.com4
mailto:agus.julianto@unud.ac.id5
mailto:paramadhyaksa@unud.ac.id6

merekonstruksi asal-usul, proses perubahan budaya, serta sejarah awal kehidupan manusia
yang sering kali tidak terdokumentasi secara tertulis. Melalui analisis terhadap artefak dan
peninggalan fisik lainnya, kita dapat memperoleh wawasan mendalam mengenai nilai-nilai,
peristiwa, dan pencapaian peradaban masyarakat terdahulu.

Dalam konteks wilayah, Pulau Bali dikenal luas memiliki kekayaan warisan budaya
dan religius yang tercermin dari banyaknya pura yang tersebar di seluruh penjurunya. Pura-
pura di Bali tidak semata-mata berfungsi sebagai tempat peribadatan, tetapi juga menyimpan
berbagai jejak arkeologi yang merepresentasikan perkembangan peradaban masa lalu.
Tinggalan arkeologi yang terdapat di area pura menjadi objek yang signifikan untuk diteliti
karena keberadaannya menjadi bukti fisik kesinambungan sejarah dan tradisi yang masih
hidup hingga saat ini.

Tinggalan arkeologi merupakan bagian penting dari peradaban kebudayaan manusia
masa lampau (Juliawati, 2015). Tinggalan arkeologi menjadi penting karena berfungsi
sebagai sumber data primer yang memungkinkan untuk memahami dan merekonstruksi
asal-usul, proses perubahan budaya, dan sejarah awal kehidupan manusia. Melalui analisis
artefak dan peninggalan lainnya, dapat diperoleh pengetahuan tentang peradaban, budaya,
dan peristiwa di masa lalu yang tidak terdokumentasi secara tertulis.

Secara substansial, tinggalan arkeologi di pura memiliki dimensi kesakralan yang
kuat. Dalam ajaran Hindu maupun Buddha, artefak seperti arca dan relief bukan sekadar
karya seni yang menonjolkan estetika, melainkan representasi simbolik yang sakral dan
berfungsi sebagai sarana pemujaan. Artefak-artefak ini merepresentasikan nilai-nilai
religius dan pandangan kosmologis masyarakat pendukungnya, serta memegang peranan
penting dalam struktur ritual masyarakat Bali sebagai media penghubung antara umat
dengan aspek ketuhanan.

Salah satu situs yang memiliki signifikansi arkeologis tersebut adalah Pura Beji
Langon yang terletak di Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung.
Berdasarkan naskah kuno, situs ini dibangun pada masa akhir pemerintahan Bali Kuno,
sekitar tahun 1335 M, oleh Ki Kebo Taruna, seorang patih yang juga melakukan pemugaran
terhadap sejumlah pura penting di wilayah tersebut. Di kompleks pura ini ditemukan ragam
tinggalan arkeologi yang bervariasi, mulai dari arca perwujudan bhatara-bhatari, arca kinari,
dwarapala, relief, hingga struktur candi tebing dan petirtaan yang masih berfungsi aktif
dalam ritual penyucian. Salah satu hal penting yang patut mendapat perhatian dalam
penelitian terhadap peninggalan di Pura Beji Langon Desa Kapal, Kecamatan Mengwi,
Kabupaten Badung. Tinggalan arkeologi tersebut meliputi berbagai artefak seperti arca,
relief, bagian dari struktur bangunan suci, dan elemen lainnya yang mengandung makna
simbolik serta kesakralan. Tinggal arkeologi merupakan representasi simbolik yang sakral
dalam ajaran Hindu dan Buddha yang berfungsi sebagai sarana pemujaan (Suantika, 2015).
Dalam ajaran Hindu maupun Buddha, peninggalan semacam ini tidak sekadar memiliki
fungsi estetis, melainkan juga merepresentasikan nilai-nilai religius dan pandangan
kosmologis yang mendalam.

Tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Beji Langon menampilkan ragam bentuk
visual yang merepresentasikan tokoh-tokoh mitologis serta Dewa-Dewi dalam kepercayaan
Hindu. Tinggalan arkeologi merupakan salah satu seni dari masa lampau yang mempunyai
nilai estetis religius (Dewi, 2018). Meski pengenalan terhadap bentuk, fungsi, dan makna
setiap temuan di Pura Beji Langon masih jarang dibahas dalam kajian ilmiah. Pengetahuan
masyarakat setempat mengenai tinggalan tersebut umumnya diwariskan secara lisan dan
belum terdokumentasi secara terstruktur. Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang
mendalam melalui pendekatan arkeologi ikonografi untuk mengungkap bentuk, fungsi, dan
makna masing-masing temuan.

162



Selain sebagai objek seni, temuan arkeologi memiliki peran penting dalam struktur
ritual masyarakat Bali. Peninggalan arkeologi pada umumnya dibuat dari bahan batu padas
dan mendominasi jenis arca, relief, dan struktur bangunan candi (Putra 2018). Setiap arca
memiliki fungsi tersendiri, yang berkaitan erat dengan sistem kepercayaan, struktur pura,
serta konsepsi kosmologi masyarakat setempat. Desa Kapal sendiri merupakan wilayah
yang kaya akan jejak arkeologis. Penelitian sebelumnya di wilayah ini lebih banyak
menyoroti keberadaan Pura Sada (Pura Puru Sada), yang juga memiliki kaitan historis
dengan tokoh Ki Kebo Taruna. Penelitian terhadap Pura Puru Sada telah dilakukan untuk
melihat aspek sejarah, struktur, dan fungsinya sebagai cagar budaya dan media pendidikan.
Meskipun berada dalam satu kesatuan historis dan kewilayahan dengan Pura Sada, perhatian
ilmiah terhadap Pura Beji Langon masih sangat minim dibandingkan dengan situs-situs
besar lainnya di sekitarnya.

Kondisi ini memunculkan urgensi penelitian yang mendesak di Pura Beji Langon.
Meskipun situs ini menyimpan potensi data arkeologi yang besar, pengenalan terhadap
bentuk, fungsi, dan makna setiap temuannya masih jarang dibahas dalam kajian ilmiah.
Pengetahuan mengenai sejarah dan makna filosofis tinggalan tersebut umumnya hanya
diwariskan secara lisan dan belum terdokumentasi secara terstruktur, sehingga
dikhawatirkan pemaknaan mendalam atas warisan ini dapat kabur atau hilang seiring waktu.
Oleh karena itu, penelitian mendalam menggunakan pendekatan arkeologi ikonografi sangat
diperlukan untuk mengungkap dan mendokumentasikan nilai-nilai luhur, fungsi ritual, serta
identitas spiritual yang terkandung dalam tinggalan arkeologi di situs ini.

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana bentuk tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Beji Langon, Kelurahan
Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung?

2. Apa fungsi dan makna simbolik yang terkandung dibalik tinggalan arkeologi di Pura
Beji Langon dalam konteks sosial-religius masyarakat setempat?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis arkeologi
ikonografi. Pendekatan ini dipilih karena dinilai relevan untuk mengungkapkan secara
mendalam bentuk morfologi, fungsi, serta makna simbolik dari tinggalan arkeologi yang
terdapat di Pura Beji Langon, Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung.
Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti untuk menafsirkan data secara kontekstual,
dengan menitikberatkan pada interpretasi simbol dan fungsi budaya yang terkandung dalam
artefak keagamaan. Lokasi penelitian dipusatkan di Pura Beji Langon, sebuah situs yang
hingga kini masih berperan aktlf dalam aktivitas ritual mas arakat Hindu Bali.

~. e

Gambar 1. peta lokasi penelitian di Pura BEJI Langon
Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi data primer dan data sekunder.
Data primer diperoleh melalui observasi langsung terhadap objek penelitian berupa arca,

163



relief, dan struktur Beji yang didokumentasikan melalui foto serta video. Selain itu, peneliti
juga melakukan wawancara mendalam dengan pemangku pura, tokoh adat, dan masyarakat
penyungsung yang memiliki pengetahuan mengenai sejarah maupun fungsi sakral dari
tinggalan arkeologi tersebut. Sementara itu, data sekunder dikumpulkan melalui kajian
pustaka, meliputi literatur ilmiah, buku-buku, jurnal arkeologi, serta manuskrip kuno yang
memuat informasi mengenai sejarah Bali Kuno dan peran situs Beji Langon dalam tradisi
keagamaan masyarakat setempat.

Teknik pengumpulan data dilakukan secara observasi partisipatif, yakni pengamatan
langsung di lapangan dengan keterlibatan peneliti dalam situasi sosial budaya masyarakat
sekitar pura. Wawancara yang digunakan bersifat semi-terstruktur, sehingga
memungkinkan peneliti memperoleh informasi mendalam sekaligus fleksibel terhadap
perspektif narasumber. Selanjutnya, studi pustaka digunakan untuk memperkaya
interpretasi lapangan dan memberikan dasar teoritis bagi analisis.

Data yang terkumpul dianalisis dengan menggunakan metode analisis morfologi,
ikonografi, serta interpretasi fungsi dan makna. Analisis morfologi dilakukan untuk
mengidentifikasi ciri fisik artefak, seperti bentuk, bahan, teknik pahatan, dan atribut visual
lainnya. Analisis ikonografi berfokus pada penguraian simbol, figur mitologis, dan
representasi religius yang terkandung dalam arca maupun relief. Sedangkan analisis fungsi
dan makna dilakukan dengan menempatkan temuan arkeologi dalam konteks sosial-
keagamaan masyarakat Bali, sehingga dapat diketahui peran artefak tidak hanya sebagai
karya seni, tetapi juga sebagai sarana ritual yang mengandung nilai religius dan kosmologis.

Metode penyajian data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dan interpretatif. Seluruh data disajikan secara sistematis mengikuti alur analisis,
dimulai dari pemaparan data primer hasil observasi berupa visual (foto dan video) yang
didukung oleh teks naratif untuk mendeskripsikan temuan morfologis seperti bentuk, bahan,
dan teknik pahatan. Selanjutnya, penyajian data beralih ke analisis interpretatif dengan
memaparkan hasil analisis ikonografi untuk mengurai makna simbolis dan figur mitologis,
di mana temuan visual ini dikaitkan dengan data sekunder dari studi pustaka. Data primer
hasil wawancara mendalam juga disajikan secara naratif atau melalui kutipan untuk
menjelaskan analisis fungsi dan makna artefak dalam konteks sosial-keagamaan
masyarakat.

Untuk menjamin keabsahan, metode penyajian utama penelitian ini mengandalkan
teknik triangulasi, di mana setiap interpretasi disajikan sebagai sintesis komprehensif yang
membandingkan dan mengintegrasikan data hasil observasi lapangan, temuan wawancara,
serta landasan teoretis dari literatur, sehingga interpretasi yang diperoleh bersifat lebih valid,
objektif, dan komprehensif. Dengan demikian, metode ini diharapkan mampu menghasilkan
kajian yang tidak hanya mendeskripsikan wujud tinggalan arkeologi, tetapi juga menggali
pemaknaan mendalam atas fungsinya dalam kehidupan religius masyarakat Bali.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pura Beji Langon telah berdiri sejak abad ke-14 dan tetap terjaga hingga sekarang,
baik dari segi bangunan maupun fungsinya dalam kehidupan masyarakat. Kata Beji dalam
bahasa Bali merujuk pada petirtaan atau sumber air yang umumnya digunakan untuk
kepentingan upacara keagamaan maupun kebutuhan sehari-hari. Nama asli situs ini adalah
Beji Dedari, namun masyarakat lebih mengenalnya dengan sebutan Beji Langon karena
berada di Banjar Langon. Berdasarkan naskah kuno Beji Langon dibangun pada tahun 1335
M yakni pada masa akhir pemerintahan Bali Kuno. Pura Beji Langon dibangun oleh Ki
Kebo Taruna, seorang patih asal Blahbatuh, Gianyar, yang merupakan keturunan dari Mpu
Sidi Mantra. Atas perintah penguasa Bali saat itu, ia mendapat tugas untuk melakukan

164



pemugaran sejumlah pura, termasuk Pura Sada. Selain melaksanakan tugas restorasi, Ki
Kebo Taruna juga mendirikan sebuah tempat pemandian atau kayehan yang kemudian
dikenal dengan nama Beji Langon. Lokasinya berada di tepi Sungai Penet dengan mata air
alami yang keluar dari batu padas. Keistimewaannya, sumber air ini tidak pernah kering
bahkan di musim kemarau, yang menandakan bahwa air tersebut berasal dari akuifer bawah
tanah.

Secara fungsional, Pura Beji Langon berfungsi sebagai lokasi pesucian (penyucian)
Ida Bhatara yang berstana di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Kapal, yaitu Pura Desa, Pura
Dalem, dan Pura Puseh. Keunikan arsitektur pura ini, yang diperkirakan berasal dari abad
ke-14, adalah penggunaan material batu padas (paras) untuk hampir seluruh palinggih
(bangunan suci). Selain itu, di tebing-tebing di sekitar areal Pura Beji Langon yang berlokasi
di tepi Sungai Penet ini, terdapat berbagai pahatan yang merupakan tinggalan arkeologi.
Bentuk Tinggalan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan
Mengwi, Kabupaten Badung
1. Arca Kinari

Arca Kinari adalah arca yang umumnya dipasangkan dengan arca Kinara. Dalam
mitologi Hindu-Buddha makhluk ini digambarkan sebagai makhluk kahyangan berwujud
burung dengan kepala manusia. Arca kinari di Pura Beji Langon digambarkan dalam posisi
duduk dengan kedua kaki dilipat ke belakang di atas lapik padmasana ganda (kondisi arca
saat ini ditutup dengan kain), sementara kedua tangannya memegang kedua pahanya.
Bagian punggung arca dihiasi sayap besar yang terbuka ke arah belakang. Wajah arca sudah
tidak dapat dikenali secara jelas karena mengalami keausan. Rambutnya ditata tinggi
menyerupai menyerupai ikat kepala yang melingkar upavita makuta yakni mahkota
berbentuk ikat dahi yang diberi hiasan pada bagian atasnya. Sedangkan tubuhnya
mengenakan kemben atau kain penutup dada. Pada telinganya terpasang anting subeng,
lehernya dihiasi kalung hara, dan bagian tubuh arca saat ini dikenakan kain penutup
tambahan serta ditumbuhi lumut dan liken.

e 123

Gambar 2 Arca Kinari
2. Arca Perwujudan Bhatara

Arca Leluhur atau bhatara-bhatari, adalah arca yang mengenakan pakaian dan
perhiasan seperti arca dewa, namun tidak mengenakan atribut yang dapat dihubungkan
dengan dewa tertentu dan hanya memiliki dua tangan saja. Arca perwujudan bhatara di Pura
Beji Langon digambarkan dengan sikap duduk bersila di atas lapik padmasana ganda
dengan kedua tangan didepan perut membentuk sikap dhyana mudra, Arca ini mengabarkan
ekspresi tenang dengan mata setengah terpejam dan bibir mengatup, mahkota pada bagian
kepala berbentuk bunga teratai berteras, memakai anting (kundala), dan memakai kalung
(hara), terdapat dua garis di leher yang menandakan orang suci, memiliki badan yang cukup

165



proporsional, bagian stela bermotif cukup raya, dan pada arca penuh ditumbuhi lumut dan
liken

Gambar 3. Arca Bhatara
3. Arca Perwujudan Bhatari

Arca Leluhur atau bhatara-bhatari, adalah arca yang mengenakan pakaian dan
perhiasan seperti arca dewa, namun tidak mengenakan atribut yang dapat dihubungkan
dengan dewa tertentu dan hanya memiliki dua tangan saja. Arca perwujudan bhatari di Pura
Beji Langon dapat digambarkan dengan duduk bersila di atas lapik padmasana ganda, arca
ini mengenakan mahkota susunan bunga berteras dengan kondisi mahkota pecah di bagian
sisi kiri, arca ini memiliki raut wajah yang tenang dengan kedua mata terbuka, kedua telinga
mengenakan keyura (anting-anting), bagian leher terdapat dua garis yang menandakan
orang suci, memiliki badan yang cukup proporsional dengan kedua payudara yang
menonjol, mengenakan ikat pinggang yang bermotifkan bunga, sikap tangan dengan kedua
tangan berada di atas paha, dan dengan kondisi stela pecah di bagian kiri atas, pada arca
penuh ditumbuhi lumut dan liken.

Gambar 4. Arca Perwujudan Bhtari

4. Arca Perwujudan Megalitik 1

Arca ini digambarkan dalam posisi duduk bersila (padmasana) di sebuah lapik
berbentuk kotak. Kedua tangan arca terdapat di depan dada dengan sikap anjali mudra yang
bisa dimaknai sebagai simbol penghormatan, doa dan bhakti atau pemujaan. Bentuk wajah
arca ini dengan kedua mata terbuka, hidung besar, bibir tebal, serta telinga panjang tanda
kebijaksanaan dan pencerahan. Tubuhnya tampak tegap dengan perut menonjol
menandakan kemakmuran dan bagian kepala memiliki tonjolan menyerupai ikat kepala atau
simpul rambut. serta terdapat ikat pinggang (mekhala) sederhana yang melingkari arca dan
pada arca penuh ditumbuhi lumut dan liken yang menandakan jika arca perwujudan
merupakan seorang pertapa atau resi.

166



Gambar 5. Arca PerWl?j?u‘dan Megalitik 1

5. Arca Perwujudan Megalitik 2

Arca ini digambarkan dalam posisi duduk bersila padmasana diatas lapik berbentuk
kotak, posisi ini merupakan posisi meditasi dan kemurnian, dengan kedua tangan terdapat
di depan dada dengan sikap anjali mudra tanda penghormatan, doa, dan pemujaan (bhakti),
wajahnya memperlihatkan ekspresi tenang dengan kedua mata terbuka. Terdapat mahkota
makuta di atas kepala simbol dari kekuasaan tinggi, dan telinganya dibuat besar menonjol,
terdapat anting (kundala) lambang status bangsawan, di kedua tangannya terdapat gelang
tangan (kankana) , gelang lengan (keyura) yang terlihat jelas pada tangan kiri namun tidak
terlihat jelas pada lengan kanan karena sudah ditumbuhi lumut dan liken. Kalung (hara)
terdapat menghiasi arca, pada bagian bawah terdapat kain yang menutupi bagian kaki.
Perhiasan (abharana) yang menghiasi arca seperti mengartikan jika sosok yang
digambarkan bukanlah seorang pertapa, resi atau biasa.

J" | & A
Gambar 6. Arca Perwujudan Megalitik 2

6. Arca Dwarapala 1

Dwarapala dalam bahasa sansekerta Dwara : pintu dan Pala : Penjaga, yang dapat
diartikan sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang berperan penting dalam menjaga
kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini digambarkan dengan posisi setengah
berjongkok, dengan kaki kanan diangkat dan ditekuk dan kaki kiri lurus seolah bersikap
siaga tempur. Ekspresi wajah yang menyeramkan wujud dari krodha atau kemarahan suci,
matanya besar dan kedua mata terbuka melambangkan kewaspadaan penuh dan penglihatan
tajam yang mampu melihat kejahatan tak kasat mata, mulutnya terbuka lebar hingga
memperlihatkan gigi-giginya yang bertaring menjadi ciri khas utama dari raksasa atau roh
penjaga alam, taring merupakan simbol kekuatan hewani dan kemampuan untuk melahap
atau menghancurkan rintangan namun dalam konteks ini bisa diartikan sebagai
menghancurkan energi negatif. Arca ini digambarkan dengan tubuh yang gempal dan

167



berotot tanda kekuatan. Terdapat gelang tangan (kankana),arca ini berdiri di atas lapik yang
terukir ukiran sulur-suluran lambang dari kesuburan dan pada arca penuh ditumbuhi lumut
dan liken.

PR e

Gamar7. Arca Da'rap“ala 1

7. Arca Dwarapala 2
Arca dwarapala adalah arca sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang
berperan penting dalam menjaga kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini
digambarkan duduk bersila (padmasana) dengan tangan terlipat tangan kanan di atas tangan
kiri (Dhayana Mudra) , simbol ketenangan batin dan pencapaian kebijaksanaan yang tinggi.
Wajah tenang dengan senyum tipis dapat diartikan sebagai welas asih (Karuna) dan
kedamaian batin, telinga panjang tanda kebijaksanaan , dengan wajah bulat, mata terbuka
lebar yang pada konteks ini, karena arca tidak digambarkan dengan wajah garang, dapat
diartikan sebagai kesadaran penuh bukan waspada seperti arca sebelumnya. Tubuhnya
gempal, berotot tanda kekuatan, dan berperut buncit tanda kemakmuran, arca mengenakan
gelang tangan kankana, berpakaian sederhana berupa kain dari perut hingga kaki, berdiri di
atas lapik berhias ukiran sulur yang merupakan lambang kemakmuran, serta beberapa
bagian arca ditumbuhi lumut dan Iikfn.

)" R

Gambar 8. Arca Dwarapala 2

8. Arca Dwarapala 3

Arca dwarapala adalah arca sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang
berperan penting dalam menjaga kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini
digambarkan dengan dengan posisi setengah berjongkok, dengan kaki kanan dan ditekuk
tanda kewaspadaan dan siap tempur, kaki kiri lurus tangan kiri menutupi telinga, gerakan
tangan ini bisa diartikan sebagai penolakan, menolak mendengar kata-kata kotor dan niat
jahat dari makluk-makluk yang mengunjungi petirtaan, namun bisa juga diartikan sebagai
simbol konsentrasi, karena dengan menutup satu indra pendengaran dapat mempertajam
indra lainnya dalam mengawasi. Tangan kanan ditekuk ke depan, kemungkinan besar
tangan ini dulu memegang senjata seperti gada atau pasa, hamun sudah tidak dapat dilihat
wujudnya karena sudah aus dimakan usia. Mulutnya tampak terbuka dan matanya bulat
tanda kemarahan suci (krodha) namun pada bagian kepala sudah tidak terlihat jelas
bentuknya karena ditumbuhi lumut. Terdapat tali kasta (upavita) menandakan arca ini

168



perwujudan dari entitas ilahi yang terikat oleh hukum suci (Dharma), lengan kanan tidak
terlihat jelas, namun terdapat gelang tangan (kankana). Kain pada arca ini terdapat motif
garis-garis,, terdapat juga motif yang menyerupai sirip ikan selaras dengan bentuk kepala
arca ini yang seperti kepala ikan yang dapat diartikan, jika arca ini difungsikan sebagai roh
penjaga air dan pada konteks ini arca dwarapala ini merupakan penjaga petirtaan Beji
Langon, namun beberapa bagian arca ditumbuhi lumut dan liken.

2 S,

Gambar 9. Arca Dwarapala 3

9. ArcaBinatang 1

Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis dengan bentuk menyerupai singa
atau makhluk penjaga suci. Bagian kepala arca ini memiliki rahang besar yang terbuka
menampakkan deretan gigi taring yang tajam wujud dari kemarahan suci (khodra), dengan
telinga tegak tanda kewaspadaan terhadap bahaya yang mendekat dan sepasang tanduk di
atasnya lambang kekuasaan dan kekuatan supernatural. Pada sisi tubuhnya terdapat ukiran
menyerupai sayap menandakan jika arca ini bukan makhluk biasa tetapi entitas ilahi yang
mampu bergerak cepat melintasi alam, sementara di lehernya terpasang kalung hias. Tubuh
terlihat dalam posisi jongkok dengan keempat kakinya. Bagian ekornya berbentuk
menggulung serta pada bagian arca ditumbubhi qutdn liken.

Ga

10. Arca Binatang 2
Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis dengan bentuk menyerupai
harimau. Harimau adalah simbol dari kekuatan, kekuasaan, dan keberanian, kepala arca
berbentuk menyerupai hewan harimau, dengan mulut terbuka menampilkan deretan taring
yang menonjol. Bagian telinga digambarkan melingkar dengan bentuk dengan kedua
matanya terbuka melambangkan kewaspadaan, arca ini digambarkan selalu terjaga dan
waspada dalam mengawasi dan mendengarkan segala ancaman, dan di bagian tubuhnya
dihiasi seperti motif garis-garis seperti harimau. Dengan posisi jongkok dengan keempat
kakinya tanda hendak menerkam. Sayangnya, pada bagian arca ditumbuhi lumut dan liken
namun berdasarkan atributnya dapat diidentifikasi jika arca ini merupakan makhluk penjaga

dalam wujud harimau, fungsinya sama seperti dwarapala atau singa penjaga.

169



11. Arca Binatang 3

Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis yang memiliki kemiripan
dengan hewan lembu. Kepalanya berbentuk memanjang dengan mulut yang terbuka lebar,
menampakkan taring-taring runcing, kedua matanya terbuka, telinga menyerupai telinga
babi, dalam beberapa tradisi babi terutama babi hutan merupakan simbol kekuatan bumi
yang primal dan keganasan, hidung panjang menyerupai belalai gajah, lambang kemampuan
untuk menyedot energi negatif. Tubuhnya digambarkan dalam bentuk seperti lembu dalam
posisi jongkok dengan keempat kakinya tanda siap menerkam. Pada bagian lehernya terukir
kalung berbentuk vajra, dalam bahasa sanskerta diartikan sebagai halilintar atau intan,
merupakan senjata ilahi Dewa Indra, melambangkan kekuatan tak tergoyahkan, pencerahan
dan sifat yang tidak bisa dihancurkan, Permukaan tubuhnya dipenuhi ragam hias bermotif
bulat bisa direpresentasikan sebagai permata yang merupakan lambang kekayaan suci yang
dijaga atau sisik. Pada ekor arca ini digambarkan seperti ekor kuda tanda kecepatan, stamina
dan kekuatan , sama seperti arca-arca sebelumnya pada bagian arca ditumbuhi lumut dan
liken.

12. Fragmen Arca

Fragmen arca ini digambarkan berdiri tegak (Samabhanga) di atas lapik, dengan kedua
tangan berada di depan dada seolah memegang kanjut, meskipun detailnya sudah tidak
terjaga dengan baik. Tubuh arca tampak ramping dengan pahatan yang sederhana, sehingga
diduga bahwa arca ini merepresentasikan sosok figur penjaga suci serta kondisi fragmen
arca ditumbuhi dengan lumut dan liken .

170



Gambar 13. Fragmen Arca

13. Candi Tebing 1

Obijek ini diduga candi yang terdapat pelinggih atau altar pemujaan. Dibangun secara
secara bertingkat dan berundak-undak seperti merepresentasikan punden berundak yang
merupakan tempat pemujaan di zaman prasejarah megalitikum. Konsep berundak-undak ini
menggunakan konsep mikrokosmos gunung mahameru yang diceritakan secara turun
temurun sebagai tempat tinggal para dewa. Ukiran pada objek ini diukir secara berulang
pada tiap tingkatannya, diduga motif awan (mega mendung) sederhana pada tingkatan atas
simbol kahyangan atau surga, pada tingkatan kedua dan ketiga tidak terlihat jelas namun
diduga motif yang dipahat merupakan motif sulur-suluran (lung-lungan) yang merupakan
lambang dari kesuburan, kehidupan dan alam duniawi yang tumbuh dan merambat naik
menuju kesucian. Sedangkan bagian belakang objek berukuran besar dan menempel pada
tebing, tidak terdapat terdapat motif dr]‘sudah menyatu dengan tumbuh-tumbuhan.

Gambar 14. Candi Tebing 1
14. Candi Tebing 2
Sama seperti candi sebelumnya, bagian belakang objek menempel pada tebing, tidak
terlihat jelas bentuknya dikarenakan sudah ditumbuhi tumbuhan paku yang rimbun.
Terdapat dua pelinggih sederhana di bagian depan candi yang terbuat dari batu bata merah
dan menyerupai padmasana, berbeda dengan bagian belakang candi yang terbuat dari
batuan alam. Dua pelinggih sama-sama digunakan sebagai tempat peletakan arca dan

terdapat sebuah fragmen arca diantara dua pelinggih tersebut.

b
Gambar 15. Candi Tebing2

171



15. Relief Kala

Relief ini menyerupai wujud Kala atau Karang Bhoma yang diapit oleh dua batu
berbentuk geometris. Ornamen kedok wajah raksasa ini digambarkan dengan mata besar
melotot, hidung besar, bergigi besar, bertaring atas dan bawah wujud dari kemarahan suci
(Ghora), relief ini digambarkan dengan menjulurkan lidah yang merupakan gesture
penolakan, peringatan agar membuat roh jahat menjauh. Relief ini tidak memiliki rahang
bawah melambangkan kemampuannya yang tak terpuaskan untuk melahap kejahatan,
namun pada bagian bawah lidah terdapat ukiran berbentuk daun sirih (kinang) simbol dari
penghormatan, keramahtamahan, kehidupan dan kesucian ritual, hal ini seperti mengartikan
jika arca ini galak kepada roh jahat namun ramah terhadap makhluk yang datang dengan
niat baik, terdapat juga motif sulur-suluran (lung-lungan) lambang dari kesuburan yang
menghiasi bagian atas dan bawah relief membuat kesan seolah relief ini menyatu dengan
alam.

Gambar 16. Relief Kala

Fungsi Temuan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan
Mengwi, Kabupaten Badung

Tinggalan arkeologi memiliki fungsi yang erat kaitannya dengan peran masyarakat
yang menggunakannya (Sumerta & Basudewa, 2016). Fungsi tinggalan arkeologi di Pura
Beji Langon, Desa Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung pada dasarnya berkaitan
dengan upaya masyarakat pendukungnya dalam memenuhi kebutuhan rohani. Di kawasan
pura ini ditemukan berbagai tinggalan arkeologi berupa arca, relief, dan candi tebing yang
mencerminkan perpaduan tradisi Hindu-Buddha serta pengaruh tradisi megalitik. Beberapa
di antaranya adalah:
1. Arca Kinari dan Arca Perwujudan

Arca kinari yang biasanya dipasangkan dengan arca kinara, dalam mitologi Hindu-
Buddha digambarkan sebagai makhluk kahyangan berwujud burung berkepala manusia.
Mereka berperan sebagai penjaga pohon kalpataru sekaligus seniman yang
mempersembahkan pertunjukan kesenian di istana kahyangan (Susanti & dkk, 2025). Arca
perwujudan dalam tradisi Hindu-Budha, arca perwujudan leluhur atau bhatara-bhatari
merupakan arca yang memakai pakaian dan hiasan seperti arca dewa tetapi tidak
mempunyai atribut yang dapat dihubungkan dengan arca dewa tertentu. Arca tersebut
dibuat dalam bentuk simbolis yang dipercaya sebagai manifestasi dari dewa atau tokoh suci
yang dimuliakan. Arca tersebut dianggap sebagai simbol dan perantara hadirnya aspek
ketuhanan sehingga umat dapat menyalurkan doa, bhakti, dan persembahan melalui
wujudnya. Arca Kinari dan arca perwujudan di Pura Beji Langon berfungsi sebagai media
pemujaan kepada dewa-dewi sekaligus dimaknai sebagai benda sakral.
2. Arca Megalitik

Pada masa prasejarah, arca megalitik memegang peranan penting dalam aspek religius
maupun sosial masyarakat pendukungnya. Arca ini umumnya memiliki fungsi religi atau

172



upacara, yang menunjukkan bahwa masyarakat pada masa itu telah memiliki keyakinan dan
praktik spiritual yang berkaitan erat dengan penghormatan terhadap leluhur. Selain itu,
keberadaan arca tersebut juga dipandang sebagai simbol kehadiran leluhur di tengah
kehidupan masyarakat, sehingga berfungsi sebagai perantara dalam melakukan komunikasi
spiritual melalui berbagai ritual dan persembahan. Candi Tebing

Secara umum candi berfungsi sebagai bangunan sakral yang dimanfaatkan dalam
aktivitas keagamaan pada masa Hindu-Budha di Indonesia. candi memiliki tiga fungsi
utama. Pertama, sebagai pusat peribadatan yang dapat dilakukan secara kolektif maupun
individual. Kedua, berperan sebagai tempat suci yang diyakini menjadi kediaman para dewa
yang diwujudkan dalam bentuk arca-arca. Ketiga, berfungsi sebagai media pemujaan
terhadap raja atau tokoh yang telah mangkat yang kemudian dipuja sebagai leluhur melalui
proses pendharmaan (Muhammad, 2016).

Bali memiliki ciri khas berupa candi tebing yaitu bangunan suci yang dipahat langsung
pada dinding tebing atau batu besar. Keberadaan candi tebing di Bali cukup melimpah salah
satunya dapat ditemukan di Pura Beji Langon. Candi tebing di Pura Beji Langon berfungsi
sebagai sarana pemujaan kepada para dewa-dewi yang berstana di pura tersebut.

3. Arca Dwarapala, Arca Binatang, dan Relief Kala

Arca dwarapala dipandang sebagai lambang penjaga dan pelindung yang memiliki
peran utama dalam menjaga kesucian serta keamanan area suci, baik pura maupun candi.
Keberadaan dwarapala diyakini sebagai pengawal spiritual yang berfungsi melindungi
kawasan sakral dari ancaman. Arca binatang yang memiliki perawakan menyeramkan di
yakini berfungsi sebagai penjaga pintu masuk area suci dari pengaruh ancaman pengaruh
negatif. Sama dengan hal tersebut, relief kala yang umumnya ditempatkan di bagian candi
memiliki peran serupa, yakni sebagai penjaga pelindung dan penolak dari marabahaya atau
roh-roh jahat (Herliyanti 2020). Dengan demikian arca dwarapala, arca binatang, dan relief
kala di Pura Beji Langon sama-sama berfungsi sebagai elemen penjaga gerbang yang
menegaskan kesucian ruang sakral serta menjaga kemurniannya dari berbagai ancaman
yang hendak memasuki area suci dan memiliki sebagai benda sakral di Pura Beji Langon.
Makna Tinggalan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan
Mengwi, Kabupaten Badung

Pura Beji Langon memiliki daya tarik tersendiri, terutama karena adanya arca gajah
kuno yang sudah ada ratusan tahun. Arca ini dibuat dari batu padas dan dianggap sebagai
simbol kekuatan serta kebijaksanaan. Dalam tradisi Hindu, gajah sering dikaitkan dengan
Dewa Ganesha, yang melambangkan ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan. Kehadiran arca
gajah ini memberikan nilai sejarah yang tinggi kepada Pura Beji Langon, yang tidak hanya
berfungsi sebagai pusat spiritual, tetapi juga menjadi situs budaya dengan banyak
peninggalan bersejarah.

Arca gajah di sini juga memiliki nilai spiritual yang mendalam. Banyak pengunjung
datang untuk melihat arca ini dengan harapan mendapatkan berkah dan perlindungan.
Sebagai salah satu artefak bersejarah yang bernilai tinggi, arca gajah ini menjadi simbol
kebesaran Pura Beji Langon dan perannya dalam keagamaan serta sosial masyarakat Bali.

Terdapat candi tebing di Pura Beji Langon yang diyakini sebagai sumber mata air suci
(klebutan) yang digunakan untuk ritual keagamaan. Selain itu, candi ini memiliki gaya
arsitektur yang unik dimana diukir pada dinding tebing yang curam. Di samping itu, terdapat
arca kinari yang diyakini sebagai perwujudan Dewi Gangga, salah satu Dewi yang dipuja
masyarakat Hindu sebagai lambang kesuburan. Arca Siwa Mahadewa sendiri memiliki
makna kebesaran dan keagungan Sang Dewa. Dimana hal ini selaras dengan fungsi pura ini
sendiri yang digunakan dalam kegiatan suci keagamaan.

173



Arca lainnya memiliki makna yang lebih kurang sama dengan arca di pura lainnya,
sebagai perwujudan sekaligus pelengkap dari tempat suci peribadatan umat Hindu.
Meskipun ada beberapa tinggalan yang belum diketahui maknanya yang lebih spesifik,
namun secara umum dapat disimpulkan bahwa setiap tinggalan memegang aspek penting
yang menjadikan Pura Beji Langon sebagai tempat suci yang patut dijaga dan dilestarikan
keberadaannya.

Secara keseluruhan, Pura Beji Langon adalah tempat yang menggabungkan berbagai
elemen penting dalam tradisi Hindu Bali. Mulai dari pemujaan terhadap dewi-dewi penting,
sampai pelaksanaan ritual air suci, serta adanya peninggalan sejarah yang memperkaya
budaya pura ini. Mata air di pura ini bukan hanya sumber kehidupan secara fisik, tetapi juga
menjadi simbol spiritual yang menjaga hubungan antara manusia dengan alam dan dewa-
dewi.

Kehadiran Pura Beji Langon di Desa Kapal sangat penting bagi masyarakat sekitar
serta seluruh umat Hindu Bali. Pura ini menjadi tempat suci yang menjaga tradisi pemujaan
terhadap alam, khususnya air, sebagai simbol kesucian dan kehidupan. Pura Beji Langon
juga menunjukkan bagaimana budaya dan agama Hindu Bali berkembang selama berabad-
abad sekaligus menjaga akar spiritual yang kuat.

KESIMPULAN

Tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon mencerminkan kekayaan budaya serta
spiritualitas masyarakat Desa Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung yang
diwariskan secara turun-temurun. Tinggalan berupa arca, relief, dan struktur candi yang
terdapat di kawasan Pura Beji Langon tidak hanya memiliki nilai artistik, melainkan juga
berperan sebagai sarana religius dan simbolis yang memperkuat hubungan manusia dengan
kosmologi Hindu. Setiap artefak memiliki fungsi sakral tertentu, mulai dari arca sebagai
manifestasi dewa sekaligus pelindung, relief kala sebagai penangkal energi negatif, hingga
candi tebing dan petirtaan yang difungsikan dalam ritual penyucian. Keseluruhan tinggalan
ini menegaskan kedudukan Pura Beji Langon sebagai pusat spiritual.

Eksistensi Pura Beji Langon menunjukkan kepentingan pelestarian warisan arkeologi
sebagai bagian dari identitas budaya Bali. Upaya pelestarian yang berkesinambungan perlu
dilakukan melalui konservasi fisik maupun pendokumentasian ilmiah, sehingga nilai-nilai
luhur yang terkandung di dalamnya dapat dipahami dan diwariskan kepada generasi
berikutnya. Dengan demikian, Pura Beji Langon tidak hanya berfungsi sebagai tempat
pemujaan religius, tetapi juga menjadi simbol kejayaan sejarah, budaya, dan spiritualitas
masyarakat Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung.

DAFTAR PUSTAKA

Dewi, I. A. M. K., Aryana, A. G., & Titasari, C. P. (2019). Tinggalan Arca di Pura Puseh Desa Bale
Agung Bukian, Payangan, Gianyar. Jurnal Humanis, Fakultas limu Budaya Unud, 22(2), him
297-305

Herliyanti, N. S. I. (2020).Kajian Bentuk Dan Makna Ragam Hias Pada Relief Kepala Kala Di Candi
Bajang Ratu, Mojokerto. Racana: Jurnal Pendidikan Seni dan Budaya, 1(1), 18-25.

Juliawati, P. E. (2015). Proses pembentukan budaya tinggalan arkeologi di Kabupaten Badung. In
Forum Arkeologi Bali, 28(1). 47-56.

MUHAMMAD, A. N. S. (2016). Kajian Arsitektur Dan Fungsi Candi Kendalisada Di Situs Gunung
Penanggungan. Avatara: Jurnal Pendidikan Sejarah, 4(3), 1035-1045.

Paramadhyaksa, I. N. W., Suryada, I. G. A. B., & Primayatna, I. B. (2013). Konsepsi Oposisi Biner
Dalam Pengarcaan Pasangan Dwarapala Pada Kori Agung Di Bali. In Forum Arkeologi 26(2),
153-168.

Putra, I. K. D. T. A., Palguna, I. K. E., & Prabhawa, I. K. Y. (2024). Eksistensi Tradisi Megalitik Di

174



Pura Hyang Api Tanah Mel Desa Munduk, Banjar, Buleleng. Widya Dana: Jurnal Penelitian
IImu Agama dan Kebudayaan, 2(2), 144-153.

Putra, P. P. A., Redig, I. W., & Aryana, A. G. (2018). Variasi Ikonografi Arca-Arca Perwujudan
Perunggu Koleksi Museum Bali Dan BPCB Bali-Nusa Tenggara. Humanis, 22(1), 41-47.

Raka Dewantara, A. A. G., Srijaya, I. W., & Sapta Jaya, I. B. (2020). Kajian Ikonografi dan Fungsi
Arca Hindu-Buddha di Pura Agung Batan Bingin Pejeng Kawan. Humanis, 24(3), 266.

Sanjaya, I. P. A. E. & Sugiarta, . W. (2013). Pura Puru Sada Sebagai Cagar Budaya Dilihat dari
Perspektif Sejarah, Struktur dan Fungsinya Sebagai Media Pendidikan Pewarisan Nilai
Budaya. Singaraja: Universitas Pendidikan Ganesha, 1(2), 1-10.

Setyadnya, I. M. S., Srijaya, . W., & Prawirajaya R, K. D. (2025). Tinggalan Seni Arca Di Pura
Puseh Gumi Desa Akah, Kecamatan Klungkung, Kabupaten Klungkung: Kajian Bentuk,
Fungsi, dan Makna. Jurnal llmiah Wahana Pendidikan, 11(5. A), 111-117.

Suantika, 1. W. (2015). Tinggalan Arkeologi di Pura Puseh Kiadan, Kecamatan Petang, Kabupaten
Badung: Kajian Bentuk dan Fungsi. In Forum Arkeologi, 28(2), 115-130.

Sumerata, |. W., & Basudewa, D. G. Y. (2016) Arca Bercorak Siwaistis di Kota Denpasar, Bali
Figurine with Siva Characteristic in Denpasar, Bali. Forum Arkeologi, 29(2), 93-104

Susanti, R., Suhendi, D., Amalia, R., & Wahyuni, F. S. (2025). Motif Flora Dan Fauna Pada Candi
Hindu Masa Kedatuan Sriwijaya Untuk Pembelajaran Sejarah. Jurnal Penelitian Agama
Hindu, 9(1), 71-94.

175



