
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7301 
 

 

161 
 
 

TINGGALAN ARKEOLOGI DI PURA BEJI LANGON KELURAHAN 

KAPAL, KECAMATAN MENGWI, KABUPATEN BADUNG: KAJIAN 

BENTUK, FUNGSI, DAN MAKNA 
 

I Made Bayu Tapa Wikrama1, Chandra Mujiburrachman2, Nabila Sumarno3, Talitha Kanza 

Salbila4, I Made Agus Julianto5, I Nyoman Widya Paramadhyaksa6  

bayuwikrama8@gmail.com1, chandramuji97@gmail.com2, nabilasumarno152@gmail.com3, 

talithakanza5@gmail.com4, agus.julianto@unud.ac.id5, paramadhyaksa@unud.ac.id6  

Universitas Udayana 

  

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon, Kelurahan Kapal, Kecamatan 

Mengwi, Kabupaten Badung yang memiliki nilai signifikan dalam aspek sejarah, keagamaan, dan 

budaya masyarakat. Kompleks pura ini ditemukan berbagai artefak seperti arca, relief, serta struktur 

candi yang bukan hanya berperan sebagai karya seni melainkan juga berfungsi sebagai sarana ritual 

dan simbol kosmologis dalam tradisi Hindu-Buddha. Tujuan kajian ini adalah untuk menelaah 

bentuk, fungsi, serta makna dari tinggalan arkeologi tersebut dengan menggunakan metode kualitatif 

deskriptif dan analisis ikonografi. Data penelitian diperoleh melalui observasi lapangan, 

dokumentasi, wawancara dengan pemangku dan tokoh adat serta kajian pustaka. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon menampilkan beragam representasi 

mulai dari arca perwujudan bhatara-bhatari, dwarapala, hingga figur binatang mitologis yang 

masing-masing memiliki peran religius, sakral, sekaligus sebagai penjaga kesucian pura. Selain itu, 

keberadaan candi tebing dan petirtaan berfungsi sebagai tempat pemujaan serta media penyucian 

yang hingga kini masih digunakan dalam praktik ritual masyarakat Hindu Bali. Secara keseluruhan, 

tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon memperlihatkan kesinambungan tradisi, nilai spiritual, dan 

identitas budaya masyarakat Bali, serta merupakan warisan berharga yang layak dilestarikan. 

Kata Kunci: Pura Beji Langon, Arkeologi, Arca, Bentuk, Fungsi, Dan Makna. 

 

ABSTRACT 

This study examines the archaeological remains at Pura Beji Langon, located in Desa Kapal, 

Mengwi District, Badung Regency, which hold significant value in the historical, religious, and 

cultural context of Balinese society. Within the temple complex, various artifacts such as statues, 

reliefs, and temple structures have been discovered. These remains function not only as artistic 

creations but also as ritual media and cosmological symbols within the Hindu-Buddhist tradition. 

The purpose of this research is to analyze the form, function, and meaning of these archaeological 

remains through a descriptive qualitative method and iconographic analysis. Data were collected 

through field observations, documentation, interviews with temple priests and local community 

leaders, as well as literature review. The findings reveal that the archaeological remains at Pura 

Beji Langon represent a wide variety of forms, including statues of deities (Bhatara-Bhatari), 

dwarapala guardians, and mythological animals, each serving a religious, sacred, and protective 

role for the temple. Additionally, the rock-cut shrines and sacred bathing pools function as places 

of worship and purification, which continue to play an active role in Balinese Hindu rituals today. 

Overall, the archaeological remains at Pura Beji Langon demonstrate the continuity of tradition, 

spiritual significance, and cultural identity of Balinese society, and represent an invaluable heritage 

that must be preserved. 

Keywords: Pura Beji Langon, Archaeology, Statue, Form, Function, Meaning. 

 

PENDAHULUAN 

Arkeologi memegang peranan vital dalam upaya memahami peradaban dan 

kebudayaan manusia di masa lampau. Tinggalan arkeologi, sebagai bagian penting dari 

warisan budaya, berfungsi sebagai sumber data primer yang memungkinkan peneliti untuk 

mailto:bayuwikrama8@gmail.com1
mailto:chandramuji97@gmail.com2
mailto:nabilasumarno152@gmail.com3
mailto:talithakanza5@gmail.com4
mailto:agus.julianto@unud.ac.id5
mailto:paramadhyaksa@unud.ac.id6


 
 

162 
 
 

merekonstruksi asal-usul, proses perubahan budaya, serta sejarah awal kehidupan manusia 

yang sering kali tidak terdokumentasi secara tertulis. Melalui analisis terhadap artefak dan 

peninggalan fisik lainnya, kita dapat memperoleh wawasan mendalam mengenai nilai-nilai, 

peristiwa, dan pencapaian peradaban masyarakat terdahulu. 

Dalam konteks wilayah, Pulau Bali dikenal luas memiliki kekayaan warisan budaya 

dan religius yang tercermin dari banyaknya pura yang tersebar di seluruh penjurunya. Pura-

pura di Bali tidak semata-mata berfungsi sebagai tempat peribadatan, tetapi juga menyimpan 

berbagai jejak arkeologi yang merepresentasikan perkembangan peradaban masa lalu. 

Tinggalan arkeologi yang terdapat di area pura menjadi objek yang signifikan untuk diteliti 

karena keberadaannya menjadi bukti fisik kesinambungan sejarah dan tradisi yang masih 

hidup hingga saat ini.  

Tinggalan arkeologi merupakan bagian penting dari peradaban kebudayaan manusia 

masa lampau (Juliawati, 2015). Tinggalan arkeologi menjadi penting karena berfungsi 

sebagai sumber data primer yang memungkinkan untuk memahami dan merekonstruksi 

asal-usul, proses perubahan budaya, dan sejarah awal kehidupan manusia. Melalui analisis 

artefak dan peninggalan lainnya, dapat diperoleh pengetahuan tentang peradaban, budaya, 

dan peristiwa di masa lalu yang tidak terdokumentasi secara tertulis. 

Secara substansial, tinggalan arkeologi di pura memiliki dimensi kesakralan yang 

kuat. Dalam ajaran Hindu maupun Buddha, artefak seperti arca dan relief bukan sekadar 

karya seni yang menonjolkan estetika, melainkan representasi simbolik yang sakral dan 

berfungsi sebagai sarana pemujaan. Artefak-artefak ini merepresentasikan nilai-nilai 

religius dan pandangan kosmologis masyarakat pendukungnya, serta memegang peranan 

penting dalam struktur ritual masyarakat Bali sebagai media penghubung antara umat 

dengan aspek ketuhanan.  

Salah satu situs yang memiliki signifikansi arkeologis tersebut adalah Pura Beji 

Langon yang terletak di Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung. 

Berdasarkan naskah kuno, situs ini dibangun pada masa akhir pemerintahan Bali Kuno, 

sekitar tahun 1335 M, oleh Ki Kebo Taruna, seorang patih yang juga melakukan pemugaran 

terhadap sejumlah pura penting di wilayah tersebut. Di kompleks pura ini ditemukan ragam 

tinggalan arkeologi yang bervariasi, mulai dari arca perwujudan bhatara-bhatari, arca kinari, 

dwarapala, relief, hingga struktur candi tebing dan petirtaan yang masih berfungsi aktif 

dalam ritual penyucian. Salah satu hal penting yang patut mendapat perhatian dalam 

penelitian terhadap peninggalan di Pura Beji Langon Desa Kapal, Kecamatan Mengwi, 

Kabupaten Badung. Tinggalan arkeologi tersebut meliputi berbagai artefak seperti arca, 

relief, bagian dari struktur bangunan suci, dan elemen lainnya yang mengandung makna 

simbolik serta kesakralan. Tinggal arkeologi merupakan representasi simbolik yang sakral 

dalam ajaran Hindu dan Buddha yang berfungsi sebagai sarana pemujaan (Suantika, 2015). 

Dalam ajaran Hindu maupun Buddha, peninggalan semacam ini tidak sekadar memiliki 

fungsi estetis, melainkan juga merepresentasikan nilai-nilai religius dan pandangan 

kosmologis yang mendalam. 

Tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Beji Langon menampilkan ragam bentuk 

visual yang merepresentasikan tokoh-tokoh mitologis serta Dewa-Dewi dalam kepercayaan 

Hindu. Tinggalan arkeologi merupakan salah satu seni dari masa lampau yang mempunyai 

nilai estetis religius (Dewi, 2018). Meski pengenalan terhadap bentuk, fungsi, dan makna 

setiap temuan di Pura Beji Langon masih jarang dibahas dalam kajian ilmiah. Pengetahuan 

masyarakat setempat mengenai tinggalan tersebut umumnya diwariskan secara lisan dan 

belum terdokumentasi secara terstruktur. Oleh karena itu, diperlukan penelitian yang 

mendalam melalui pendekatan arkeologi ikonografi untuk mengungkap bentuk, fungsi, dan 

makna masing-masing temuan. 



 
 

163 
 
 

Selain sebagai objek seni, temuan arkeologi memiliki peran penting dalam struktur 

ritual masyarakat Bali. Peninggalan arkeologi pada umumnya dibuat dari bahan batu padas 

dan mendominasi jenis arca, relief, dan struktur bangunan candi (Putra 2018). Setiap arca 

memiliki fungsi tersendiri, yang berkaitan erat dengan sistem kepercayaan, struktur pura, 

serta konsepsi kosmologi masyarakat setempat. Desa Kapal sendiri merupakan wilayah 

yang kaya akan jejak arkeologis. Penelitian sebelumnya di wilayah ini lebih banyak 

menyoroti keberadaan Pura Sada (Pura Puru Sada), yang juga memiliki kaitan historis 

dengan tokoh Ki Kebo Taruna. Penelitian terhadap Pura Puru Sada telah dilakukan untuk 

melihat aspek sejarah, struktur, dan fungsinya sebagai cagar budaya dan media pendidikan. 

Meskipun berada dalam satu kesatuan historis dan kewilayahan dengan Pura Sada, perhatian 

ilmiah terhadap Pura Beji Langon masih sangat minim dibandingkan dengan situs-situs 

besar lainnya di sekitarnya. 

Kondisi ini memunculkan urgensi penelitian yang mendesak di Pura Beji Langon. 

Meskipun situs ini menyimpan potensi data arkeologi yang besar, pengenalan terhadap 

bentuk, fungsi, dan makna setiap temuannya masih jarang dibahas dalam kajian ilmiah. 

Pengetahuan mengenai sejarah dan makna filosofis tinggalan tersebut umumnya hanya 

diwariskan secara lisan dan belum terdokumentasi secara terstruktur, sehingga 

dikhawatirkan pemaknaan mendalam atas warisan ini dapat kabur atau hilang seiring waktu. 

Oleh karena itu, penelitian mendalam menggunakan pendekatan arkeologi ikonografi sangat 

diperlukan untuk mengungkap dan mendokumentasikan nilai-nilai luhur, fungsi ritual, serta 

identitas spiritual yang terkandung dalam tinggalan arkeologi di situs ini. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah sebagai berikut:  

1. Bagaimana bentuk tinggalan arkeologi yang terdapat di Pura Beji Langon, Kelurahan 

Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung?  

2. Apa fungsi dan makna simbolik yang terkandung dibalik tinggalan arkeologi di Pura 

Beji Langon dalam konteks sosial-religius masyarakat setempat? 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan analisis arkeologi 

ikonografi. Pendekatan ini dipilih karena dinilai relevan untuk mengungkapkan secara 

mendalam bentuk morfologi, fungsi, serta makna simbolik dari tinggalan arkeologi yang 

terdapat di Pura Beji Langon, Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung. 

Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti untuk menafsirkan data secara kontekstual, 

dengan menitikberatkan pada interpretasi simbol dan fungsi budaya yang terkandung dalam 

artefak keagamaan. Lokasi penelitian dipusatkan di Pura Beji Langon, sebuah situs yang 

hingga kini masih berperan aktif dalam aktivitas ritual masyarakat Hindu Bali.  

 
Gambar 1. peta lokasi penelitian di Pura Beji Langon 

Jenis data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi data primer dan data sekunder. 

Data primer diperoleh melalui observasi langsung terhadap objek penelitian berupa arca, 



 
 

164 
 
 

relief, dan struktur Beji yang didokumentasikan melalui foto serta video. Selain itu, peneliti 

juga melakukan wawancara mendalam dengan pemangku pura, tokoh adat, dan masyarakat 

penyungsung yang memiliki pengetahuan mengenai sejarah maupun fungsi sakral dari 

tinggalan arkeologi tersebut. Sementara itu, data sekunder dikumpulkan melalui kajian 

pustaka, meliputi literatur ilmiah, buku-buku, jurnal arkeologi, serta manuskrip kuno yang 

memuat informasi mengenai sejarah Bali Kuno dan peran situs Beji Langon dalam tradisi 

keagamaan masyarakat setempat. 

Teknik pengumpulan data dilakukan secara observasi partisipatif, yakni pengamatan 

langsung di lapangan dengan keterlibatan peneliti dalam situasi sosial budaya masyarakat 

sekitar pura. Wawancara yang digunakan bersifat semi-terstruktur, sehingga 

memungkinkan peneliti memperoleh informasi mendalam sekaligus fleksibel terhadap 

perspektif narasumber. Selanjutnya, studi pustaka digunakan untuk memperkaya 

interpretasi lapangan dan memberikan dasar teoritis bagi analisis. 

Data yang terkumpul dianalisis dengan menggunakan metode analisis morfologi, 

ikonografi, serta interpretasi fungsi dan makna. Analisis morfologi dilakukan untuk 

mengidentifikasi ciri fisik artefak, seperti bentuk, bahan, teknik pahatan, dan atribut visual 

lainnya. Analisis ikonografi berfokus pada penguraian simbol, figur mitologis, dan 

representasi religius yang terkandung dalam arca maupun relief. Sedangkan analisis fungsi 

dan makna dilakukan dengan menempatkan temuan arkeologi dalam konteks sosial-

keagamaan masyarakat Bali, sehingga dapat diketahui peran artefak tidak hanya sebagai 

karya seni, tetapi juga sebagai sarana ritual yang mengandung nilai religius dan kosmologis. 

Metode penyajian data dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-

deskriptif dan interpretatif. Seluruh data disajikan secara sistematis mengikuti alur analisis, 

dimulai dari pemaparan data primer hasil observasi berupa visual (foto dan video) yang 

didukung oleh teks naratif untuk mendeskripsikan temuan morfologis seperti bentuk, bahan, 

dan teknik pahatan. Selanjutnya, penyajian data beralih ke analisis interpretatif dengan 

memaparkan hasil analisis ikonografi untuk mengurai makna simbolis dan figur mitologis, 

di mana temuan visual ini dikaitkan dengan data sekunder dari studi pustaka. Data primer 

hasil wawancara mendalam juga disajikan secara naratif atau melalui kutipan untuk 

menjelaskan analisis fungsi dan makna artefak dalam konteks sosial-keagamaan 

masyarakat. 

Untuk menjamin keabsahan, metode penyajian utama penelitian ini mengandalkan 

teknik triangulasi, di mana setiap interpretasi disajikan sebagai sintesis komprehensif yang 

membandingkan dan mengintegrasikan data hasil observasi lapangan, temuan wawancara, 

serta landasan teoretis dari literatur, sehingga interpretasi yang diperoleh bersifat lebih valid, 

objektif, dan komprehensif. Dengan demikian, metode ini diharapkan mampu menghasilkan 

kajian yang tidak hanya mendeskripsikan wujud tinggalan arkeologi, tetapi juga menggali 

pemaknaan mendalam atas fungsinya dalam kehidupan religius masyarakat Bali. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pura Beji Langon telah berdiri sejak abad ke-14 dan tetap terjaga hingga sekarang, 

baik dari segi bangunan maupun fungsinya dalam kehidupan masyarakat. Kata Beji dalam 

bahasa Bali merujuk pada petirtaan atau sumber air yang umumnya digunakan untuk 

kepentingan upacara keagamaan maupun kebutuhan sehari-hari. Nama asli situs ini adalah 

Beji Dedari, namun masyarakat lebih mengenalnya dengan sebutan Beji Langon karena 

berada di Banjar Langon. Berdasarkan naskah kuno Beji Langon dibangun pada tahun 1335 

M yakni pada masa akhir pemerintahan Bali Kuno. Pura Beji Langon dibangun oleh Ki 

Kebo Taruna, seorang patih asal Blahbatuh, Gianyar, yang merupakan keturunan dari Mpu 

Sidi Mantra. Atas perintah penguasa Bali saat itu, ia mendapat tugas untuk melakukan 



 
 

165 
 
 

pemugaran sejumlah pura, termasuk Pura Sada. Selain melaksanakan tugas restorasi, Ki 

Kebo Taruna juga mendirikan sebuah tempat pemandian atau kayehan yang kemudian 

dikenal dengan nama Beji Langon. Lokasinya berada di tepi Sungai Penet dengan mata air 

alami yang keluar dari batu padas. Keistimewaannya, sumber air ini tidak pernah kering 

bahkan di musim kemarau, yang menandakan bahwa air tersebut berasal dari akuifer bawah 

tanah. 

Secara fungsional, Pura Beji Langon berfungsi sebagai lokasi pesucian (penyucian) 

Ida Bhatara yang berstana di Pura Kahyangan Tiga Desa Adat Kapal, yaitu Pura Desa, Pura 

Dalem, dan Pura Puseh. Keunikan arsitektur pura ini, yang diperkirakan berasal dari abad 

ke-14, adalah penggunaan material batu padas (paras) untuk hampir seluruh palinggih 

(bangunan suci). Selain itu, di tebing-tebing di sekitar areal Pura Beji Langon yang berlokasi 

di tepi Sungai Penet ini, terdapat berbagai pahatan yang merupakan tinggalan arkeologi. 

Bentuk Tinggalan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan 

Mengwi, Kabupaten Badung 

1. Arca Kinari 

Arca Kinari adalah arca yang umumnya dipasangkan dengan arca Kinara. Dalam 

mitologi Hindu-Buddha makhluk ini digambarkan sebagai makhluk kahyangan berwujud 

burung dengan kepala manusia. Arca kinari di Pura Beji Langon digambarkan dalam posisi 

duduk dengan kedua kaki dilipat ke belakang di atas lapik padmasana ganda (kondisi arca 

saat ini ditutup dengan kain), sementara kedua tangannya memegang kedua pahanya. 

Bagian punggung arca dihiasi sayap besar yang terbuka ke arah belakang. Wajah arca sudah 

tidak dapat dikenali secara jelas karena mengalami keausan. Rambutnya ditata tinggi 

menyerupai menyerupai ikat kepala yang melingkar upavita makuta yakni mahkota 

berbentuk ikat dahi yang diberi hiasan pada bagian atasnya. Sedangkan tubuhnya 

mengenakan kemben atau kain penutup dada. Pada telinganya terpasang anting subeng, 

lehernya dihiasi kalung hara, dan bagian tubuh arca saat ini dikenakan kain penutup 

tambahan serta ditumbuhi lumut dan liken. 

 
Gambar 2 Arca Kinari 

2. Arca Perwujudan Bhatara 

Arca Leluhur atau bhatara-bhatari, adalah arca yang mengenakan pakaian dan 

perhiasan seperti arca dewa, namun tidak mengenakan atribut yang dapat dihubungkan 

dengan dewa tertentu dan hanya memiliki dua tangan saja. Arca perwujudan bhatara di Pura 

Beji Langon digambarkan dengan sikap duduk bersila di atas lapik padmasana ganda 

dengan kedua tangan didepan perut membentuk sikap dhyana mudra, Arca ini mengabarkan 

ekspresi tenang dengan  mata setengah terpejam dan bibir mengatup, mahkota pada bagian 

kepala berbentuk bunga teratai berteras, memakai anting (kundala), dan memakai kalung 

(hara), terdapat dua garis di leher yang menandakan orang suci, memiliki badan yang cukup 



 
 

166 
 
 

proporsional, bagian stela bermotif cukup raya, dan pada arca penuh ditumbuhi lumut dan 

liken 

 
Gambar 3. Arca Bhatara 

3. Arca Perwujudan Bhatari 

Arca Leluhur atau bhatara-bhatari, adalah arca yang mengenakan pakaian dan 

perhiasan seperti arca dewa, namun tidak mengenakan atribut yang dapat dihubungkan 

dengan dewa tertentu dan hanya memiliki dua tangan saja. Arca perwujudan bhatari di Pura 

Beji Langon dapat digambarkan dengan duduk bersila di atas lapik padmasana ganda, arca 

ini mengenakan mahkota susunan bunga berteras dengan kondisi mahkota pecah di bagian 

sisi kiri, arca ini memiliki raut wajah yang tenang dengan kedua mata terbuka, kedua telinga 

mengenakan keyura (anting-anting), bagian leher terdapat dua garis yang menandakan 

orang suci, memiliki badan yang cukup proporsional dengan kedua payudara yang 

menonjol, mengenakan ikat pinggang yang bermotifkan bunga, sikap tangan dengan kedua 

tangan berada di atas paha, dan dengan kondisi stela pecah di bagian kiri atas, pada arca 

penuh ditumbuhi lumut dan liken. 

 
Gambar 4. Arca Perwujudan Bhtari 

4. Arca Perwujudan Megalitik 1 

Arca ini digambarkan dalam posisi duduk bersila (padmasana) di sebuah lapik 

berbentuk kotak. Kedua tangan arca terdapat di depan dada dengan sikap anjali mudra yang 

bisa dimaknai sebagai simbol penghormatan, doa dan bhakti atau pemujaan. Bentuk wajah 

arca ini dengan kedua mata terbuka, hidung besar, bibir tebal, serta telinga panjang tanda 

kebijaksanaan dan pencerahan. Tubuhnya tampak tegap dengan perut menonjol 

menandakan kemakmuran dan bagian kepala memiliki tonjolan menyerupai ikat kepala atau 

simpul rambut. serta terdapat ikat pinggang (mekhala) sederhana yang melingkari arca dan 

pada arca penuh ditumbuhi lumut dan liken yang menandakan jika arca perwujudan  

merupakan seorang pertapa atau resi. 



 
 

167 
 
 

 
Gambar 5. Arca Perwujudan Megalitik 1 

5. Arca Perwujudan Megalitik 2 

Arca ini digambarkan dalam posisi duduk bersila padmasana diatas lapik berbentuk 

kotak, posisi ini merupakan posisi meditasi dan kemurnian, dengan kedua tangan terdapat 

di depan dada dengan sikap anjali mudra tanda penghormatan, doa, dan pemujaan (bhakti), 

wajahnya memperlihatkan ekspresi tenang dengan kedua mata terbuka. Terdapat mahkota 

makuta di atas kepala simbol dari kekuasaan tinggi, dan telinganya dibuat besar menonjol, 

terdapat anting (kundala) lambang status bangsawan, di kedua tangannya terdapat gelang 

tangan (kankana) , gelang lengan (keyura) yang terlihat jelas pada tangan kiri namun tidak 

terlihat jelas pada lengan kanan karena sudah ditumbuhi lumut dan liken. Kalung (hara) 

terdapat menghiasi arca, pada bagian bawah terdapat kain yang menutupi bagian kaki. 

Perhiasan (abharana) yang menghiasi arca seperti mengartikan jika sosok yang 

digambarkan bukanlah seorang pertapa, resi atau pemuja biasa. 

 
Gambar 6. Arca Perwujudan Megalitik 2 

6. Arca Dwarapala 1 

Dwarapala dalam bahasa sansekerta Dwara : pintu dan Pala : Penjaga, yang dapat 

diartikan sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang berperan penting dalam menjaga 

kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini digambarkan dengan posisi setengah 

berjongkok, dengan kaki kanan diangkat dan ditekuk dan kaki kiri lurus seolah bersikap 

siaga tempur. Ekspresi wajah yang menyeramkan wujud dari krodha atau kemarahan suci, 

matanya besar dan kedua mata terbuka melambangkan kewaspadaan penuh dan penglihatan 

tajam yang mampu melihat kejahatan tak kasat mata, mulutnya terbuka lebar hingga 

memperlihatkan gigi-giginya yang bertaring menjadi ciri khas utama dari raksasa atau roh 

penjaga alam, taring merupakan simbol kekuatan hewani dan kemampuan untuk melahap 

atau menghancurkan rintangan namun dalam konteks ini bisa diartikan sebagai 

menghancurkan energi negatif. Arca ini digambarkan dengan tubuh yang gempal dan 



 
 

168 
 
 

berotot tanda kekuatan. Terdapat gelang tangan (kankana),arca ini berdiri di atas lapik yang 

terukir ukiran sulur-suluran lambang dari kesuburan dan pada arca penuh ditumbuhi lumut 

dan liken. 

 
Gambar 7. Arca Dwarapala 1 

7. Arca Dwarapala 2 

Arca dwarapala adalah arca sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang 

berperan penting dalam menjaga kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini 

digambarkan duduk bersila (padmasana) dengan tangan terlipat tangan kanan di atas tangan 

kiri (Dhayana Mudra) , simbol ketenangan batin dan pencapaian kebijaksanaan yang tinggi. 

Wajah tenang dengan senyum tipis dapat diartikan sebagai welas asih (Karuna) dan 

kedamaian batin, telinga panjang tanda kebijaksanaan , dengan wajah bulat, mata terbuka 

lebar yang pada konteks ini, karena arca tidak digambarkan dengan wajah garang, dapat 

diartikan sebagai kesadaran penuh bukan waspada seperti arca sebelumnya. Tubuhnya 

gempal, berotot tanda kekuatan, dan berperut buncit tanda kemakmuran, arca mengenakan 

gelang tangan kankana, berpakaian sederhana berupa kain dari perut hingga kaki, berdiri di 

atas lapik berhias ukiran sulur yang merupakan lambang kemakmuran, serta beberapa 

bagian arca ditumbuhi lumut dan liken. 

 
Gambar 8. Arca Dwarapala 2 

8. Arca Dwarapala 3 

Arca dwarapala adalah arca sebagai simbol penjaga sekaligus pelindung yang 

berperan penting dalam menjaga kemurnian serta keamanan kawasan suci. Arca ini 

digambarkan dengan dengan posisi setengah berjongkok, dengan kaki kanan dan ditekuk 

tanda kewaspadaan dan siap tempur,  kaki kiri lurus tangan kiri menutupi telinga, gerakan 

tangan ini bisa diartikan sebagai penolakan, menolak mendengar kata-kata kotor dan niat 

jahat dari makluk-makluk yang mengunjungi petirtaan, namun bisa juga diartikan sebagai 

simbol konsentrasi, karena dengan menutup satu indra pendengaran dapat mempertajam 

indra lainnya dalam mengawasi. Tangan kanan ditekuk ke depan, kemungkinan besar 

tangan ini dulu memegang senjata seperti gada atau pasa, namun sudah tidak dapat dilihat 

wujudnya karena sudah aus dimakan usia. Mulutnya tampak terbuka dan matanya bulat 

tanda kemarahan suci  (krodha) namun pada bagian kepala sudah tidak terlihat jelas 

bentuknya karena ditumbuhi lumut. Terdapat tali kasta (upavita) menandakan arca ini 



 
 

169 
 
 

perwujudan dari entitas ilahi yang terikat oleh hukum suci (Dharma), lengan kanan tidak 

terlihat jelas, namun terdapat gelang tangan (kankana). Kain pada arca ini terdapat motif 

garis-garis,, terdapat juga motif yang menyerupai sirip ikan selaras dengan bentuk kepala 

arca ini yang seperti kepala ikan yang dapat diartikan, jika arca ini difungsikan sebagai roh 

penjaga air dan pada konteks ini arca dwarapala ini merupakan penjaga petirtaan Beji 

Langon, namun beberapa bagian arca ditumbuhi lumut dan liken. 

 
Gambar 9. Arca Dwarapala 3 

9. Arca Binatang 1 

Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis dengan bentuk menyerupai singa 

atau makhluk penjaga suci. Bagian kepala arca ini memiliki rahang besar yang terbuka 

menampakkan deretan gigi taring yang tajam wujud dari kemarahan suci (khodra), dengan 

telinga tegak tanda kewaspadaan terhadap bahaya yang mendekat dan sepasang tanduk di 

atasnya lambang kekuasaan dan kekuatan supernatural. Pada sisi tubuhnya terdapat ukiran 

menyerupai sayap menandakan jika arca ini bukan makhluk biasa tetapi entitas ilahi yang 

mampu bergerak cepat melintasi alam, sementara di lehernya terpasang kalung hias. Tubuh 

terlihat dalam posisi jongkok dengan keempat kakinya. Bagian ekornya berbentuk 

menggulung serta pada bagian arca ditumbuhi lumut dan liken. 

 
Gambar 10. Arca Binatang 1 

10. Arca Binatang 2 

Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis dengan bentuk menyerupai 

harimau. Harimau adalah simbol dari kekuatan, kekuasaan, dan keberanian, kepala arca 

berbentuk menyerupai hewan harimau, dengan mulut terbuka menampilkan deretan taring 

yang menonjol. Bagian telinga digambarkan melingkar dengan bentuk dengan kedua 

matanya terbuka melambangkan kewaspadaan, arca ini digambarkan selalu terjaga dan 

waspada dalam mengawasi dan mendengarkan segala ancaman, dan di bagian tubuhnya 

dihiasi seperti motif  garis-garis seperti harimau. Dengan posisi jongkok dengan keempat 

kakinya tanda hendak menerkam. Sayangnya, pada bagian arca ditumbuhi lumut dan liken 

namun berdasarkan atributnya dapat diidentifikasi jika arca ini merupakan makhluk penjaga 

dalam wujud harimau, fungsinya sama seperti dwarapala atau singa penjaga. 



 
 

170 
 
 

,  

Gambar 11. Arca Binatang 2 

11. Arca Binatang 3 

Arca ini merepresentasikan sosok makhluk mitologis yang memiliki kemiripan 

dengan hewan lembu. Kepalanya berbentuk memanjang dengan mulut yang terbuka lebar, 

menampakkan taring-taring runcing, kedua matanya terbuka, telinga menyerupai telinga 

babi, dalam beberapa tradisi babi terutama babi hutan merupakan simbol kekuatan bumi 

yang primal dan keganasan, hidung panjang menyerupai belalai gajah, lambang kemampuan 

untuk menyedot energi negatif. Tubuhnya digambarkan dalam bentuk seperti lembu dalam 

posisi jongkok dengan keempat kakinya tanda siap menerkam. Pada bagian lehernya terukir 

kalung berbentuk vajra, dalam bahasa sanskerta diartikan sebagai halilintar atau intan, 

merupakan senjata ilahi Dewa Indra, melambangkan kekuatan tak tergoyahkan, pencerahan 

dan sifat yang tidak bisa dihancurkan, Permukaan tubuhnya dipenuhi ragam hias bermotif 

bulat bisa direpresentasikan sebagai permata yang merupakan lambang kekayaan suci yang 

dijaga atau sisik. Pada ekor arca ini digambarkan seperti ekor kuda tanda kecepatan, stamina 

dan kekuatan , sama seperti arca-arca sebelumnya pada bagian arca ditumbuhi lumut dan 

liken. 

 
Gambar 12. Arca Binatang 3 

12. Fragmen Arca 

Fragmen arca ini digambarkan berdiri tegak (Samabhanga) di atas lapik, dengan kedua 

tangan berada di depan dada seolah memegang kanjut, meskipun detailnya sudah tidak 

terjaga dengan baik. Tubuh arca tampak ramping dengan pahatan yang sederhana, sehingga 

diduga bahwa arca ini merepresentasikan sosok figur penjaga suci serta kondisi fragmen 

arca ditumbuhi dengan lumut dan liken . 



 
 

171 
 
 

 
Gambar 13. Fragmen Arca 

13. Candi Tebing 1 

Objek ini diduga candi yang terdapat pelinggih atau altar pemujaan. Dibangun secara 

secara bertingkat dan berundak-undak seperti merepresentasikan punden berundak yang 

merupakan tempat pemujaan di zaman prasejarah megalitikum. Konsep berundak-undak ini 

menggunakan konsep mikrokosmos gunung mahameru yang diceritakan secara turun 

temurun sebagai tempat tinggal para dewa. Ukiran pada objek ini diukir secara berulang 

pada tiap tingkatannya, diduga motif awan (mega mendung) sederhana pada tingkatan atas 

simbol kahyangan atau surga, pada tingkatan kedua dan ketiga tidak terlihat jelas namun 

diduga motif yang dipahat merupakan motif sulur-suluran (lung-lungan) yang merupakan 

lambang dari kesuburan, kehidupan dan alam duniawi yang tumbuh dan merambat naik 

menuju kesucian. Sedangkan bagian belakang objek berukuran besar dan menempel pada 

tebing, tidak terdapat terdapat motif dan sudah menyatu dengan tumbuh-tumbuhan. 

 
Gambar 14. Candi Tebing 1 

14. Candi Tebing 2 

Sama seperti candi sebelumnya, bagian belakang objek menempel pada tebing, tidak 

terlihat jelas bentuknya dikarenakan sudah ditumbuhi tumbuhan paku yang rimbun. 

Terdapat dua pelinggih sederhana di bagian depan candi yang terbuat dari batu bata merah 

dan menyerupai padmasana, berbeda dengan bagian belakang candi yang terbuat dari 

batuan alam. Dua pelinggih sama-sama digunakan sebagai tempat peletakan arca dan 

terdapat sebuah fragmen arca diantara dua pelinggih tersebut. 

 
Gambar 15. Candi Tebing 2 



 
 

172 
 
 

15. Relief Kala 

Relief ini menyerupai wujud Kala atau Karang Bhoma yang diapit oleh dua batu 

berbentuk geometris. Ornamen kedok wajah raksasa ini digambarkan dengan mata besar 

melotot, hidung besar, bergigi besar, bertaring atas dan bawah wujud dari kemarahan suci 

(Ghora), relief ini digambarkan dengan menjulurkan lidah yang merupakan gesture 

penolakan, peringatan agar membuat roh jahat menjauh. Relief ini tidak memiliki rahang 

bawah melambangkan kemampuannya yang tak terpuaskan untuk melahap kejahatan, 

namun pada bagian bawah lidah terdapat ukiran berbentuk daun sirih (kinang) simbol dari 

penghormatan, keramahtamahan, kehidupan dan kesucian ritual, hal ini seperti mengartikan 

jika arca ini galak kepada roh jahat namun ramah terhadap makhluk yang datang dengan 

niat baik, terdapat juga motif sulur-suluran (lung-lungan) lambang dari kesuburan yang 

menghiasi bagian atas dan bawah relief membuat kesan seolah relief ini menyatu dengan 

alam. 

 
Gambar 16. Relief Kala 

Fungsi Temuan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan 

Mengwi, Kabupaten Badung 

Tinggalan arkeologi memiliki fungsi yang erat kaitannya dengan peran masyarakat 

yang menggunakannya (Sumerta & Basudewa, 2016). Fungsi tinggalan arkeologi di Pura 

Beji Langon, Desa Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung pada dasarnya berkaitan 

dengan upaya masyarakat pendukungnya dalam memenuhi kebutuhan rohani. Di kawasan 

pura ini ditemukan berbagai tinggalan arkeologi berupa arca, relief, dan candi tebing yang 

mencerminkan perpaduan tradisi Hindu-Buddha serta pengaruh tradisi megalitik. Beberapa 

di antaranya adalah: 

1. Arca Kinari dan Arca Perwujudan 

Arca kinari yang biasanya dipasangkan dengan arca kinara, dalam mitologi Hindu-

Buddha digambarkan sebagai makhluk kahyangan berwujud burung berkepala manusia. 

Mereka berperan sebagai penjaga pohon kalpataru sekaligus seniman yang 

mempersembahkan pertunjukan kesenian di istana kahyangan (Susanti & dkk, 2025). Arca 

perwujudan dalam tradisi Hindu-Budha, arca perwujudan leluhur atau bhatara-bhatari 

merupakan arca yang memakai pakaian dan hiasan seperti arca dewa tetapi tidak 

mempunyai atribut yang dapat dihubungkan dengan arca dewa tertentu.  Arca tersebut 

dibuat dalam bentuk simbolis yang dipercaya sebagai manifestasi dari dewa atau tokoh suci 

yang dimuliakan. Arca tersebut dianggap sebagai simbol dan perantara hadirnya aspek 

ketuhanan sehingga umat dapat menyalurkan doa, bhakti, dan persembahan melalui 

wujudnya. Arca Kinari dan arca perwujudan di Pura Beji Langon berfungsi sebagai media 

pemujaan kepada dewa-dewi sekaligus dimaknai sebagai benda sakral. 

2. Arca Megalitik 

Pada masa prasejarah, arca megalitik memegang peranan penting dalam aspek religius 

maupun sosial masyarakat pendukungnya. Arca ini umumnya memiliki fungsi religi atau 



 
 

173 
 
 

upacara, yang menunjukkan bahwa masyarakat pada masa itu telah memiliki keyakinan dan 

praktik spiritual yang berkaitan erat dengan penghormatan terhadap leluhur. Selain itu, 

keberadaan arca tersebut juga dipandang sebagai simbol kehadiran leluhur di tengah 

kehidupan masyarakat, sehingga berfungsi sebagai perantara dalam melakukan komunikasi 

spiritual melalui berbagai ritual dan persembahan. Candi Tebing 

Secara umum candi berfungsi sebagai bangunan sakral yang dimanfaatkan dalam 

aktivitas keagamaan pada masa Hindu-Budha di Indonesia. candi memiliki tiga fungsi 

utama. Pertama, sebagai pusat peribadatan yang dapat dilakukan secara kolektif maupun 

individual. Kedua, berperan sebagai tempat suci yang diyakini menjadi kediaman para dewa 

yang diwujudkan dalam bentuk arca-arca. Ketiga, berfungsi sebagai media pemujaan 

terhadap raja atau tokoh yang telah mangkat yang kemudian dipuja sebagai leluhur melalui 

proses pendharmaan (Muhammad, 2016). 

Bali memiliki ciri khas berupa candi tebing yaitu bangunan suci yang dipahat langsung 

pada dinding tebing atau batu besar. Keberadaan candi tebing di Bali cukup melimpah salah 

satunya dapat ditemukan di Pura Beji Langon. Candi tebing di Pura Beji Langon berfungsi 

sebagai sarana pemujaan kepada para dewa-dewi yang berstana di pura tersebut. 

3. Arca Dwarapala, Arca Binatang, dan Relief Kala 

Arca dwarapala dipandang sebagai lambang penjaga dan pelindung yang memiliki 

peran utama dalam menjaga kesucian serta keamanan area suci, baik pura maupun candi. 

Keberadaan dwarapala diyakini sebagai pengawal spiritual yang berfungsi melindungi 

kawasan sakral dari ancaman. Arca binatang yang memiliki perawakan menyeramkan di 

yakini berfungsi sebagai penjaga pintu masuk area suci dari pengaruh ancaman pengaruh 

negatif. Sama dengan hal tersebut, relief kala yang umumnya ditempatkan di bagian candi 

memiliki peran serupa, yakni sebagai penjaga pelindung dan penolak dari marabahaya atau 

roh-roh jahat (Herliyanti 2020). Dengan demikian arca dwarapala, arca binatang, dan relief 

kala di Pura Beji Langon sama-sama berfungsi sebagai elemen penjaga gerbang yang 

menegaskan kesucian ruang sakral serta menjaga kemurniannya dari berbagai ancaman 

yang hendak memasuki area suci dan memiliki sebagai benda sakral di Pura Beji Langon. 

Makna Tinggalan Arkeologi Di Pura Beji Langon Kelurahan Kapal, Kecamatan 

Mengwi, Kabupaten Badung 

Pura Beji Langon memiliki daya tarik tersendiri, terutama karena adanya arca gajah 

kuno yang sudah ada ratusan tahun. Arca ini dibuat dari batu padas dan dianggap sebagai 

simbol kekuatan serta kebijaksanaan. Dalam tradisi Hindu, gajah sering dikaitkan dengan 

Dewa Ganesha, yang melambangkan ilmu pengetahuan dan kebijaksanaan. Kehadiran arca 

gajah ini memberikan nilai sejarah yang tinggi kepada Pura Beji Langon, yang tidak hanya 

berfungsi sebagai pusat spiritual, tetapi juga menjadi situs budaya dengan banyak 

peninggalan bersejarah. 

Arca gajah di sini juga memiliki nilai spiritual yang mendalam. Banyak pengunjung 

datang untuk melihat arca ini dengan harapan mendapatkan berkah dan perlindungan. 

Sebagai salah satu artefak bersejarah yang bernilai tinggi, arca gajah ini menjadi simbol 

kebesaran Pura Beji Langon dan perannya dalam keagamaan serta sosial masyarakat Bali. 

Terdapat candi tebing di Pura Beji Langon yang diyakini sebagai sumber mata air suci 

(klebutan) yang digunakan untuk ritual keagamaan. Selain itu, candi ini memiliki gaya 

arsitektur yang unik dimana diukir pada dinding tebing yang curam. Di samping itu, terdapat 

arca kinari yang diyakini sebagai perwujudan Dewi Gangga, salah satu Dewi yang dipuja 

masyarakat Hindu sebagai lambang kesuburan. Arca Siwa Mahadewa sendiri memiliki 

makna kebesaran dan keagungan Sang Dewa. Dimana hal ini selaras dengan fungsi pura ini 

sendiri yang digunakan dalam kegiatan suci keagamaan. 



 
 

174 
 
 

Arca lainnya memiliki makna yang lebih kurang sama dengan arca di pura lainnya, 

sebagai perwujudan sekaligus pelengkap dari tempat suci peribadatan umat Hindu. 

Meskipun ada beberapa tinggalan yang belum diketahui maknanya yang lebih spesifik, 

namun secara umum dapat disimpulkan bahwa setiap tinggalan memegang aspek penting 

yang menjadikan Pura Beji Langon sebagai tempat suci yang patut dijaga dan dilestarikan 

keberadaannya. 

Secara keseluruhan, Pura Beji Langon adalah tempat yang menggabungkan berbagai 

elemen penting dalam tradisi Hindu Bali. Mulai dari pemujaan terhadap dewi-dewi penting, 

sampai pelaksanaan ritual air suci, serta adanya peninggalan sejarah yang memperkaya 

budaya pura ini. Mata air di pura ini bukan hanya sumber kehidupan secara fisik, tetapi juga 

menjadi simbol spiritual yang menjaga hubungan antara manusia dengan alam dan dewa-

dewi. 

Kehadiran Pura Beji Langon di Desa Kapal sangat penting bagi masyarakat sekitar 

serta seluruh umat Hindu Bali. Pura ini menjadi tempat suci yang menjaga tradisi pemujaan 

terhadap alam, khususnya air, sebagai simbol kesucian dan kehidupan. Pura Beji Langon 

juga menunjukkan bagaimana budaya dan agama Hindu Bali berkembang selama berabad-

abad sekaligus menjaga akar spiritual yang kuat. 

 

KESIMPULAN 

Tinggalan arkeologi di Pura Beji Langon mencerminkan kekayaan budaya serta 

spiritualitas masyarakat Desa Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung yang 

diwariskan secara turun-temurun. Tinggalan berupa arca, relief, dan struktur candi yang 

terdapat di kawasan Pura Beji Langon tidak hanya memiliki nilai artistik, melainkan juga 

berperan sebagai sarana religius dan simbolis yang memperkuat hubungan manusia dengan 

kosmologi Hindu. Setiap artefak memiliki fungsi sakral tertentu, mulai dari arca sebagai 

manifestasi dewa sekaligus pelindung, relief kala sebagai penangkal energi negatif, hingga 

candi tebing dan petirtaan yang difungsikan dalam ritual penyucian. Keseluruhan tinggalan 

ini menegaskan kedudukan Pura Beji Langon sebagai pusat spiritual. 

Eksistensi Pura Beji Langon menunjukkan kepentingan pelestarian warisan arkeologi 

sebagai bagian dari identitas budaya Bali. Upaya pelestarian yang berkesinambungan perlu 

dilakukan melalui konservasi fisik maupun pendokumentasian ilmiah, sehingga nilai-nilai 

luhur yang terkandung di dalamnya dapat dipahami dan diwariskan kepada generasi 

berikutnya. Dengan demikian, Pura Beji Langon tidak hanya berfungsi sebagai tempat 

pemujaan religius, tetapi juga menjadi simbol kejayaan sejarah, budaya, dan spiritualitas 

masyarakat Kelurahan Kapal, Kecamatan Mengwi, Kabupaten Badung. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Dewi, I. A. M. K., Aryana, A. G., & Titasari, C. P. (2019). Tinggalan Arca di Pura Puseh Desa Bale 

Agung Bukian, Payangan, Gianyar. Jurnal Humanis, Fakultas Ilmu Budaya Unud, 22(2), hlm 

297-305 

Herliyanti, N. S. I. (2020).Kajian Bentuk Dan Makna Ragam Hias Pada Relief Kepala Kala Di Candi 

Bajang Ratu, Mojokerto. Racana: Jurnal Pendidikan Seni dan Budaya, 1(1), 18-25. 

Juliawati, P. E. (2015). Proses pembentukan budaya tinggalan arkeologi di Kabupaten Badung. In 

Forum Arkeologi Bali, 28(1). 47-56.  

MUHAMMAD, A. N. S. (2016). Kajian Arsitektur Dan Fungsi Candi Kendalisada Di Situs Gunung 

Penanggungan. Avatara: Jurnal Pendidikan Sejarah, 4(3), 1035-1045. 

Paramadhyaksa, I. N. W., Suryada, I. G. A. B., & Primayatna, I. B. (2013). Konsepsi Oposisi Biner 

Dalam Pengarcaan Pasangan Dwarapala Pada Kori Agung Di Bali. In Forum Arkeologi 26(2), 

153-168. 

Putra, I. K. D. T. A., Palguna, I. K. E., & Prabhawa, I. K. Y. (2024). Eksistensi Tradisi Megalitik Di 



 
 

175 
 
 

Pura Hyang Api Tanah Mel Desa Munduk, Banjar, Buleleng. Widya Dana: Jurnal Penelitian 

Ilmu Agama dan Kebudayaan, 2(2), 144-153. 

Putra, P. P. A., Redig, I. W., & Aryana, A. G. (2018). Variasi Ikonografi Arca-Arca Perwujudan 

Perunggu Koleksi Museum Bali Dan BPCB Bali-Nusa Tenggara. Humanis, 22(1), 41-47. 

Raka Dewantara, A. A. G., Srijaya, I. W., & Sapta Jaya, I. B. (2020). Kajian Ikonografi dan Fungsi 

Arca Hindu-Buddha di Pura Agung Batan Bingin Pejeng Kawan. Humanis, 24(3), 266.   

Sanjaya, I. P. A. E. & Sugiarta, I. W. (2013). Pura Puru Sada Sebagai Cagar Budaya Dilihat dari 

Perspektif Sejarah, Struktur dan Fungsinya Sebagai Media Pendidikan Pewarisan Nilai 

Budaya. Singaraja: Universitas Pendidikan Ganesha, 1(2), 1-10. 

Setyadnya, I. M. S., Srijaya, I. W., & Prawirajaya R, K. D. (2025). Tinggalan Seni Arca Di Pura 

Puseh Gumi Desa Akah, Kecamatan Klungkung, Kabupaten Klungkung: Kajian Bentuk, 

Fungsi, dan Makna. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 11(5. A), 111-117. 

Suantika, I. W. (2015). Tinggalan Arkeologi di Pura Puseh Kiadan, Kecamatan Petang, Kabupaten 

Badung: Kajian Bentuk dan Fungsi. In Forum Arkeologi, 28(2), 115-130.  

Sumerata, I. W., & Basudewa, D. G. Y. (2016) Arca Bercorak Siwaistis di Kota Denpasar, Bali 

Figurine with Siva Characteristic in Denpasar, Bali. Forum Arkeologi, 29(2), 93-104 

Susanti, R., Suhendi, D., Amalia, R., & Wahyuni, F. S. (2025). Motif Flora Dan Fauna Pada Candi 

Hindu Masa Kedatuan Sriwijaya Untuk Pembelajaran Sejarah. Jurnal Penelitian Agama 

Hindu, 9(1), 71-94. 


