Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner eISSN: 2118-7301

PENDEKATAN ILMU-ILMU SOSIAL DALAM STUDI ISLAM

Yufrizal!, Aljamaedi>
yufrizal 183@gmail.com’, aljamaedi@gmail.com?
Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat

ABSTRAK

Studi Islam tradisional sering kali didominasi oleh pendekatan normatif-teologis yang berfokus pada
teks dan hukum. Namun, kompleksitas masyarakat modern menuntut pemahaman Islam sebagai
fenomena sosial, budaya, dan sejarah yang hidup. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana konsep sosiologi dan antropologi dapat diterapkan dalam Studi Islam untuk
menjembatani teks dengan konteks. Melalui kajian pustaka, ditemukan bahwa pendekatan sosiologis
efektif dalam membedah struktur institusi dan gerakan keagamaan, sementara pendekatan
antropologis unggul dalam memahami praktik keagamaan lokal (local Islam) dan makna simbolik
ritual. Integrasi ini menghasilkan studi Islam yang lebih interdisipliner, kritis, dan relevan dengan
dinamika kontemporer.

Kata Kunci: Studi Islam, Sosiologi, Antropologi, Integrasi [lmu, Kontemporer.

PENDAHULUAN

Studi Islam secara tradisional sering kali didominasi oleh pendekatan normatif-
teologis, yang fokus pada penetapan hukum (figh) dan ajaran etika. Namun, seiring dengan
kompleksitas masyarakat modern, muncul kebutuhan untuk memahami Islam bukan hanya
sebagai teks suci, tetapi juga sebagai fenomena sosial, budaya, dan sejarah yang hidup di
tengah masyarakat. [Imu-ilmu sosial (IIS), seperti sosiologi, antropologi, dan ilmu politik,
menawarkan kerangka metodologis dan teoretis untuk menganalisis praktik keagamaan,
institusi, dan interaksi komunitas Muslim secara objektif. Pendekatan ini memungkinkan
studi Islam bergerak dari aspek ideal menuju aspek aktual dan kontekstual.

Pergeseran in1 menjadi krusial karena realitas keberagamaan umat Muslim di seluruh
dunia menunjukkan adanya heterogenitas yang luar biasa. Berbagai praktik keagamaan
lokal (local Islam), perbedaan interpretasi fatwa antarwilayah, dan variasi dalam respon
politik terhadap isu global tidak dapat dijelaskan secara memadai hanya dengan merujuk
pada teks suci. Pendekatan normatif cenderung mengasumsikan homogenitas dalam praktik
keagamaan, padahal dalam kenyataannya, agama selalu dinegosiasikan, diinterpretasikan,
dan disesuaikan dengan konteks sosial, sejarah, dan geografis tertentu. Oleh karena itu,
diperlukan alat analisis yang sensitif terhadap variabel-variabel sosial tersebut.

Integrasi Ilmu-ilmu Sosial ke dalam Studi Islam berfungsi sebagai jembatan
metodologis yang menghubungkan teks (scripture) dengan konteks (context). Disiplin
sosiologi, misalnya, menyediakan konsep tentang struktur sosial, organisasi, dan konflik
untuk memahami bagaimana institusi Islam mengelola kekuasaan dan bagaimana gerakan
keagamaan memobilisasi pengikut. Sementara itu, antropologi menawarkan pemahaman
tentang budaya, simbol, dan makna untuk mengkaji dimensi internal dan mikro dari praktik
keagamaan sehari-hari. Tanpa kerangka IIS, Studi Islam berisiko terisolasi dari ilmu
pengetahuan modern dan gagal menjelaskan dinamika sosial kontemporer seperti
radikalisasi, konsumsi agama oleh kelas menengah, atau peran media sosial dalam
penyebaran otoritas keagamaan.

Dengan demikian, adopsi pendekatan Ilmu-ilmu Sosial bukan dimaksudkan untuk
menggantikan studi teologis, melainkan untuk melengkapinya. Tujuannya adalah
menciptakan Studi Islam yang bersifat interdisipliner dan holistik, yang mampu
menghasilkan pengetahuan yang kritis sekaligus relevan. Makalah ini bertujuan untuk

230


mailto:yufrizal%20183@gmail.com1
mailto:%20aljamaedi@gmail.com2

menguraikan dan menganalisis secara mendalam bagaimana konsep-konsep dan metodologi
dari Ilmu-ilmu Sosial dapat secara efektif digunakan sebagai kerangka analisis untuk
memahami Islam secara empiris, kontekstual, dan ilmiah.

KAJIAN PUSTAKA

Definisi Studi Islam Kontemporer

Studi Islam Kontemporer (SIK) muncul sebagai bidang kajian yang mencoba
mengatasi kesenjangan (ketimpangan) antara cita-cita ideal ajaran Islam dengan realitas
keberagamaan umat Muslim yang terjadi di masa kini. Dalam pengertian istilah, Islam
kontemporer adalah gagasan untuk mengkaji Islam sebagai nilai alternatif, baik melalui
perspektif interpretasi tekstual maupun kajian kontekstual, dengan tujuan memberikan
solusi baru terhadap tantangan dan temuan di semua dimensi kehidupan, dari masa lampau
hingga sekarang.

Secara historis, SIK merujuk pada pemikiran Islam yang berkembang sejak masa modern

(abad ke-19 Masehi) hingga saat ini. Era kontemporer ini ditandai oleh:

a. Semangat Antikolonialisme dan Pembangunan Identitas: Dunia Islam berupaya
membangun kehidupan dan identitasnya sendiri yang terlepas dari hegemoni pihak lain.

b. Ketegangan Tradisi vs. Modernisme: Studi Islam kontemporer secara inheren
merefleksikan ketegangan antara mempertahankan tradisi dan beradaptasi dengan
modernisme global.

c. Tuntutan Respons Kontemporer: Agama ditantang untuk tampil sebagai suara moral
yang autentik dalam menghadapi isu-isu kontemporer seperti pluralisme, penindasan,
dan ketidakadilan.

Karakteristik utama SIK yang membedakannya dari Studi Islam tradisional adalah:

a. Pendekatan Interdisipliner: SIK sangat menekankan penggunaan metodologi dan teori
dari disiplin ilmu lain—seperti postkolonialisme, feminisme, hermeneutika, dan
terutama Ilmu-ilmu Sosial (IIS)—untuk memperkaya pemahaman.

b. Fokus Kontekstual: Ia berupaya melakukan pembacaan radikal terhadap epistemologi
keilmuan dan nalar tradisi untuk mentransformasikannya ke masa kini, mengutamakan
kontekstualitas daripada kemutlakan ajaran.

c. Sintesis Metodologi: SIK berupaya menyintesis antara metodologi tradisional yang
berfokus pada tafsir dan fikih, dengan pendekatan kontemporer yang lebih fleksibel dan
responsif untuk menjawab tantangan sosial-politik.

Konsep Dasar Ilmu-ilmu Sosial (IIS)

Integrasi Studi Islam dengan Ilmu-ilmu Sosial (IIS) secara praktis membutuhkan
pemahaman terhadap terminologi dan kerangka teoretis yang dibawa oleh disiplin ilmu
tersebut, terutama Sosiologi dan Antropologi. Konsep-konsep ini menjadi lensa bagi peneliti
untuk menganalisis fenomena keagamaan di luar dimensi normatifnya.

1. Konsep Dasar Sosiologi

Sosiologi adalah studi tentang masyarakat, pola hubungan sosial, interaksi sosial, dan
budaya kehidupan sehari-hari. Konsep-konsep sosiologi memberikan kerangka untuk
memahami Islam sebagai struktur kolektif dan institusi:

a. Struktur Sosial: Merujuk pada pola hubungan sosial yang relatif stabil dan formal di
masyarakat, seperti kelas sosial, institusi (misalnya: negara, keluarga, pendidikan), atau
organisasi keagamaan (NU, Muhammadiyah). Analisis struktur membantu memahami
distribusi kekuasaan dan sumber daya dalam komunitas Muslim.

b. Fungsionalisme: Teori yang memandang masyarakat sebagai sistem yang terdiri dari
bagian-bagian yang saling tergantung, di mana setiap bagian (termasuk agama) memiliki
fungsi spesifik yang berkontribusi pada stabilitas keseluruhan sistem.

231



c. Teori Konflik: Teori yang melihat masyarakat sebagai arena ketidaksetaraan yang
menghasilkan konflik dan perubahan. Dalam Studi Islam, teori ini digunakan untuk
menganalisis konflik antara kelompok keagamaan, atau antara institusi agama dan
negara, terkait perebutan sumber daya atau ideologi.

d. Verstehen (Pemahaman Empati): Diperkenalkan oleh Max Weber, konsep ini
menekankan perlunya peneliti memahami tindakan sosial dari sudut pandang aktor atau
pelakunya itu sendiri, yang sangat relevan untuk mengkaji motivasi praktik keagamaan.

2. Konsep Dasar Antropologi

Antropologi adalah studi tentang manusia, perilaku, dan budaya mereka, baik di masa
lalu maupun masa kini. Antropologi menyediakan alat untuk memahami Islam pada level
individual dan komunitas kecil (lokal):

*  Budaya: Mencakup nilai, kepercayaan, norma, simbol, dan praktik yang dipelajari dan
dibagi oleh sekelompok orang, yang menjadi lensa utama dalam memahami Islam
sebagai praktik hidup (living Islam).

+ Simbol dan Ritual: Simbol adalah objek atau tindakan yang memiliki makna yang
disepakati secara sosial (misalnya: hijab atau azan), sementara ritual adalah
serangkaian tindakan simbolik yang dilakukan secara berulang. Antropologi fokus pada
bagaimana simbol dan ritual ini menciptakan makna, identitas, dan solidaritas dalam
komunitas Muslim.

»  Perspektif Emic dan Etic:

o Emic: Pandangan dan penjelasan dari dalam kebudayaan itu sendiri (bagaimana
orang Muslim memahami Islam mereka).

o Etic: Pandangan dan analisis dari luar kebudayaan, menggunakan kerangka teoretis
ilmiah oleh peneliti. Keseimbangan antara kedua perspektif ini penting agar studi
tidak jatuh ke dalam subjektivitas murni atau interpretasi yang bias.

* Thick Description (Deskripsi Mendalam): Konsep dari Clifford Geertz yang
mengharuskan peneliti tidak hanya mendeskripsikan apa yang dilihat, tetapi juga
menafsirkan makna di balik tindakan tersebut (misalnya, tidak hanya mendeskripsikan
gerakan salat, tetapi menafsirkan makna spiritual, sosial, dan politiknya).

Penguasaan konsep-konsep dasar ini menjadi prasyarat agar Studi Islam dapat
memanfaatkan kerangka IIS secara metodologis dan menghasilkan analisis yang mendalam
dan kontekstual.

Integrasi IIS dalam Studi Islam (Teoritik)

Penelitian mengenai integrasi Ilmu Sosial dalam Studi Islam telah banyak dipelopori
oleh tokoh Muslim modernis.

1. Fazlur Rahman dan Pendekatan Ganda (Double Movement):

Rahman berpendapat bahwa pemahaman Al-Qur'an harus melalui dua gerakan: dari
situasi kini ke masa Al-Qur'an diturunkan (konteks historis) dan kembali ke masa kini
(aplikasi moral/sosial). Metode ini secara inheren mengandung analisis sosial dan sejarah.
2. Kuntowijoyo dan Ilmu Sosial Profetik:

Kuntowijoyo mengusulkan ilmu sosial yang tidak hanya menjelaskan realitas
(verstehen), tetapi juga mengubahnya. Ilmu Sosial Profetik (yang bersumber dari nilai-nilai
Islam) memiliki tiga pilar: humanisasi, liberasi, dan transendensi. Pendekatan ini adalah
upaya sistematis untuk mengislamkan ilmu sosial dengan tetap menggunakan metodologi
ilmiah.

3. Clifford Geertz dan Islam Lokal:

Dalam karyanya The Religion of Java dan Islam Observed, Geertz menggunakan
pendekatan Antropologi untuk mengkaji praktik keagamaan di Indonesia dan Maroko,
menghasilkan kategori santri, priyayi, dan abangan. Penelitian ini menunjukkan bahwa

232



Islam hidup dalam berbagai bentuk akulturasi budaya.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pendekatan Sosiologis: Islam sebagai Fenomena Struktural dan Institusional

Pendekatan sosiologis menawarkan lensa esensial untuk mengkaji Islam bukan hanya
sebagai serangkaian doktrin pribadi, tetapi sebagai sebuah sistem sosial yang terstruktur.
Fokus utama disiplin ini adalah pada interaksi, kelompok sosial, dan peran institusi
keagamaan yang membentuk dan dibentuk oleh masyarakat. Melalui analisis sosiologis,
peneliti berupaya menjawab pertanyaan fundamental mengenai bagaimana konteks sosial
memengaruhi pemahaman dan praktik keagamaan, dan sebaliknya, bagaimana ajaran agama
(Islam) memengaruhi struktur sosial yang lebih luas
1. Studi Gerakan Islam dan Mobilisasi Sosial

Sosiologi sangat memungkinkan untuk menganalisis gerakan keagamaan—seperti
revivalisme atau fundamentalisme—sebagai sebuah fenomena sosial kompleks. Alih-alih
melihatnya semata-mata sebagai manifestasi kemurnian doktrin, pendekatan ini
menempatkan gerakan tersebut sebagai respons terhadap kondisi sosial yang spesifik,
seperti perubahan sosial yang cepat, ketidakadilan ekonomi, atau krisis identitas dalam
sebuah komunitas (Hefner, 2000). Konsep sosiologi klasik, seperti teori konflik dan teori
fungsionalisme, menjadi alat analitis. Teori konflik, misalnya, dapat menguraikan
bagaimana persaingan sumber daya atau ketidaksetaraan memicu mobilisasi politik
keagamaan, sementara teori fungsionalisme menjelaskan peran gerakan tersebut dalam
mempertahankan atau mengganggu keseimbangan sistem sosial secara keseluruhan.
Pemahaman ini memberikan dimensi kausalitas sosial terhadap aktivisme keagamaan yang
tidak dapat dijangkau oleh studi teologis.

2. Peran Institusi Keagamaan

Dalam kerangka sosiologi, institusi keagamaan seperti Pesantren, Nahdlatul Ulama
(NU), atau Muhammadiyah dianalisis melampaui fungsi tradisional mereka sebagai penjaga
tradisi. Lembaga-lembaga ini dipandang sebagai organisasi sosial dengan hierarki, struktur
kekuasaan, sumber daya, dan jaringan yang signifikan, yang semuanya secara langsung
memengaruhi kehidupan publik dan politik negara. Analisis ini memanfaatkan konsep
sosiologi organisasi untuk membedah efektivitas, adaptasi mereka terhadap tantangan
zaman, dan peran politik yang dimainkan institusi-institusi tersebut dalam konteks negara-
bangsa yang lebih besar. Misalnya, sosiologi dapat mengkaji bagaimana perubahan dalam
kepemimpinan atau pendanaan NU/Muhammadiyah memengaruhi kebijakan pemerintah.
Pendekatan Antropologis: Islam sebagai Fenomena Budaya dan Simbolik

Pendekatan antropologis melengkapi sosiologi dengan mengalihkan fokus dari
struktur besar ke budaya, simbol, dan makna yang dianut oleh individu atau komunitas
Muslim dalam kehidupan sehari-hari. Antropologi sering menggunakan metode kualitatif
mendalam, seperti studi lapangan (ethnography), untuk memahami praktik keagamaan dari
perspektif orang di dalamnya (emic), berbeda dengan sosiologi yang sering melihat struktur
dari luar.

1. Kajian Islam Lokal (Local Islam)

Salah satu kontribusi paling krusial dari antropologi adalah studi mengenai bagaimana
Islam berinteraksi dan berakulturasi dengan budaya lokal. Studi ini menunjukkan bahwa
Islam jarang dipraktikkan dalam bentuk yang murni dan tunggal; sebaliknya, ia selalu
dinegosiasikan dengan tradisi lokal. Clifford Geertz (1960), misalnya, menunjukkan
keragaman interpretasi di Jawa melalui kategori santri, priyayi, dan abangan, yang
membuktikan bahwa Islam diinterpretasikan dan dipraktikkan secara berbeda berdasarkan
latar belakang sosial-budaya. Pendekatan ini secara spesifik berfokus pada sinkretisme,

233



ritual adat yang diislamkan, serta makna simbolik dari praktik keagamaan sehari-hari seperti
ziarah atau kenduri, yang sering diabaikan oleh studi yang hanya berbasis teks.
2. Studi Simbol dan Ritual

Antropologi simbolik secara khusus menganalisis makna mendalam yang terkandung
dalam ritual keagamaan seperti haji, salat, atau upacara kelahiran/kematian. Ritual ini
dipandang sebagai pertunjukan simbolik yang berfungsi untuk memperkuat solidaritas
komunitas dan mereproduksi tatanan moral yang berlaku dalam masyarakat tersebut. Selain
itu, antropologi dapat digunakan untuk menganalisis objek fisik, seperti pakaian Muslimah
(hijab atau nigab). Analisis ini menegaskan bahwa pakaian tersebut bukan hanya sekadar
kewajiban agama, tetapi juga berfungsi sebagai simbol identitas, alat resistensi politik
terhadap modernitas Barat, atau bahkan sebagai penanda modernitas yang baru.
Pendekatan Historis-Sosiologis: Analisis Perubahan dan Kontinuitas Sosial
Keagamaan

Pendekatan ini menggabungkan analisis struktur sosial (Sosiologi) dengan analisis
perubahan dari waktu ke waktu (Sejarah). Ia berupaya memahami bagaimana kondisi sosial
dan ekonomi masa lalu membentuk praktik keagamaan saat ini dan bagaimana modernisasi
memengaruhi orientasi keagamaan.

Pendekatan historis-sosiologis beroperasi pada skala waktu yang panjang,
menggabungkan analisis struktur sosial (Sosiologi) dengan proses perubahan di sepanjang
sejarah (Historis). Tujuan utamanya adalah menangkap kontinuitas dan diskontinuitas
dalam praktik keagamaan, serta menjelaskan bagaimana modernisasi mengubah lanskap
religius.

1. Modernisasi, Desekularisasi, dan Politisasi Agama

Berlawanan dengan tesis sekularisasi yang mendominasi pemikiran abad ke-20,
analisis historis-sosiologis membuktikan adanya fenomena desekularisasi atau re-
Islamisasi. Peneliti seperti Peter Berger (2008) menyoroti bahwa globalisasi dan
modernisasi seringkali memicu reaktivasi agama ke ruang publik. Politisasi agama dalam
konteks modern dilihat sebagai upaya rasional untuk mengatasi dislokasi dan ketidakpastian
yang diciptakan oleh modernitas itu sendiri. Di Indonesia, misalnya, proses demokratisasi
pasca-Orde Baru memungkinkan munculnya Partai Islam dan regulasi berbasis syariah di
tingkat daerah, yang menunjukkan bahwa agama menjadi kekuatan politik yang diorganisir
secara modern. Analisis in1 menggunakan konsep Institusionalisme Baru untuk memahami
bagaimana agama dilembagakan dalam struktur politik dan hukum negara.
2. Studi Kelas Menengah Muslim

Fenomena Kelas Menengah Muslim yang baru di Indonesia menjadi studi kasus ideal
bagi pendekatan historis-sosiologis. Kelompok yang didorong oleh kemajuan ekonomi dan
pendidikan ini mengembangkan gaya hidup keagamaan (lifestyle) yang khas: mereka saleh,
konsumtif, dan terlibat dalam produksi budaya pop Islam. Analisis sosiologis di sini
mengaitkan perubahan struktur kelas (historis) dengan munculnya fenomena Konsumsi
Agama. Kesalehan diekspresikan melalui fashion syariah, wisata halal, dan produk finansial
Islami. Hal ini menunjukkan bahwa agama telah menjadi komoditas pasar sekaligus
penanda status sosial, sebuah hasil dari perpaduan antara etos kapitalisme modern dan
tuntutan religius kontemporer, yang menghasilkan tipe kesalehan yang jauh berbeda dari
generasi tradisional sebelumnya.

Dengan menerapkan Ilmu-ilmu Sosial, Studi Islam beralih dari fokus ontologis (apa
itu Islam?) menjadi fokus empiris (bagaimana Islam dipraktikkan?). Pendekatan ini
memberikan kedalaman analisis yang mampu menjelaskan heterogenitas, dinamika, dan
kontradiksi dalam kehidupan komunitas Muslim kontemporer, melengkapi kerangka
normatif yang telah ada.

234



KESIMPULAN
Berdasarkan pembahasan mengenai wujud penerapan Ilmu-ilmu Sosial (IIS) dalam

Studi Islam, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama:

1. Pergeseran Paradigma: Penerapan IIS menandai pergeseran signifikan dalam Studi
Islam, dari pendekatan yang berorientasi normatif-teologis (fokus pada apa yang
seharusnya) menjadi pendekatan empiris-kontekstual (fokus pada apa yang terjadi).
Pendekatan sosiologis dan antropologis memungkinkan studi Islam dianalisis sebagai
fenomena sosial, struktural, dan budaya yang hidup dan dinamis.

2. Dinamika Sosial Keagamaan: Pendekatan sosiologis efektif dalam membedah fenomena
makro, seperti struktur institusi keagamaan dan mobilisasi gerakan Islam, yang dilihat
sebagai respons terhadap kondisi sosial-ekonomi dan politik. Sementara itu, pendekatan
antropologis unggul dalam memahami tingkat mikro, yaitu keragaman praktik
keagamaan (local Islam) dan makna simbolik yang dilekatkan oleh komunitas Muslim
dalam kehidupan sehari-hari.

3. Pengayaan Metodologi: Integrasi IIS tidak hanya memperkaya objek kajian, tetapi juga
menawarkan kerangka metodologis yang kritis untuk meneliti Islam secara objektif. Hal
ini memungkinkan terbukanya pemahaman yang lebih komprehensif terhadap
heterogenitas umat Islam kontemporer, melampaui homogenitas doktrinal.

Secara keseluruhan, pendekatan Ilmu-ilmu Sosial telah membuktikan dirinya sebagai alat
analisis esensial yang mampu menjembatani gap antara teks suci dan realitas sosial,
menjadikan Studi Islam lebih relevan dalam konteks modern.

Saran

Berdasarkan temuan dan kesimpulan dalam makalah ini, terdapat beberapa saran yang
dapat diajukan untuk pengembangan Studi Islam di masa mendatang:

1. Peningkatan Integrasi Metodologis: Institusi pendidikan Islam disarankan untuk
semakin memperkuat kurikulum yang mengintegrasikan metodologi Ilmu-ilmu Sosial
secara eksplisit. Hal ini bertujuan untuk menghasilkan sarjana Islam yang tidak hanya
menguasai teks, tetapi juga mampu menganalisis konteks sosial dan budaya secara kritis.

2. Studi Komparatif Lintas Disiplin: Penelitian di masa depan hendaknya lebih banyak
menggunakan pendekatan multidisiplin, misalnya menggabungkan sosiologi dan
psikologi agama, atau antropologi dan ilmu politik, untuk menganalisis isu-isu
kompleks seperti radikalisme, pop-Islam, atau perubahan fikih di era digital.

3. Pengembangan Teori Lokal: Perlu adanya dorongan bagi akademisi Muslim untuk tidak
hanya meminjam teori dari Barat, tetapi juga mengembangkan teori-teori Ilmu Sosial
yang berakar dari pengalaman dan realitas Muslim sendiri (seperti yang digagas oleh
Kuntowijoyo dengan Ilmu Sosial Profetik) guna membebaskan Studi Islam dari
ketergantungan teoretis asing.

DAFTAR PUSTAKA

Geertz, C. (1960). The religion of Java. The University of Chicago Press.

Geertz, C. (1968). Islam observed: Religious development in Morocco and Indonesia. Yale
University Press.

Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton University
Press.

Kuntowijoyo. (2001). Muslim tanpa masjid: Esai-esai agama, budaya, dan politik. Mizan.

Kuntowijoyo. (2006). Paradigma Islam: Interpretasi untuk aksi. Tiara Wacana.

Madjid, N. (1995). Islam, kemodernan, dan keindonesiaan: Kumpulan karangan. Mizan.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. The University

235



of Chicago Press.

Mujahid, A. (2018). Pendekatan sosiologi dalam analisis gerakan keagamaan transnasional di
Indonesia. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 14(2), 150-170.

Sulaiman, B. (2019). Antropologi simbolik dan kajian ritual Islam lokal di Nusantara. Jurnal Ilmu
Sosial dan Politik Islam, 7(1), 1-25.

236



