
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7301 
 

 

230 
 

PENDEKATAN ILMU-ILMU SOSIAL DALAM STUDI ISLAM 
 

Yufrizal1, Aljamaedi2 

yufrizal 183@gmail.com1,  aljamaedi@gmail.com2  

Universitas Muhammadiyah Sumatera Barat 

  

ABSTRAK 

Studi Islam tradisional sering kali didominasi oleh pendekatan normatif-teologis yang berfokus pada 

teks dan hukum. Namun, kompleksitas masyarakat modern menuntut pemahaman Islam sebagai 

fenomena sosial, budaya, dan sejarah yang hidup. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

bagaimana konsep sosiologi dan antropologi dapat diterapkan dalam Studi Islam untuk 

menjembatani teks dengan konteks. Melalui kajian pustaka, ditemukan bahwa pendekatan sosiologis 

efektif dalam membedah struktur institusi dan gerakan keagamaan, sementara pendekatan 

antropologis unggul dalam memahami praktik keagamaan lokal (local Islam) dan makna simbolik 

ritual. Integrasi ini menghasilkan studi Islam yang lebih interdisipliner, kritis, dan relevan dengan 

dinamika kontemporer. 

Kata Kunci: Studi Islam, Sosiologi, Antropologi, Integrasi Ilmu, Kontemporer. 

 

PENDAHULUAN 

Studi Islam secara tradisional sering kali didominasi oleh pendekatan normatif-

teologis, yang fokus pada penetapan hukum (fiqh) dan ajaran etika. Namun, seiring dengan 

kompleksitas masyarakat modern, muncul kebutuhan untuk memahami Islam bukan hanya 

sebagai teks suci, tetapi juga sebagai fenomena sosial, budaya, dan sejarah yang hidup di 

tengah masyarakat. Ilmu-ilmu sosial (IIS), seperti sosiologi, antropologi, dan ilmu politik, 

menawarkan kerangka metodologis dan teoretis untuk menganalisis praktik keagamaan, 

institusi, dan interaksi komunitas Muslim secara objektif. Pendekatan ini memungkinkan 

studi Islam bergerak dari aspek ideal menuju aspek aktual dan kontekstual. 

Pergeseran ini menjadi krusial karena realitas keberagamaan umat Muslim di seluruh 

dunia menunjukkan adanya heterogenitas yang luar biasa. Berbagai praktik keagamaan 

lokal (local Islam), perbedaan interpretasi fatwa antarwilayah, dan variasi dalam respon 

politik terhadap isu global tidak dapat dijelaskan secara memadai hanya dengan merujuk 

pada teks suci. Pendekatan normatif cenderung mengasumsikan homogenitas dalam praktik 

keagamaan, padahal dalam kenyataannya, agama selalu dinegosiasikan, diinterpretasikan, 

dan disesuaikan dengan konteks sosial, sejarah, dan geografis tertentu. Oleh karena itu, 

diperlukan alat analisis yang sensitif terhadap variabel-variabel sosial tersebut. 

Integrasi Ilmu-ilmu Sosial ke dalam Studi Islam berfungsi sebagai jembatan 

metodologis yang menghubungkan teks (scripture) dengan konteks (context). Disiplin 

sosiologi, misalnya, menyediakan konsep tentang struktur sosial, organisasi, dan konflik 

untuk memahami bagaimana institusi Islam mengelola kekuasaan dan bagaimana gerakan 

keagamaan memobilisasi pengikut. Sementara itu, antropologi menawarkan pemahaman 

tentang budaya, simbol, dan makna untuk mengkaji dimensi internal dan mikro dari praktik 

keagamaan sehari-hari. Tanpa kerangka IIS, Studi Islam berisiko terisolasi dari ilmu 

pengetahuan modern dan gagal menjelaskan dinamika sosial kontemporer seperti 

radikalisasi, konsumsi agama oleh kelas menengah, atau peran media sosial dalam 

penyebaran otoritas keagamaan. 

Dengan demikian, adopsi pendekatan Ilmu-ilmu Sosial bukan dimaksudkan untuk 

menggantikan studi teologis, melainkan untuk melengkapinya. Tujuannya adalah 

menciptakan Studi Islam yang bersifat interdisipliner dan holistik, yang mampu 

menghasilkan pengetahuan yang kritis sekaligus relevan. Makalah ini bertujuan untuk 

mailto:yufrizal%20183@gmail.com1
mailto:%20aljamaedi@gmail.com2


231 
 

menguraikan dan menganalisis secara mendalam bagaimana konsep-konsep dan metodologi 

dari Ilmu-ilmu Sosial dapat secara efektif digunakan sebagai kerangka analisis untuk 

memahami Islam secara empiris, kontekstual, dan ilmiah. 

 

KAJIAN PUSTAKA 

Definisi Studi Islam Kontemporer 

Studi Islam Kontemporer (SIK) muncul sebagai bidang kajian yang mencoba 

mengatasi kesenjangan (ketimpangan) antara cita-cita ideal ajaran Islam dengan realitas 

keberagamaan umat Muslim yang terjadi di masa kini. Dalam pengertian istilah, Islam 

kontemporer adalah gagasan untuk mengkaji Islam sebagai nilai alternatif, baik melalui 

perspektif interpretasi tekstual maupun kajian kontekstual, dengan tujuan memberikan 

solusi baru terhadap tantangan dan temuan di semua dimensi kehidupan, dari masa lampau 

hingga sekarang. 

Secara historis, SIK merujuk pada pemikiran Islam yang berkembang sejak masa modern 

(abad ke-19 Masehi) hingga saat ini. Era kontemporer ini ditandai oleh: 

a. Semangat Antikolonialisme dan Pembangunan Identitas: Dunia Islam berupaya 

membangun kehidupan dan identitasnya sendiri yang terlepas dari hegemoni pihak lain. 

b. Ketegangan Tradisi vs. Modernisme: Studi Islam kontemporer secara inheren 

merefleksikan ketegangan antara mempertahankan tradisi dan beradaptasi dengan 

modernisme global. 

c. Tuntutan Respons Kontemporer: Agama ditantang untuk tampil sebagai suara moral 

yang autentik dalam menghadapi isu-isu kontemporer seperti pluralisme, penindasan, 

dan ketidakadilan. 

Karakteristik utama SIK yang membedakannya dari Studi Islam tradisional adalah: 

a. Pendekatan Interdisipliner: SIK sangat menekankan penggunaan metodologi dan teori 

dari disiplin ilmu lain—seperti postkolonialisme, feminisme, hermeneutika, dan 

terutama Ilmu-ilmu Sosial (IIS)—untuk memperkaya pemahaman. 

b. Fokus Kontekstual: Ia berupaya melakukan pembacaan radikal terhadap epistemologi 

keilmuan dan nalar tradisi untuk mentransformasikannya ke masa kini, mengutamakan 

kontekstualitas daripada kemutlakan ajaran. 

c. Sintesis Metodologi: SIK berupaya menyintesis antara metodologi tradisional yang 

berfokus pada tafsir dan fikih, dengan pendekatan kontemporer yang lebih fleksibel dan 

responsif untuk menjawab tantangan sosial-politik. 

Konsep Dasar Ilmu-ilmu Sosial (IIS) 

Integrasi Studi Islam dengan Ilmu-ilmu Sosial (IIS) secara praktis membutuhkan 

pemahaman terhadap terminologi dan kerangka teoretis yang dibawa oleh disiplin ilmu 

tersebut, terutama Sosiologi dan Antropologi. Konsep-konsep ini menjadi lensa bagi peneliti 

untuk menganalisis fenomena keagamaan di luar dimensi normatifnya. 

1. Konsep Dasar Sosiologi 

Sosiologi adalah studi tentang masyarakat, pola hubungan sosial, interaksi sosial, dan 

budaya kehidupan sehari-hari. Konsep-konsep sosiologi memberikan kerangka untuk 

memahami Islam sebagai struktur kolektif dan institusi: 

a. Struktur Sosial: Merujuk pada pola hubungan sosial yang relatif stabil dan formal di 

masyarakat, seperti kelas sosial, institusi (misalnya: negara, keluarga, pendidikan), atau 

organisasi keagamaan (NU, Muhammadiyah). Analisis struktur membantu memahami 

distribusi kekuasaan dan sumber daya dalam komunitas Muslim. 

b. Fungsionalisme: Teori yang memandang masyarakat sebagai sistem yang terdiri dari 

bagian-bagian yang saling tergantung, di mana setiap bagian (termasuk agama) memiliki 

fungsi spesifik yang berkontribusi pada stabilitas keseluruhan sistem. 



232 
 

c. Teori Konflik: Teori yang melihat masyarakat sebagai arena ketidaksetaraan yang 

menghasilkan konflik dan perubahan. Dalam Studi Islam, teori ini digunakan untuk 

menganalisis konflik antara kelompok keagamaan, atau antara institusi agama dan 

negara, terkait perebutan sumber daya atau ideologi. 

d. Verstehen (Pemahaman Empati): Diperkenalkan oleh Max Weber, konsep ini 

menekankan perlunya peneliti memahami tindakan sosial dari sudut pandang aktor atau 

pelakunya itu sendiri, yang sangat relevan untuk mengkaji motivasi praktik keagamaan. 

2. Konsep Dasar Antropologi 

Antropologi adalah studi tentang manusia, perilaku, dan budaya mereka, baik di masa 

lalu maupun masa kini. Antropologi menyediakan alat untuk memahami Islam pada level 

individual dan komunitas kecil (lokal): 

• Budaya: Mencakup nilai, kepercayaan, norma, simbol, dan praktik yang dipelajari dan 

dibagi oleh sekelompok orang, yang menjadi lensa utama dalam memahami Islam 

sebagai praktik hidup (living Islam). 

• Simbol dan Ritual: Simbol adalah objek atau tindakan yang memiliki makna yang 

disepakati secara sosial (misalnya: hijab atau azan), sementara ritual adalah 

serangkaian tindakan simbolik yang dilakukan secara berulang. Antropologi fokus pada 

bagaimana simbol dan ritual ini menciptakan makna, identitas, dan solidaritas dalam 

komunitas Muslim. 

• Perspektif Emic dan Etic: 

o Emic: Pandangan dan penjelasan dari dalam kebudayaan itu sendiri (bagaimana 

orang Muslim memahami Islam mereka). 

o Etic: Pandangan dan analisis dari luar kebudayaan, menggunakan kerangka teoretis 

ilmiah oleh peneliti. Keseimbangan antara kedua perspektif ini penting agar studi 

tidak jatuh ke dalam subjektivitas murni atau interpretasi yang bias. 

• Thick Description (Deskripsi Mendalam): Konsep dari Clifford Geertz yang 

mengharuskan peneliti tidak hanya mendeskripsikan apa yang dilihat, tetapi juga 

menafsirkan makna di balik tindakan tersebut (misalnya, tidak hanya mendeskripsikan 

gerakan salat, tetapi menafsirkan makna spiritual, sosial, dan politiknya). 

Penguasaan konsep-konsep dasar ini menjadi prasyarat agar Studi Islam dapat 

memanfaatkan kerangka IIS secara metodologis dan menghasilkan analisis yang mendalam 

dan kontekstual. 

Integrasi IIS dalam Studi Islam (Teoritik) 

Penelitian mengenai integrasi Ilmu Sosial dalam Studi Islam telah banyak dipelopori 

oleh tokoh Muslim modernis. 

1. Fazlur Rahman dan Pendekatan Ganda (Double Movement): 

Rahman berpendapat bahwa pemahaman Al-Qur'an harus melalui dua gerakan: dari 

situasi kini ke masa Al-Qur'an diturunkan (konteks historis) dan kembali ke masa kini 

(aplikasi moral/sosial). Metode ini secara inheren mengandung analisis sosial dan sejarah. 

2. Kuntowijoyo dan Ilmu Sosial Profetik: 

Kuntowijoyo mengusulkan ilmu sosial yang tidak hanya menjelaskan realitas 

(verstehen), tetapi juga mengubahnya. Ilmu Sosial Profetik (yang bersumber dari nilai-nilai 

Islam) memiliki tiga pilar: humanisasi, liberasi, dan transendensi. Pendekatan ini adalah 

upaya sistematis untuk mengislamkan ilmu sosial dengan tetap menggunakan metodologi 

ilmiah. 

3. Clifford Geertz dan Islam Lokal: 

Dalam karyanya The Religion of Java dan Islam Observed, Geertz menggunakan 

pendekatan Antropologi untuk mengkaji praktik keagamaan di Indonesia dan Maroko, 

menghasilkan kategori santri, priyayi, dan abangan. Penelitian ini menunjukkan bahwa 



233 
 

Islam hidup dalam berbagai bentuk akulturasi budaya. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendekatan Sosiologis: Islam sebagai Fenomena Struktural dan Institusional 

Pendekatan sosiologis menawarkan lensa esensial untuk mengkaji Islam bukan hanya 

sebagai serangkaian doktrin pribadi, tetapi sebagai sebuah sistem sosial yang terstruktur. 

Fokus utama disiplin ini adalah pada interaksi, kelompok sosial, dan peran institusi 

keagamaan yang membentuk dan dibentuk oleh masyarakat. Melalui analisis sosiologis, 

peneliti berupaya menjawab pertanyaan fundamental mengenai bagaimana konteks sosial 

memengaruhi pemahaman dan praktik keagamaan, dan sebaliknya, bagaimana ajaran agama 

(Islam) memengaruhi struktur sosial yang lebih luas 

1. Studi Gerakan Islam dan Mobilisasi Sosial 

Sosiologi sangat memungkinkan untuk menganalisis gerakan keagamaan—seperti 

revivalisme atau fundamentalisme—sebagai sebuah fenomena sosial kompleks. Alih-alih 

melihatnya semata-mata sebagai manifestasi kemurnian doktrin, pendekatan ini 

menempatkan gerakan tersebut sebagai respons terhadap kondisi sosial yang spesifik, 

seperti perubahan sosial yang cepat, ketidakadilan ekonomi, atau krisis identitas dalam 

sebuah komunitas (Hefner, 2000). Konsep sosiologi klasik, seperti teori konflik dan teori 

fungsionalisme, menjadi alat analitis. Teori konflik, misalnya, dapat menguraikan 

bagaimana persaingan sumber daya atau ketidaksetaraan memicu mobilisasi politik 

keagamaan, sementara teori fungsionalisme menjelaskan peran gerakan tersebut dalam 

mempertahankan atau mengganggu keseimbangan sistem sosial secara keseluruhan. 

Pemahaman ini memberikan dimensi kausalitas sosial terhadap aktivisme keagamaan yang 

tidak dapat dijangkau oleh studi teologis. 

2. Peran Institusi Keagamaan 

Dalam kerangka sosiologi, institusi keagamaan seperti Pesantren, Nahdlatul Ulama 

(NU), atau Muhammadiyah dianalisis melampaui fungsi tradisional mereka sebagai penjaga 

tradisi. Lembaga-lembaga ini dipandang sebagai organisasi sosial dengan hierarki, struktur 

kekuasaan, sumber daya, dan jaringan yang signifikan, yang semuanya secara langsung 

memengaruhi kehidupan publik dan politik negara. Analisis ini memanfaatkan konsep 

sosiologi organisasi untuk membedah efektivitas, adaptasi mereka terhadap tantangan 

zaman, dan peran politik yang dimainkan institusi-institusi tersebut dalam konteks negara-

bangsa yang lebih besar. Misalnya, sosiologi dapat mengkaji bagaimana perubahan dalam 

kepemimpinan atau pendanaan NU/Muhammadiyah memengaruhi kebijakan pemerintah. 

Pendekatan Antropologis: Islam sebagai Fenomena Budaya dan Simbolik 

 Pendekatan antropologis melengkapi sosiologi dengan mengalihkan fokus dari 

struktur besar ke budaya, simbol, dan makna yang dianut oleh individu atau komunitas 

Muslim dalam kehidupan sehari-hari. Antropologi sering menggunakan metode kualitatif 

mendalam, seperti studi lapangan (ethnography), untuk memahami praktik keagamaan dari 

perspektif orang di dalamnya (emic), berbeda dengan sosiologi yang sering melihat struktur 

dari luar. 

1. Kajian Islam Lokal (Local Islam) 

Salah satu kontribusi paling krusial dari antropologi adalah studi mengenai bagaimana 

Islam berinteraksi dan berakulturasi dengan budaya lokal. Studi ini menunjukkan bahwa 

Islam jarang dipraktikkan dalam bentuk yang murni dan tunggal; sebaliknya, ia selalu 

dinegosiasikan dengan tradisi lokal. Clifford Geertz (1960), misalnya, menunjukkan 

keragaman interpretasi di Jawa melalui kategori santri, priyayi, dan abangan, yang 

membuktikan bahwa Islam diinterpretasikan dan dipraktikkan secara berbeda berdasarkan 

latar belakang sosial-budaya. Pendekatan ini secara spesifik berfokus pada sinkretisme, 



234 
 

ritual adat yang diislamkan, serta makna simbolik dari praktik keagamaan sehari-hari seperti 

ziarah atau kenduri, yang sering diabaikan oleh studi yang hanya berbasis teks. 

2. Studi Simbol dan Ritual 

Antropologi simbolik secara khusus menganalisis makna mendalam yang terkandung 

dalam ritual keagamaan seperti haji, salat, atau upacara kelahiran/kematian. Ritual ini 

dipandang sebagai pertunjukan simbolik yang berfungsi untuk memperkuat solidaritas 

komunitas dan mereproduksi tatanan moral yang berlaku dalam masyarakat tersebut. Selain 

itu, antropologi dapat digunakan untuk menganalisis objek fisik, seperti pakaian Muslimah 

(hijab atau niqab). Analisis ini menegaskan bahwa pakaian tersebut bukan hanya sekadar 

kewajiban agama, tetapi juga berfungsi sebagai simbol identitas, alat resistensi politik 

terhadap modernitas Barat, atau bahkan sebagai penanda modernitas yang baru. 

Pendekatan Historis-Sosiologis: Analisis Perubahan dan Kontinuitas Sosial 

Keagamaan 

Pendekatan ini menggabungkan analisis struktur sosial (Sosiologi) dengan analisis 

perubahan dari waktu ke waktu (Sejarah). Ia berupaya memahami bagaimana kondisi sosial 

dan ekonomi masa lalu membentuk praktik keagamaan saat ini dan bagaimana modernisasi 

memengaruhi orientasi keagamaan. 

Pendekatan historis-sosiologis beroperasi pada skala waktu yang panjang, 

menggabungkan analisis struktur sosial (Sosiologi) dengan proses perubahan di sepanjang 

sejarah (Historis). Tujuan utamanya adalah menangkap kontinuitas dan diskontinuitas 

dalam praktik keagamaan, serta menjelaskan bagaimana modernisasi mengubah lanskap 

religius. 

1. Modernisasi, Desekularisasi, dan Politisasi Agama 

 Berlawanan dengan tesis sekularisasi yang mendominasi pemikiran abad ke-20, 

analisis historis-sosiologis membuktikan adanya fenomena desekularisasi atau re-

Islamisasi. Peneliti seperti Peter Berger (2008) menyoroti bahwa globalisasi dan 

modernisasi seringkali memicu reaktivasi agama ke ruang publik. Politisasi agama dalam 

konteks modern dilihat sebagai upaya rasional untuk mengatasi dislokasi dan ketidakpastian 

yang diciptakan oleh modernitas itu sendiri. Di Indonesia, misalnya, proses demokratisasi 

pasca-Orde Baru memungkinkan munculnya Partai Islam dan regulasi berbasis syariah di 

tingkat daerah, yang menunjukkan bahwa agama menjadi kekuatan politik yang diorganisir 

secara modern. Analisis ini menggunakan konsep Institusionalisme Baru untuk memahami 

bagaimana agama dilembagakan dalam struktur politik dan hukum negara. 

2. Studi Kelas Menengah Muslim 

Fenomena Kelas Menengah Muslim yang baru di Indonesia menjadi studi kasus ideal 

bagi pendekatan historis-sosiologis. Kelompok yang didorong oleh kemajuan ekonomi dan 

pendidikan ini mengembangkan gaya hidup keagamaan (lifestyle) yang khas: mereka saleh, 

konsumtif, dan terlibat dalam produksi budaya pop Islam. Analisis sosiologis di sini 

mengaitkan perubahan struktur kelas (historis) dengan munculnya fenomena Konsumsi 

Agama. Kesalehan diekspresikan melalui fashion syariah, wisata halal, dan produk finansial 

Islami. Hal ini menunjukkan bahwa agama telah menjadi komoditas pasar sekaligus 

penanda status sosial, sebuah hasil dari perpaduan antara etos kapitalisme modern dan 

tuntutan religius kontemporer, yang menghasilkan tipe kesalehan yang jauh berbeda dari 

generasi tradisional sebelumnya. 

Dengan menerapkan Ilmu-ilmu Sosial, Studi Islam beralih dari fokus ontologis (apa 

itu Islam?) menjadi fokus empiris (bagaimana Islam dipraktikkan?). Pendekatan ini 

memberikan kedalaman analisis yang mampu menjelaskan heterogenitas, dinamika, dan 

kontradiksi dalam kehidupan komunitas Muslim kontemporer, melengkapi kerangka 

normatif yang telah ada. 



235 
 

  

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan mengenai wujud penerapan Ilmu-ilmu Sosial (IIS) dalam 

Studi Islam, dapat ditarik beberapa kesimpulan utama: 

1. Pergeseran Paradigma: Penerapan IIS menandai pergeseran signifikan dalam Studi 

Islam, dari pendekatan yang berorientasi normatif-teologis (fokus pada apa yang 

seharusnya) menjadi pendekatan empiris-kontekstual (fokus pada apa yang terjadi). 

Pendekatan sosiologis dan antropologis memungkinkan studi Islam dianalisis sebagai 

fenomena sosial, struktural, dan budaya yang hidup dan dinamis. 

2. Dinamika Sosial Keagamaan: Pendekatan sosiologis efektif dalam membedah fenomena 

makro, seperti struktur institusi keagamaan dan mobilisasi gerakan Islam, yang dilihat 

sebagai respons terhadap kondisi sosial-ekonomi dan politik. Sementara itu, pendekatan 

antropologis unggul dalam memahami tingkat mikro, yaitu keragaman praktik 

keagamaan (local Islam) dan makna simbolik yang dilekatkan oleh komunitas Muslim 

dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Pengayaan Metodologi: Integrasi IIS tidak hanya memperkaya objek kajian, tetapi juga 

menawarkan kerangka metodologis yang kritis untuk meneliti Islam secara objektif. Hal 

ini memungkinkan terbukanya pemahaman yang lebih komprehensif terhadap 

heterogenitas umat Islam kontemporer, melampaui homogenitas doktrinal. 

Secara keseluruhan, pendekatan Ilmu-ilmu Sosial telah membuktikan dirinya sebagai alat 

analisis esensial yang mampu menjembatani gap antara teks suci dan realitas sosial, 

menjadikan Studi Islam lebih relevan dalam konteks modern. 

Saran 

Berdasarkan temuan dan kesimpulan dalam makalah ini, terdapat beberapa saran yang 

dapat diajukan untuk pengembangan Studi Islam di masa mendatang: 

1. Peningkatan Integrasi Metodologis: Institusi pendidikan Islam disarankan untuk 

semakin memperkuat kurikulum yang mengintegrasikan metodologi Ilmu-ilmu Sosial 

secara eksplisit. Hal ini bertujuan untuk menghasilkan sarjana Islam yang tidak hanya 

menguasai teks, tetapi juga mampu menganalisis konteks sosial dan budaya secara kritis. 

2. Studi Komparatif Lintas Disiplin: Penelitian di masa depan hendaknya lebih banyak 

menggunakan pendekatan multidisiplin, misalnya menggabungkan sosiologi dan 

psikologi agama, atau antropologi dan ilmu politik, untuk menganalisis isu-isu 

kompleks seperti radikalisme, pop-Islam, atau perubahan fikih di era digital. 

3. Pengembangan Teori Lokal: Perlu adanya dorongan bagi akademisi Muslim untuk tidak 

hanya meminjam teori dari Barat, tetapi juga mengembangkan teori-teori Ilmu Sosial 

yang berakar dari pengalaman dan realitas Muslim sendiri (seperti yang digagas oleh 

Kuntowijoyo dengan Ilmu Sosial Profetik) guna membebaskan Studi Islam dari 

ketergantungan teoretis asing. 

  

DAFTAR PUSTAKA 
Geertz, C. (1960). The religion of Java. The University of Chicago Press. 

Geertz, C. (1968). Islam observed: Religious development in Morocco and Indonesia. Yale 

University Press. 

Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton University 

Press. 

Kuntowijoyo. (2001). Muslim tanpa masjid: Esai-esai agama, budaya, dan politik. Mizan. 

Kuntowijoyo. (2006). Paradigma Islam: Interpretasi untuk aksi. Tiara Wacana. 

Madjid, N. (1995). Islam, kemodernan, dan keindonesiaan: Kumpulan karangan. Mizan. 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. The University 



236 
 

of Chicago Press. 

Mujahid, A. (2018). Pendekatan sosiologi dalam analisis gerakan keagamaan transnasional di 

Indonesia. Jurnal Studi Agama dan Masyarakat, 14(2), 150-170. 

Sulaiman, B. (2019). Antropologi simbolik dan kajian ritual Islam lokal di Nusantara. Jurnal Ilmu 

Sosial dan Politik Islam, 7(1), 1-25. 

 


