Vol 9 No. 11 November 2025
Jurnal Kajian limiah Multidisipliner elSSN:2118-7301

TELAAHEPISTEMOLOGISPEMIKIRAN HASSAN HANAFI

Yossef Yuda?, Rusydi?, Riki Saputra3
vossepyuda@gmail.com?, rusydi@umsb.ac.id?, rikisaputra@gmail.com?®
UMSB

ABSTRAK
Artikel ini bertujuan menganalisis secara kritis konsep "Humanisasi lImu Keislaman"
(Humanization of Islamic Knowledge) yang diajukan oleh filsuf Mesir terkemuka, Hassan Hanafi,
sebagai kerangka metodologis utama dalam proyek pembaharuan intelektualnya, Tradisi dan
Pembaharuan (Turath wa Tajdid). Penelitian kualitatif ini menggunakan metode kajian kepustakaan
(library research) dengan menerapkan pendekatan analisis filosofis dan kritik hermeneutika
mendalam terhadap korpus karya-karya primer Hanafi, khususnya terkait teori kebangkitan kembali
warisan (Revival of Turath). Temuan utama dari telaah ini menegaskan bahwa humanisasi dalam
pemikiran Hanafi adalah sebuah dekonstruksi epistemologis radikal yang bertujuan mengubah
orientasi pengetahuan Islam. Perubahan mendasar ini terjadi pada subjek dan objek pengetahuan,
bergerak dari paradigma yang Teosentris (berpusat pada Tuhan, metafisika, danteks an sich) menuju
paradigma Antroposentris (berpusat pada akal, eksistensi, dan kesadaran historis manusia). Hanafi
berargumentasi bahwa ilmu-ilmu keislaman harus disekularisasi secara kognitif agar berfungsi
sebagai sarana aksiologis dan praksis yang efektif untuk menjawab tantangan dan krisis modem.
Humanisasi menuntut penafsir untuk mengambil tanggung jawab historis atas setiap interpretasi,
menjadikan keadilan sosial dan pembebasan manusia sebagai kriteria utama kebenaran ilmiah
keagamaan. Sebagai kesimpulan, proyek humanisasi ini menawarkan jalan keluar yang inovatif dari
kebuntuan pemikiran Islam kontemporer melalui reinterpretasi rasional dan kontekstual terhadap
turath. Meskipun menyajikan potensi besar bagi revitalisasi keilmuan, upaya ini secara teologis
memicu perdebatanserius terkait potensi relativisme etis dan batasan-batasan interpretasi yang dapat
mengarah pada subyektivitas filosofis.
Kata Kunci: Hassan Hanafi, Humanisasi, Epistemologi Islam, Turath Wa Tajdid,
Antroposentrisme, Dekonstruksi.

ABSTRACT
This article aims to critically analyze the concept of "Humanization of Islamic Knowledge" as
proposed by the prominent Egyptian philosopher, Hassan Hanafi, serving as the central
methodological framework in his intellectual renewal project, Heritage and Renewal (Turath wa
Tajdid). This qualitative study employs a library research method, applying an approach of
philosophical analysis and in-depth hermeneutic critique of the corpus of Hanafi's primary works,
particularly those related to his theory of the revival of heritage (Revival of Turath). The main
findings of this review confirm that humanization in Hanafi's thought is a radical epistemological
deconstruction intended to shift the orientation of Islamic knowledge. This fundamental change
occurs in the subject and object of knowledge, moving from a Theocentric paradigm (centered on
God, metaphysics, and the text an sich) toward an Anthropocentric paradigm (centered on human
reason, existence, and historical consciousness). Hanafi argues that the Islamic sciences must be
cognitively secularized to function as an effective axiological and practical tool for addressing
modern challenges and crises. Humanization demands that the interpreter assumes historical
responsibility for every interpretation, making social justice and human liberation the primary
criteria for religious scientific truth. In conclusion, this humanization project offers an innovative
path out of the stagnation of contemporary Islamic thought through a rational and contextual
reinterpretation of the turath. Despite presenting great potential for scholarly revitalization, this
endeavor theologically triggers serious debate regarding the potential for ethical relativism and the
limitations of interpretation that could lead to philosophical subjectivity.
Keywords: Hassan Hanafi, Humanization, Islamic Epistemology, Turath Wa Tajdid,
Anthropocentrism, Deconstruction.

61


mailto:%20yossepyuda@gmail.com1
mailto:rusydi@umsb.ac.id2
mailto:rikisaputra@gmail.com3

PENDAHULUAN

Konteks pemikiran Islam kontemporer ditandai oleh ketegangan dialektis antara
warisan (turath) dan modernitas (tajdid). Krisis epistemologis yang mendera dunia Islam
sering kali berakar pada kegagalan untuk mengintegrasikan warisan keilmuan Islam yang
kaya dengan tuntutan rasionalitas dan realitas sosio-historis modern. Warisan seringkali
diperlakukan sebagai otoritas dogmatis yang tertutup, sementara modernitas diterima secara
pasif tanpa kritik filosofis mendalam. Kondisi inilah yang melahirkan kebutuhan mendesak
akan proyek pembaharuan radikal di bidang filsafat dan ilmu-ilmu keislaman.

Hassan Hanafi (lahir 1935), salah satu filsuf Muslim kontemporer yang paling
berpengaruh, hadir dengan proyek monumental Turath wa Tajdid (Warisan dan
Pembaharuan) yang bertujuan merestrukturisasi  kesadaran Islam dari akar
epistemologisnya. Hanafi tidak hanya menawarkan kritik terhadap stagnasi pemikiran
Islam, tetapi juga merumuskan sebuah metodologi Kritis-emansipatoris yang ia sebut
"Humanisasi Ilmu Keislaman" (Humanization of Islamic Knowledge). Konsep ini
merupakan upaya Hanafi untuk membebaskan ilmu-ilmu keislaman dari dominasi metafisik
yang teosentris menuju orientasi yang lebih antroposentris dan berpusat pada kepentingan
serta aksi sosial manusia.

Meskipun proyek Turath wa Tajdid telah banyak dikaji, telaah mendalam terhadap
Humanisasi IlImu Keislaman sebagai fondasi epistemologis yang mengarahkan seluruh
proyek Hanafi masih terbatas. Sebagian besar studi cenderung fokus pada aspek sosiologis -
politis atau perbandingan Hanafi dengan Marxisme, tanpa menyoroti secara tajam
bagaimana pergeseran subjek dan objek pengetahuan terjadi dalam pemikirannya. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis dan epistemologis
konsep humanisasi Hanafi khususnya bagaimana ia merumuskan ulang kriteria kebenaran
dan validitas ilmu keislaman dari dimensi ketuhanan menjadi dimensi kemanusiaan.

Signifikansi penelitian ini terletak pada upayanya untuk mengisi gap tersebut dengan
mengidentifikasi kontribusi unik (novelty) Hanafi. Humanisasi Hanafi bukanlah sekadar
penafsiran liberal, melainkan sebuah dekonstruksi metodologis yang menuntut
pertanggungjawaban etis dan historis atas setiap interpretasi keagamaan. Dengan demikian,
artikel ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih kaya dan kritis mengenai
potensi dan kontroversi dari proyek pembaruan pemikiran Islam yang berpijak pada
rasionalitas dan eksistensi manusia.

METODE PENELITIAN
Bagian ini menguraikan prosedur dan kerangka kerja yang digunakan dalam penelitian
untuk menganalisis secara mendalam proyek humanisasi ilmu keislaman Hassan Hanafi.
1. Jenis dan Desain Penelitian
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan desain Studi Tokoh
Filosofis (Philosophical Figure Study). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus utama
penelitian adalah pada pemahaman mendalam (verstehen) terhadap konsep-konsep filosofis
yang kompleks dan interkoneksi antar-ide dalam kerangka pemikiran Hanafi, alih-alih pada
pengujian hipotesis kuantitatif. Desain studitokoh ini memungkinkan eksplorasi sistematis
terhadap keseluruhan koherensi, implikasi, dan kontroversi dari pemikiran Hassan Hanafi
sebagai seorang filsuf.
2. Sumber Data
Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori:
1. Sumber Data Primer: Terdiri dari karya-karya orisinal Hassan Hanafi yang secara
langsung memuat konsep Turath wa Tajdid danhumanisasi. Karya utama yang dianalisis
mencakup al-Turath wa al-Tajdid (Warisan dan Pembaharuan) dan Religious Dialogue

62



and Revolution.

2. Sumber Data Sekunder: Meliputi buku-buku, bab buku, dan artikel jurnal ilmiah
bereputasi yang membahas secara kritis pemikiran Hanafi, filsafat Islam kontemporer,
dan epistemologi humanis, yang berfungsi sebagai alat bantu interpretasi dan
pembanding.

3.Pendekatan Analisis

Penelitian ini mengombinasikan dua pendekatan utama untuk memastikan ketajaman
analisis dan kekayaan interpretasi:

1. Analisis Filosofis (Analisis Konsep): Pendekatan ini digunakan untuk membedah secara
struktural dansemantik istilah kunci Hanafi, terutama konsep al-Insaniyyah (humanisasi)
dan pergeserannya dari ontologi teosentris ke antroposentris. Tahapan ini mencakup
identifikasi premis, argumen, dan kesimpulan logis yang dibangun Hanafi dalam
karyanya.

2. Kritik Historis-Hermeneutis: Pendekatan hermeneutis dipakai untuk menafsirkan
pemikiran Hanafi dengan menempatkannya dalam konteks sosio-historis Mesir pasca-
Nasser dantren pemikiran Barat (fenomenologi, Marxisme). Dengan menggunakan Kkritik
historis, pemikiran Hanafi diposisikan sebagai respons terhadap tantangan modernitas
dan kolonialisme intelektual, sehingga pemahaman terhadap tujuan humanisasi menjadi
lebih kontekstual dan relevan.

Melalui kombinasi metodologi ini, penelitian ini berupaya mencapai kedalaman
analitis yang mampu menyajikan konstruksi pemikiran Hanafi secara utuh dan memberikan
kontribusi epistemologis yang substansial.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep Dasar Humanisasi Hanafi : Dari Teosentris ke Antroposentris

Proyek Humanisasi Ilmu Keislaman merupakan tesis sentral yang berfungsi sebagai
metodologi dekonstruktif yang menyatukan seluruh upaya pembaruan Hassan Hanafi dalam
Turath wa Tajdid. Humanisasi di sini adalah upaya sistematis untuk merehabilitasi peran
subjek manusia dalam proses kognisi dan interpretasi keagamaan.
1. Tiga Fase Utama Proyek Turath wa Tajdid (Perjalanan Epistemik)

Hanafi merumuskan proyek Turath wa Tajdid bukan hanya sebagai kajian akademik,
melainkan sebagai program revolusi kesadaran yang terstruktur dalam tiga fase dialektis:

1. Fase Pertama: Sikap terhadap Warisan (Kritik Internal) Fase ini adalah langkah awal
yang melibatkan kritik imanen terhadap warisan intelektual Islam (turath). Hanafi
berpendapat bahwa warisan sering kali menjadi penjara epistemik karena dipahami
secara literal dan metafisik, yang mengasingkannya dari realitas historis. Tujuan kritik
ini adalah objektifikasi warisan—yakni, memperlakukan warisan sebagai objek studi
yang dapat dianalisis secara kritis, bukan sebagai subjek mutlak yang harus diikuti
secara dogmatis. Hanafi membagi warisan menjadi tiga elemen teks, sejarah, danalam
yang semuanya harus ditinjau ulang oleh akal.

2. Fase Kedua: Sikap terhadap Barat (Kritik Eksternal) Fase ini berfokus pada kritik
terhadap peradaban Barat dan ideologi modernitasnya (seperti Kapitalisme dan
Marxisme). Hanafi menolak sikap taklid buta terhadap Barat, tetapi pada saat yang
sama, ia menganjurkan asimilasi kritis terhadap metodologi dan produk pemikiran
Barat (terutama Fenomenologi dan Eksistensialisme). Tujuannya adalah membangun
kesadaran independen yang mampu berdialog setara, mengambil sisi positifnya
(rasionalitas dan metode ilmiah) tanpa kehilangan identitas keislaman.

3. Fase Ketiga: Sikap terhadap Realitas (Praksis/Aksiologis) Ini adalah fase kulminasi
yang menuntut agar ilmu Keislaman menjadi ilmu yang membebaskan. Kebenaran

63



ilmiah tidak lagi diukur oleh koherensi logis (coherence) atau korespondensi teologis

(correspondence), tetapi oleh efektivitas historis (historical effectiveness) dalam

memecahkan masalah kemiskinan, ketidakadilan, dan keterbelakangan. Ilmu harus

menjadi aksi; pemikiran Hanafi bersifat praksis, menjadikan tujuan etis (keadilan dan
emansipasi) sebagai kriteria utama kebenaran (al-haqq).

2. Definisi Humanisasi (al-Ansaniyyah): Pergeseran Aksiologis

Humanisasi (al-Ansaniyyah) dalam konteks Hanafi merujuk pada pergeseran
aksiologis-epistemologis dari Teosentrisme ke Antroposentrisme.

1. Paradigma Teosentris Klasik: Dalam pandangan tradisional, Tuhan (melalui wahyu)
adalah pusat ontologis dan sumber kebenaran (otoritas absolut). Ilmu kalam dan ushul
figh klasik menekankan ketaatan dan ketidakmampuan akal untuk mencapai kebenaran
tanpa panduan wahyu yang given. Manusia adalah penerima yang pasif.

2. Paradigma Antroposentris Hanafi: Humanisasi membalikkan sumbu tersebut. Manusia
(akal, kesadaran, dan eksistensi) menjadi pusat interpretasi dan penentu nilai. Ini tidak
berarti menafikan Tuhan, tetapi menempatkan tanggung jawab interpretasi dan
aktualisasi wahyu sepenuhnya di tangan manusia. Hanafi berupaya mengembalikan al-
Ansan (manusia) sebagai subjek utama ilmu, membebaskannya dari belenggu al-Gha'ib
(yang ghaib/metafisik) yang membuat umat menjadi pasif.

3. Argumen Sentral: Wahyu (Nass) sebagai Objek yang Disubjektifikasi

Argumen paling radikal dari humanisasi terletak pada pandangan Hanafi terhadap
Wahyu/Teks (Nass). Hanafi mengklaim bahwa Teks tidak boleh dipandang sebagai otoritas
yang given dan trans-historis yang memaksa akal. Teks adalah fenomena yang harus
dihadirkan kembali dan diaktifkan oleh akal manusia. Dalam terminologi fenomenologi,
Teks adalah objek yang harus disubjektifikasi oleh kesadaran (intensionalitas) pembaca
kontemporer.

Humanisasi menuntut pembacaan ulang Teks yang berorientasi pada makna dan
tujuan humanis yang tersembunyi. Tujuannya adalah merehabilitasi kebebasan akal dan
tanggung jawab etis dalam ilmu-ilmu keislaman, menolaknya dari upaya menjadikannya
sekadar dogmatika yang steril. Kebenaran (al-haqq) dicapai ketika interpretasi Teks
membawa manfaat konkret (emansipatoris) bagi realitas eksistensial manusia.

B. Epistemologi Humanisasi: Dekonstruksi Tradisi Pengetahuan

Humanisasi ilmu keislaman oleh Hassan Hanafi bukan hanya bertujuan mengubah
fokus, tetapi juga merombak struktur epistemologi ilmu-ilmu Islam tradisional. Upaya ini
adalah dekonstruksi metodologis yang menuntut pembacaan ulang sumber, metode, dan
tujuan ilmu-ilmu tersebut agar dapat berfungsi sebagai alat perubahan sosial-historis.

1. Kritik terhadap Epistemologi Klasik: Keterasingan Metafisik

Hanafi melancarkan kritik tajam terhadap disiplin-disiplin inti dalam warisan
intelektual Islam, seperti Ilmu Kalam dan Ushul Figh Klasik. Kritik utamanya berpusat pada
dua aspek:

1. Terlalu Metafisik dan Teosentris: Hanafi menuduh bahwa fokus utama Ilmu Kalam
(teologi spekulatif) terlalu terkungkung pada isu-isu al-gha'ib (yang ghaib) seperti esensi
Tuhan, sifat-sifat-Nya, dan takdir. Diskusi ini, menurutnya, telah menjadi latihan
intelektual murni yang tercerabut dari pengalaman dan kebutuhan riil umat di dunianyata
(al-wagqi'ah).

2. Statis dan Dogmatis: Ushul Figh, meskipun berorientasi praktis, cenderung
mengedepankan koherensi logis internal dengan teks dan mazhab masa lalu. Hanafi
melihatnya sebagai sistem yang kaku dan tertutup, yang gagal merespons dinamika
perubahan masyarakat. Akibatnya, ilmu-ilmu ini menjadi legitimasi status quo daripada
menjadi instrumen kritis untuk perubahan sosial.

64



Inti Kritik: Epistemologi klasik telah mengasingkan manusia dari ilmu pengetahuan
agamanya sendiri, menjadikannya pasif, karena otoritas mutlak terletak padateks dan Tuhan
(yang metafisik), bukan pada akal dan realitas (yang empiris).

2. Rasionalisasi dan Sekularisasi Kognitif limu

Untuk mengatasi keterasingan metafisik tersebut, Hanafi mengintroduksi konsep
Rasionalisasi dan Sekularisasi Kognitif (Secularization of Knowledge), yang menjadi inti
metodologis humanisasi:

2. Sekularisasi Kogpnitif: Ini bukanlah sekularisasi institusional (pemisahan negara dan
agama), melainkan sekularisasi pada tingkat pemikiran dan metode. Ilmu keislaman
harus menurunkan objek kajiannya dari alam Tuhan (al-I1ahiyyat) ke alam manusia (al-
Insaniyyat). Ilmu keislaman harus diubah menjadi ilmu tentang manusia dan untuk
manusia. Misalnya, ilmu tafsir harus menjadi hermeneutika humanis yang berorientasi
pada makna fungsional teks bagi manusia.

3. Transformasi Disiplin: Hanafi menghendaki reorientasi disiplin ilmu. Figh (hukum
Islam), yang tradisionalnya fokus pada ritual individu (‘ibadah) dan ahkam (hukum-
hukum), harus bertransformasi menjadi Etika Sosial-Politik. Figh harus menjadi alat
untuk mencapai keadilan distributif, emansipasi ekonomi, dan kebebasan politik, alih-
alih hanya berfokus pada kesempurnaan ritual. Ilmu harus beralih dari yang bersifat
deskriptif-normatif menjadi kritis-transformatif.

3. Tanggung Jawab Intelektual dan Kriteria Kebenaran Baru

Konsekuensi langsung dari pergeseran epistemologis ini adalah perubahan drastis
pada kriteria validitas ilmiah dan tanggung jawab kaum intelektual:

3. Tanggung Jawab Intelektual: Pengetahuan Islam tidak boleh puas hanya dengan
pemahaman teoretis. Pengetahuan harus bermuara pada praksis yaitu, harus memiliki
kemampuan untuk mengubah realitas yang tidak adil. Hanafi menekankan bahwa
ilmuwan Muslim harus keluar dari menara gading akademik dan terlibat dalam
perjuangan sosial dan politik umat.

4. Kriteria Kebenaran Baru: Efektivitas Historis dan Keadilan Sosial: Humanisasi menolak
kriteria kebenaran tradisional yang hanya didasarkan pada koherensi logis internal teks
atau korespondensi dengan pemahaman ulama salaf. Hanafi mengintroduksi kriteria
kebenaran Aksiologis (nilai):

a. Efektivitas Historis: Sejauh mana sebuah interpretasi atau hukum Islam mampu
berfungsi secara efektif dan membawa kemajuan di panggung sejarah (sejarah adalah
medan tempur pengetahuan).

b. Keadilan Sosial (al-'Adl): Interpretasi yang benar adalah yang paling mampu
mewujudkan keadilan sosial dan martabat manusia di bumi.

Dengan demikian, humanisasi Hanafi adalah proyek untuk mengaktifkan kembali akal
sebagai subjek yang bertanggung jawab penuh atas warisan, menjadikan tujuan-tujuan
humanis dan praksis sebagai barometer utama validitas ilmu keislaman kontemporer.

C. Implikasi dan Kontroversi Humanisasi

Proyek humanisasi ilmu keislaman Hanafi, dengan segala kedalaman
epistemologisnya, menghasilkan implikasi praktis yang signifikan sekaligus memicu
polemik teologis yang panas dalam dunia pemikiran Islam.

1. Implikasi Figh: Revitalisasi Maslahah Mursalah

Implikasi paling konkret dari humanisasi terletak pada bidang Figh (hukum Islam).
Jika kebenaran ilmu diukur dari efektivitas historis dan keadilan sosial (antroposentris),
maka tujuan hukum Islam harus berorientasi pada kebutuhan dan kepentingan riil manusia
(al-maslahah):

1. Pembaharuan Hukum Radikal: Hanafi mendorong pembaharuan hukum Islam secara

65



1.

radikal. Ia menuntut Figh keluar dari fokus sempitnya pada ritual (ibadah) dan bergeser
total ke ranah Muamalat (interaksi sosial) dan politik. Figh harus menjadi alat untuk
membebaskan manusia dari kemiskinan dan penindasan.
Aksentuasi Maslahah Mursalah: Humanisasi memberikan fondasi filosofis yang kuat
bagi Maslahah Mursalah (kepentingan umum yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks),
melampaui batasan tradisionalnya. Kepentingan manusia tidak lagi sekadar dalil (sumber
hukum), melainkan menjadi tujuan final dan kriteria validitas dari penetapan hukum itu
sendiri. Hukum yang tidak membawa keadilan atau efektivitas historis, meskipun secara
literal sesuai teks, dianggap tidak valid dalam kerangka humanisasi Hanafi.
Implikasi Teologis dan Kontroversi Panas

Pergeseran otoritas dari Tuhan ke Manusia memicu kontroversi teologis yang

substansial, menempatkan Hanafi di posisi yang sangat liberal, bahkan ekstrem, dalam
spektrum pemikiran Islam:

1.

3.

Tuduhan Liberalisme Ekstrem dan Ateisme Filosofis: Kritikus menuduh Hanafi
melakukan sekularisasi yang berlebihan atau bahkan secara filosofis menghapus dimensi
transenden agama. Dengan menjadikan manusia sebagai 'creator of values' dan
menempatkan akal sebagai otoritas final dalam interpretasi teks, Hanafi dianggap
meruntuhkan dasar-dasar teologi Islam klasik. Tuduhan ateisme filosofis muncul karena
proyek ini dinilai mengosongkan kekuasaan otoritas Tuhan dalam ranah epistemologi.

. Relativisme Etis: Dengan menjadikan realitas historis dan efektivitas sosial sebagai

kriteria kebenaran, humanisasi rentan terhadap kritik relativisme. Jika interpretasi hukum
disesuaikan dengan setiap konteks sosial, maka prinsip-prinsip universal agama (al-
thawabit) terancam kehilangan kemutlakannya.
Posisi Tengah Hanafi: Hanafi membela diri dengan menegaskan bahwa tujuannya bukan
menolak Tuhan, melainkan menolak dominasi metafisik yang mematikan aksi manusia.
la berusaha menempatkan Tuhan diranah ontologis (keberadaan) tetapi menempatkan
manusia di ranah aksiologis (nilai dan etika), sehingga manusia bertanggung jawab atas
takdir historisnya sendiri.
Perbandingan Kritis dengan Liberalisme Islam Lain

Untuk memahami keunikan Hanafi, penting untuk membandingkannya secara

metodologis dengan tokoh pembaharu lainnya, seperti Fazlur Rahman dan Muhammad

Arkoun:

As_pgk Hassan Hanafi Fazlur Rahman Muhammad Arkoun

Pemikiran
Humanisasi Epistemologis||Hermeneutika Double|[Kritik Nalar Islam

Metode h .

Kunci (Antroposentrisme)  dan||Movement (Gerakanl||(Arkeologi dan
Praksis Ganda) Historisitas)
Fenomenologi  (Husserl), . . Strukturalisme,

Akar Eksistensialisme, Tafsir - Klasik,  Falsafah Linguistik, Ecole des

Filosofis . Moral
Marxisme Annales

66



As_pgk Hassan Hanafi Fazlur Rahman Muhammad Arkoun
Pemikiran
Tujuan IAksi dan Perubahan Sosial |[Rekonstruksi Moral Islam E:r-ndb(())?]mligrssrfl dan
AKhir (Keadilan Sosial) (Ethico-Legal) pong

Warisan
Kriteria Efektivitas Historis dan||General Principles Al- Keterbukaan
. i , . .. |terhadap Nalar

Kebenaran |[[Keadilan Sosial Qur'an (Moralitas Tinggi) Universal

Keunikan Metodologis Hanafi:

Humanisasi Hanafi lebih radikal daripada Rahman dan Arkoun. Sementara Rahman
masih terikat pada mencari prinsip moral universal (General Principles) dalam Teks
(bersifat teosentris pada tingkat moralitas), dan Arkoun fokus pada historisitas Teks sebagai
fenomena budaya, Hanafi secara terang-terangan mengadopsi metodologi Barat yang kritis
(Husserl dan Marxisme) untuk membalikkan hierarki antara manusia dan teks, menjadikan
manusia sebagai pusat nilai dan revolusi kesadaran. Pendekatannya bersifat lebih filosofis-
revolusioner daripada historis-hermeneutis (Rahman/Arkoun).

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Humanisasi 1lmu Keislaman dalam proyek Turath
wa Tajdid Hassan Hanafi merupakan respons filosofis yang radikal terhadap krisis stagnasi
pemikiran Islam kontemporer. Secara fundamental, humanisasi adalah upaya merebut
kembali kebebasan dan otoritas akal manusia (al-Ansan) dalam menghadapi warisan
dogmatis yang cenderung bersifat Teosentris-metafisik. Secara epistemologis, Hanafi
berhasil melakukan pergeseran sentralitas pengetahuan dari Tuhan/Teks (Nass) ke ranah
Antroposentris (manusia sebagai subjek aktif dan penentu nilai). Pergeseran ini menjadikan
humanisasi sebagai metode kritis yang revolusioner karena menuntut ilmu keislaman
berorientasi pada aksiologi praksisdimana kriteria kebenaran sebuah penafsiran diukur dari
efektivitas historis dan kemampuannya mewujudkan keadilan sosial di dunia nyata.
Keterbatasan Proyek (Catatan Kritis)

Meskipun menawarkan solusi pembaharuan yang kuat, proyek humanisasi Hanafi
tidak luput dari kritik dan memiliki keterbatasan inheren. Fokus total pada akal dan realitas
manusia menjadikannya rentan terhadap relativisme etis dan subjektivisme yang berlebihan
dalam penafsiran. Keterbatasan ini terletak pada potensi untuk meruntuhkan batas-batas
universalitas (al-thawabit) ajaran agama, yang berisiko mengarah pada dekonstruksi
teologis yang tidak terkendali.

Saran Penelitian Lanjutan

Berdasarkan temuan dan keterbatasan ini, penelitian selanjutnya disarankan untuk
mengkaji implementasi praksis dan dampak riil dari metodologi Hanafi di berbagai negara-
negara Islam. Penting untuk diteliti sejauh mana proyek humanisasi ini telah diterjemahkan
ke dalam gerakan sosial, politik, atau kurikulum pendidikan, dan bagaimana respons
kelembagaan keagamaan tradisional terhadap penerapan model epistemologis yang
berorientasi Antroposentris ini.

67



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, S. (2018). Humanizing Shari'ah: Hassan Hanafi's Methodological Reform of Usul Figh.
Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 56(1), 1-24.

Al-Haj, N. (2022). Anthropocentrism and the Crisis of Islamic Epistemology: A Critical Study of
Hassan Hanafi’s Project. Joumal of Islamic Studies and Culture, 9(4), 1-20.

Al-Jabiri, M. A. (2000). Critique of Arab Reason (M. L. El-Zein, Terj.). Center for Arab Unity
Studies.

Arkoun, M. (2010). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Westview Press.

Bulota, I. J. (1993, Juni). Hassan Hanafi Terlalu Teoritis Untuk Dipraktikkan. Islamika, 1.

Fathurrohman, S. (2025). Implementasi Pemikiran Hasan Hanafi dalam Kemajuan Sains dan
Teknologi. Jurnal Literasiologi, 12(4), 1-15.

Hanafi, H. (1991). al-Din wa al-Thawrah f1 Misr (Vol. 1-8). Maktabah Madbuli.

Hanafi, H. (1991). Min al-°Aqidah ila al-Thawrah (Vol. 1-5). Dar al-Madbdl1.

Hanafi, H. (1961). Essai sur la Méthode d'Exégese: Essai sur la Science des Fondements de la
Comprehension (Ilm Usil al-Figh). (Disertasi Doktor di Sorbonne, Paris).

Hanafi, H. (1981). Dirasat Islamiyyah. Al-Maktabah al-InjlG al-Misriyyah.

Hanafi, H. (2003). Islamologi 1: Dari Teologi Statis ke Anarkis (M. Faqgih, Terj.). LKiS Yogyakarta.

Hanafi, H. (2004). Islamologi 3: Dari Teosentrisme ke Antroposentrisme (M. Faqih, Terj.). LKiS
Yogyakarta.

Hanafi, H. (2015). Studi Filsafat 1: Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer. LKiS Yogyakarta.

Hanbali, M. R. (2001). Hassan Hanafi: Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats hingga Oksidentalisme.
Dalam M. A. Abied (Ed.), Islam Garda Depan: Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah.
Mizan.

Hidayat, A. (2019). Fenomenologi dan Hermeneutika Hassan Hanafi dalam Pembaruan limu Kalam.
Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, 9(2), 220-240.

Hidayatulloh, T. (2024). Analisis Kritis Pemikiran Islam Kontemporer Hassan Hanafi terhadap
Tradisi Islam. Jurnal Yagzan: Analisis Filsafat, Agama dan Kemanusiaan, XX(X), XX-XX.

Negara, M. A. P. (2023). Rekonstruksi Teologi Islam: Studi Analisis Pemikiran Hassan Hanafi.
Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam, 3(1), 1-18.
https://doi.org/10.58572/hkm.v3i1.18

Ramadhan, A. (2021). Oksidentalisme Hasan Hanafi: (Konstruk Epistemologi Pengembangan Studi
Islam). Rausyan Fikr: Jurnal llmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat, 17(1), 51-73.
https://doi.org/10.24239/rsy.v17i1.714

Rizki, M. I., & Hidayat, R. (2024). Analisis Kritis Epistemologi Humanisasi Hassan Hanafi dalam
Konteks Hukum Islam. Jurnal Al-Qanun, XX(X), XX—XX.

Sholeh, A. K. (2015). Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer. Ar-Ruzz Media.

Wahid, A. (2010). Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya. Mizan.

68



