
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 11 November 2025 

eISSN: 2118-7301 
 

61 
 

TELAAH EPISTEMOLOGIS PEMIKIRAN HASSAN HANAFI 
 

Yossef Yuda1, Rusydi2, Riki Saputra3  

 yossepyuda@gmail.com1, rusydi@umsb.ac.id2, rikisaputra@gmail.com3  
UMSB 

 

ABSTRAK 

Artikel ini bertujuan menganalisis secara kritis konsep "Humanisasi Ilmu Keislaman" 
(Humanization of Islamic Knowledge) yang diajukan oleh filsuf Mesir terkemuka, Hassan Hanafi, 
sebagai kerangka metodologis utama dalam proyek pembaharuan intelektualnya , Tradisi dan 
Pembaharuan (Turath wa Tajdid). Penelitian kualitatif ini menggunakan metode kajian kepustakaan 
(library research) dengan menerapkan pendekatan analisis filosofis dan kritik hermeneutika 
mendalam terhadap korpus karya-karya primer Hanafi, khususnya terkait teori kebangkitan kembali 
warisan (Revival of Turath). Temuan utama dari telaah ini menegaskan bahwa humanisasi dalam 
pemikiran Hanafi adalah sebuah dekonstruksi epistemologis radikal yang bertujuan mengubah 
orientasi pengetahuan Islam. Perubahan mendasar ini terjadi pada subjek dan objek pengetahuan, 
bergerak dari paradigma yang Teosentris (berpusat pada Tuhan, metafisika, dan teks an sich) menuju 
paradigma Antroposentris (berpusat pada akal, eksistensi, dan kesadaran historis manusia). Hanafi 
berargumentasi bahwa ilmu-ilmu keislaman harus disekularisasi secara kognitif agar berfungsi 
sebagai sarana aksiologis dan praksis yang efektif untuk menjawab tantangan dan krisis modern. 
Humanisasi menuntut penafsir untuk mengambil tanggung jawab historis atas setiap interpretasi, 
menjadikan keadilan sosial dan pembebasan manusia sebagai kriteria utama kebenaran ilmiah 
keagamaan. Sebagai kesimpulan, proyek humanisasi ini menawarkan jalan keluar yang inovatif dari 
kebuntuan pemikiran Islam kontemporer melalui reinterpretasi rasional dan kontekstual terhadap 
turath. Meskipun menyajikan potensi besar bagi revitalisasi keilmuan, upaya ini secara teologis 
memicu perdebatan serius terkait potensi relativisme etis dan batasan-batasan interpretasi yang dapat 
mengarah pada subyektivitas filosofis. 
Kata Kunci: Hassan Hanafi, Humanisasi, Epistemologi Islam, Turath Wa Tajdid, 
Antroposentrisme, Dekonstruksi. 
 

ABSTRACT 
This article aims to critically analyze the concept of "Humanization of Islamic Knowledge" as 
proposed by the prominent Egyptian philosopher, Hassan Hanafi, serving as the central 
methodological framework in his intellectual renewal project, Heritage and Renewal (Turath wa 
Tajdid). This qualitative study employs a library research method, applying an approach of 
philosophical analysis and in-depth hermeneutic critique of the corpus of Hanafi's primary works, 
particularly those related to his theory of the revival of heritage (Revival of Turath).  The main 
findings of this review confirm that humanization in Hanafi's thought is a radical epistemological 
deconstruction intended to shift the orientation of Islamic knowledge. This fundamental change 
occurs in the subject and object of knowledge, moving from a Theocentric paradigm (centered on 
God, metaphysics, and the text an sich) toward an Anthropocentric paradigm (centered on human 
reason, existence, and historical consciousness). Hanafi argues that the Islamic sciences must be 
cognitively secularized to function as an effective axiological and practical tool for addressing 
modern challenges and crises. Humanization demands that the interpreter assumes historical 
responsibility for every interpretation, making social justice and human liberation the primary 
criteria for religious scientific truth. In conclusion, this humanization project offers an innovative 
path out of the stagnation of contemporary Islamic thought through a rational and contextual 
reinterpretation of the turath. Despite presenting great potential for scholarly revitalization, this 
endeavor theologically triggers serious debate regarding the potential for ethical relativism and the 
limitations of interpretation that could lead to philosophical subjectivity. 
Keywords: Hassan Hanafi, Humanization, Islamic Epistemology, Turath Wa Tajdid, 
Anthropocentrism, Deconstruction. 
 

mailto:%20yossepyuda@gmail.com1
mailto:rusydi@umsb.ac.id2
mailto:rikisaputra@gmail.com3


 

62 
 

PENDAHULUAN 

Konteks pemikiran Islam kontemporer ditandai oleh ketegangan dialektis antara 
warisan (turath) dan modernitas (tajdid). Krisis epistemologis yang mendera dunia Islam 

sering kali berakar pada kegagalan untuk mengintegrasikan warisan keilmuan Islam yang 
kaya dengan tuntutan rasionalitas dan realitas sosio-historis modern. Warisan seringkali 

diperlakukan sebagai otoritas dogmatis yang tertutup, sementara modernitas diterima secara 
pasif tanpa kritik filosofis mendalam. Kondisi inilah yang melahirkan kebutuhan mendesak 
akan proyek pembaharuan radikal di bidang filsafat dan ilmu-ilmu keislaman. 

Hassan Hanafi (lahir 1935), salah satu filsuf Muslim kontemporer yang paling 
berpengaruh, hadir dengan proyek monumental Turath wa Tajdid (Warisan dan 

Pembaharuan) yang bertujuan merestrukturisasi kesadaran Islam dari akar 
epistemologisnya. Hanafi tidak hanya menawarkan kritik terhadap stagnasi pemikiran 
Islam, tetapi juga merumuskan sebuah metodologi kritis-emansipatoris yang ia sebut 

"Humanisasi Ilmu Keislaman" (Humanization of Islamic Knowledge). Konsep ini 
merupakan upaya Hanafi untuk membebaskan ilmu-ilmu keislaman dari dominasi metafisik 

yang teosentris menuju orientasi yang lebih antroposentris dan berpusat pada kepentingan 
serta aksi sosial manusia. 

Meskipun proyek Turath wa Tajdid telah banyak dikaji, telaah mendalam terhadap 

Humanisasi Ilmu Keislaman sebagai fondasi epistemologis yang mengarahkan seluruh 
proyek Hanafi masih terbatas. Sebagian besar studi cenderung fokus pada aspek sosiologis -

politis atau perbandingan Hanafi dengan Marxisme, tanpa menyoroti secara tajam 
bagaimana pergeseran subjek dan objek pengetahuan terjadi dalam pemikirannya. Oleh 
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis dan epistemologis 

konsep humanisasi Hanafi khususnya bagaimana ia merumuskan ulang kriteria kebenaran 
dan validitas ilmu keislaman dari dimensi ketuhanan menjadi dimensi kemanusiaan. 

Signifikansi penelitian ini terletak pada upayanya untuk mengisi gap tersebut dengan 
mengidentifikasi kontribusi unik (novelty) Hanafi. Humanisasi Hanafi bukanlah sekadar 
penafsiran liberal, melainkan sebuah dekonstruksi metodologis yang menuntut 

pertanggungjawaban etis dan historis atas setiap interpretasi keagamaan. Dengan demikian, 
artikel ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih kaya dan kritis mengenai 

potensi dan kontroversi dari proyek pembaruan pemikiran Islam yang berpijak pada 
rasionalitas dan eksistensi manusia. 
 

METODE PENELITIAN  

Bagian ini menguraikan prosedur dan kerangka kerja yang digunakan dalam penelitian 

untuk menganalisis secara mendalam proyek humanisasi ilmu keislaman Hassan Hanafi. 
1. Jenis dan Desain Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan desain Studi Tokoh 

Filosofis (Philosophical Figure Study). Pendekatan kualitatif dipilih karena fokus utama 
penelitian adalah pada pemahaman mendalam (verstehen) terhadap konsep-konsep filosofis 

yang kompleks dan interkoneksi antar-ide dalam kerangka pemikiran Hanafi, alih-alih pada 
pengujian hipotesis kuantitatif. Desain studi tokoh ini memungkinkan eksplorasi sistematis 
terhadap keseluruhan koherensi, implikasi, dan kontroversi dari pemikiran Hassan Hanafi 

sebagai seorang filsuf. 
2. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori: 
1. Sumber Data Primer: Terdiri dari karya-karya orisinal Hassan Hanafi yang secara 

langsung memuat konsep Turath wa Tajdid dan humanisasi. Karya utama yang dianalisis 

mencakup al-Turāth wa al-Tajdīd (Warisan dan Pembaharuan) dan Religious Dialogue 



 

63 
 

and Revolution. 
2. Sumber Data Sekunder: Meliputi buku-buku, bab buku, dan artikel jurnal ilmiah 

bereputasi yang membahas secara kritis pemikiran Hanafi, filsafat Islam kontemporer, 

dan epistemologi humanis, yang berfungsi sebagai alat bantu interpretasi dan 
pembanding. 

3.Pendekatan Analisis 

Penelitian ini mengombinasikan dua pendekatan utama untuk memastikan ketajaman 
analisis dan kekayaan interpretasi: 

1. Analisis Filosofis (Analisis Konsep): Pendekatan ini digunakan untuk membedah secara 
struktural dan semantik istilah kunci Hanafi, terutama konsep al-Insāniyyah (humanisasi) 

dan pergeserannya dari ontologi teosentris ke antroposentris. Tahapan ini mencakup 
identifikasi premis, argumen, dan kesimpulan logis yang dibangun Hanafi dalam 
karyanya. 

2. Kritik Historis-Hermeneutis: Pendekatan hermeneutis dipakai untuk menafsirkan 
pemikiran Hanafi dengan menempatkannya dalam konteks sosio-historis Mesir pasca-

Nasser dan tren pemikiran Barat (fenomenologi, Marxisme). Dengan menggunakan kritik 
historis, pemikiran Hanafi diposisikan sebagai respons terhadap tantangan modernitas 
dan kolonialisme intelektual, sehingga pemahaman terhadap tujuan humanisasi menjadi 

lebih kontekstual dan relevan. 
Melalui kombinasi metodologi ini, penelitian ini berupaya mencapai kedalaman 

analitis yang mampu menyajikan konstruksi pemikiran Hanafi secara utuh dan memberikan 
kontribusi epistemologis yang substansial. 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep Dasar Humanisasi Hanafi : Dari Teosentris ke Antroposentris 

Proyek Humanisasi Ilmu Keislaman merupakan tesis sentral yang berfungsi sebagai 
metodologi dekonstruktif yang menyatukan seluruh upaya pembaruan Hassan Hanafi dalam 
Turath wa Tajdid. Humanisasi di sini adalah upaya sistematis untuk merehabilitasi peran 

subjek manusia dalam proses kognisi dan interpretasi keagamaan. 
1. Tiga Fase Utama Proyek Turath wa Tajdid (Perjalanan Epistemik) 

Hanafi merumuskan proyek Turath wa Tajdid bukan hanya sebagai kajian akademik, 
melainkan sebagai program revolusi kesadaran yang terstruktur dalam tiga fase dialektis: 

1. Fase Pertama: Sikap terhadap Warisan (Kritik Internal) Fase ini adalah langkah awal 

yang melibatkan kritik imanen terhadap warisan intelektual Islam (turath). Hanafi 
berpendapat bahwa warisan sering kali menjadi penjara epistemik karena dipahami 

secara literal dan metafisik, yang mengasingkannya dari realitas historis. Tujuan kritik 
ini adalah objektifikasi warisan—yakni, memperlakukan warisan sebagai objek studi 
yang dapat dianalisis secara kritis, bukan sebagai subjek mutlak yang harus diikuti 

secara dogmatis. Hanafi membagi warisan menjadi tiga elemen teks, sejarah, dan alam 
yang semuanya harus ditinjau ulang oleh akal. 

2. Fase Kedua: Sikap terhadap Barat (Kritik Eksternal) Fase ini berfokus pada kritik 
terhadap peradaban Barat dan ideologi modernitasnya (seperti Kapitalisme dan 
Marxisme). Hanafi menolak sikap taklid buta terhadap Barat, tetapi pada saat yang 

sama, ia menganjurkan asimilasi kritis terhadap metodologi dan produk pemikiran 
Barat (terutama Fenomenologi dan Eksistensialisme). Tujuannya adalah membangun 

kesadaran independen yang mampu berdialog setara, mengambil sisi positifnya 
(rasionalitas dan metode ilmiah) tanpa kehilangan identitas keislaman. 

3. Fase Ketiga: Sikap terhadap Realitas (Praksis/Aksiologis) Ini adalah fase kulminasi 

yang menuntut agar ilmu Keislaman menjadi ilmu yang membebaskan. Kebenaran 



 

64 
 

ilmiah tidak lagi diukur oleh koherensi logis (coherence) atau korespondensi teologis 
(correspondence), tetapi oleh efektivitas historis (historical effectiveness) dalam 
memecahkan masalah kemiskinan, ketidakadilan, dan keterbelakangan. Ilmu harus 

menjadi aksi; pemikiran Hanafi bersifat praksis, menjadikan tujuan etis (keadilan dan 
emansipasi) sebagai kriteria utama kebenaran (al-haqq). 

2. Definisi Humanisasi (al-Ansaniyyah): Pergeseran Aksiologis 

Humanisasi (al-Ansaniyyah) dalam konteks Hanafi merujuk pada pergeseran 
aksiologis-epistemologis dari Teosentrisme ke Antroposentrisme. 

1. Paradigma Teosentris Klasik: Dalam pandangan tradisional, Tuhan (melalui wahyu) 
adalah pusat ontologis dan sumber kebenaran (otoritas absolut). Ilmu kalam dan ushul 

fiqh klasik menekankan ketaatan dan ketidakmampuan akal untuk mencapai kebenaran 
tanpa panduan wahyu yang given. Manusia adalah penerima yang pasif. 

2. Paradigma Antroposentris Hanafi: Humanisasi membalikkan sumbu tersebut. Manusia 

(akal, kesadaran, dan eksistensi) menjadi pusat interpretasi dan penentu nilai. Ini tidak 
berarti menafikan Tuhan, tetapi menempatkan tanggung jawab interpretasi dan 

aktualisasi wahyu sepenuhnya di tangan manusia. Hanafi berupaya mengembalikan al-
Ansān (manusia) sebagai subjek utama ilmu, membebaskannya dari belenggu al-Ghā'ib 
(yang ghaib/metafisik) yang membuat umat menjadi pasif. 

3. Argumen Sentral: Wahyu (Nass) sebagai Objek yang Disubjektifikasi 

Argumen paling radikal dari humanisasi terletak pada pandangan Hanafi terhadap 

Wahyu/Teks (Nass). Hanafi mengklaim bahwa Teks tidak boleh dipandang sebagai otoritas 
yang given dan trans-historis yang memaksa akal. Teks adalah fenomena yang harus 
dihadirkan kembali dan diaktifkan oleh akal manusia. Dalam terminologi fenomenologi, 

Teks adalah objek yang harus disubjektifikasi oleh kesadaran (intensionalitas) pembaca 
kontemporer. 

Humanisasi menuntut pembacaan ulang Teks yang berorientasi pada makna dan 
tujuan humanis yang tersembunyi. Tujuannya adalah merehabilitasi kebebasan akal dan 
tanggung jawab etis dalam ilmu-ilmu keislaman, menolaknya dari upaya menjadikannya 

sekadar dogmatika yang steril. Kebenaran (al-haqq) dicapai ketika interpretasi Teks 
membawa manfaat konkret (emansipatoris) bagi realitas eksistensial manusia. 

B. Epistemologi Humanisasi: Dekonstruksi Tradisi Pengetahuan  

Humanisasi ilmu keislaman oleh Hassan Hanafi bukan hanya bertujuan mengubah 
fokus, tetapi juga merombak struktur epistemologi ilmu-ilmu Islam tradisional. Upaya ini 

adalah dekonstruksi metodologis yang menuntut pembacaan ulang sumber, metode, dan 
tujuan ilmu-ilmu tersebut agar dapat berfungsi sebagai alat perubahan sosial-historis. 

1. Kritik terhadap Epistemologi Klasik: Keterasingan Metafisik 

Hanafi melancarkan kritik tajam terhadap disiplin-disiplin inti dalam warisan 
intelektual Islam, seperti Ilmu Kalam dan Ushul Fiqh klasik. Kritik utamanya berpusat pada 

dua aspek: 
1. Terlalu Metafisik dan Teosentris: Hanafi menuduh bahwa fokus utama Ilmu Kalam 

(teologi spekulatif) terlalu terkungkung pada isu-isu al-ghā'ib (yang ghaib) seperti esensi 
Tuhan, sifat-sifat-Nya, dan takdir. Diskusi ini, menurutnya, telah menjadi latihan 
intelektual murni yang tercerabut dari pengalaman dan kebutuhan riil umat di dunia nyata 

(al-wāqi'ah). 
2. Statis dan Dogmatis: Ushul Fiqh, meskipun berorientasi praktis, cenderung 

mengedepankan koherensi logis internal dengan teks dan mazhab masa lalu. Hanafi 
melihatnya sebagai sistem yang kaku dan tertutup, yang gagal merespons dinamika 
perubahan masyarakat. Akibatnya, ilmu-ilmu ini menjadi legitimasi status quo daripada 

menjadi instrumen kritis untuk perubahan sosial. 



 

65 
 

Inti Kritik: Epistemologi klasik telah mengasingkan manusia dari ilmu pengetahuan 
agamanya sendiri, menjadikannya pasif, karena otoritas mutlak terletak pada teks dan Tuhan 
(yang metafisik), bukan pada akal dan realitas (yang empiris). 

2. Rasionalisasi dan Sekularisasi Kognitif Ilmu 

Untuk mengatasi keterasingan metafisik tersebut, Hanafi mengintroduksi konsep 

Rasionalisasi dan Sekularisasi Kognitif (Secularization of Knowledge), yang menjadi inti 
metodologis humanisasi: 
2. Sekularisasi Kognitif: Ini bukanlah sekularisasi institusional (pemisahan negara dan 

agama), melainkan sekularisasi pada tingkat pemikiran dan metode. Ilmu keislaman 
harus menurunkan objek kajiannya dari alam Tuhan (al-Ilāhiyyāt) ke alam manusia (al-

Insāniyyāt). Ilmu keislaman harus diubah menjadi ilmu tentang manusia dan untuk 
manusia. Misalnya, ilmu tafsir harus menjadi hermeneutika humanis yang berorientasi 
pada makna fungsional teks bagi manusia. 

3. Transformasi Disiplin: Hanafi menghendaki reorientasi disiplin ilmu. Fiqh (hukum 
Islam), yang tradisionalnya fokus pada ritual individu ('ibādah) dan ahkām (hukum-

hukum), harus bertransformasi menjadi Etika Sosial-Politik. Fiqh harus menjadi alat 
untuk mencapai keadilan distributif, emansipasi ekonomi, dan kebebasan politik, alih-
alih hanya berfokus pada kesempurnaan ritual. Ilmu harus beralih dari yang bersifat 

deskriptif-normatif menjadi kritis-transformatif. 
3. Tanggung Jawab Intelektual dan Kriteria Kebenaran Baru 

Konsekuensi langsung dari pergeseran epistemologis ini adalah perubahan drastis 
pada kriteria validitas ilmiah dan tanggung jawab kaum intelektual: 
3. Tanggung Jawab Intelektual: Pengetahuan Islam tidak boleh puas hanya dengan 

pemahaman teoretis. Pengetahuan harus bermuara pada praksis yaitu, harus memiliki 
kemampuan untuk mengubah realitas yang tidak adil. Hanafi menekankan bahwa 

ilmuwan Muslim harus keluar dari menara gading akademik dan terlibat dalam 
perjuangan sosial dan politik umat. 

4. Kriteria Kebenaran Baru: Efektivitas Historis dan Keadilan Sosial: Humanisasi menolak 

kriteria kebenaran tradisional yang hanya didasarkan pada koherensi logis internal teks 
atau korespondensi dengan pemahaman ulama salaf. Hanafi mengintroduksi kriteria 

kebenaran Aksiologis (nilai): 
a. Efektivitas Historis: Sejauh mana sebuah interpretasi atau hukum Islam mampu 

berfungsi secara efektif dan membawa kemajuan di panggung sejarah (sejarah adalah 

medan tempur pengetahuan). 
b. Keadilan Sosial (al-'Adl): Interpretasi yang benar adalah yang paling mampu 

mewujudkan keadilan sosial dan martabat manusia di bumi. 
Dengan demikian, humanisasi Hanafi adalah proyek untuk mengaktifkan kembali akal 

sebagai subjek yang bertanggung jawab penuh atas warisan, menjadikan tujuan-tujuan 

humanis dan praksis sebagai barometer utama validitas ilmu keislaman kontemporer. 
C. Implikasi dan Kontroversi Humanisasi  

Proyek humanisasi ilmu keislaman Hanafi, dengan segala kedalaman 
epistemologisnya, menghasilkan implikasi praktis yang signifikan sekaligus memicu 
polemik teologis yang panas dalam dunia pemikiran Islam. 

1. Implikasi Fiqh: Revitalisasi Maslahah Mursalah 

Implikasi paling konkret dari humanisasi terletak pada bidang Fiqh (hukum Islam). 

Jika kebenaran ilmu diukur dari efektivitas historis dan keadilan sosial (antroposentris), 
maka tujuan hukum Islam harus berorientasi pada kebutuhan dan kepentingan riil manusia 
(al-maslahah): 

1. Pembaharuan Hukum Radikal: Hanafi mendorong pembaharuan hukum Islam secara 



 

66 
 

radikal. Ia menuntut Fiqh keluar dari fokus sempitnya pada ritual (ibādah) dan bergeser 
total ke ranah Muamalat (interaksi sosial) dan politik. Fiqh harus menjadi alat untuk 
membebaskan manusia dari kemiskinan dan penindasan. 

2. Aksentuasi Maslahah Mursalah: Humanisasi memberikan fondasi filosofis yang kuat 
bagi Maslahah Mursalah (kepentingan umum yang tidak diatur secara eksplisit oleh teks), 

melampaui batasan tradisionalnya. Kepentingan manusia tidak lagi sekadar dalil (sumber 
hukum), melainkan menjadi tujuan final dan kriteria validitas dari penetapan hukum itu 
sendiri. Hukum yang tidak membawa keadilan atau efektivitas historis, meskipun secara 

literal sesuai teks, dianggap tidak valid dalam kerangka humanisasi Hanafi. 
1. Implikasi Teologis dan Kontroversi Panas 

Pergeseran otoritas dari Tuhan ke Manusia memicu kontroversi teologis yang 
substansial, menempatkan Hanafi di posisi yang sangat liberal, bahkan ekstrem, dalam 
spektrum pemikiran Islam: 

1. Tuduhan Liberalisme Ekstrem dan Ateisme Filosofis: Kritikus menuduh Hanafi 
melakukan sekularisasi yang berlebihan atau bahkan secara filosofis menghapus dimensi 

transenden agama. Dengan menjadikan manusia sebagai 'creator of values' dan 
menempatkan akal sebagai otoritas final dalam interpretasi teks, Hanafi dianggap 
meruntuhkan dasar-dasar teologi Islam klasik. Tuduhan ateisme filosofis muncul karena 

proyek ini dinilai mengosongkan kekuasaan otoritas Tuhan dalam ranah epistemologi. 
2. Relativisme Etis: Dengan menjadikan realitas historis dan efektivitas sosial sebagai 

kriteria kebenaran, humanisasi rentan terhadap kritik relativisme. Jika interpretasi hukum 
disesuaikan dengan setiap konteks sosial, maka prinsip-prinsip universal agama (al-
thawābit) terancam kehilangan kemutlakannya. 

3. Posisi Tengah Hanafi: Hanafi membela diri dengan menegaskan bahwa tujuannya bukan 
menolak Tuhan, melainkan menolak dominasi metafisik yang mematikan aksi manusia. 

Ia berusaha menempatkan Tuhan di ranah ontologis (keberadaan) tetapi menempatkan 
manusia di ranah aksiologis (nilai dan etika), sehingga manusia bertanggung jawab atas 
takdir historisnya sendiri. 

3. Perbandingan Kritis dengan Liberalisme Islam Lain 

Untuk memahami keunikan Hanafi, penting untuk membandingkannya secara 

metodologis dengan tokoh pembaharu lainnya, seperti Fazlur Rahman dan Muhammad 
Arkoun: 

Aspek 

Pemikiran 
Hassan Hanafi Fazlur Rahman Muhammad Arkoun 

Metode 

Kunci 

Humanisasi Epistemologis 

(Antroposentrisme) dan 

Praksis 

Hermeneutika Double 

Movement (Gerakan 

Ganda) 

Kritik Nalar Islam 

(Arkeologi dan 

Historisitas) 

Akar 

Filosofis 

Fenomenologi (Husserl), 

Eksistensialisme, 

Marxisme 

Tafsir Klasik, Falsafah 

Moral 

Strukturalisme, 

Linguistik, École des 

Annales 



 

67 
 

Aspek 

Pemikiran 
Hassan Hanafi Fazlur Rahman Muhammad Arkoun 

Tujuan 

Akhir 

Aksi dan Perubahan Sosial 

(Keadilan Sosial) 

Rekonstruksi Moral Islam 

(Ethico-Legal) 

De-dogmatisasi dan 

Pembongkaran 

Warisan 

Kriteria 

Kebenaran 

Efektivitas Historis dan 

Keadilan Sosial 

General Principles Al-

Qur'an (Moralitas Tinggi) 

Keterbukaan 

terhadap Nalar 

Universal 

Keunikan Metodologis Hanafi: 

Humanisasi Hanafi lebih radikal daripada Rahman dan Arkoun. Sementara Rahman 
masih terikat pada mencari prinsip moral universal (General Principles) dalam Teks 

(bersifat teosentris pada tingkat moralitas), dan Arkoun fokus pada historisitas Teks sebagai 
fenomena budaya, Hanafi secara terang-terangan mengadopsi metodologi Barat yang kritis 
(Husserl dan Marxisme) untuk membalikkan hierarki antara manusia dan teks, menjadikan 

manusia sebagai pusat nilai dan revolusi kesadaran. Pendekatannya bersifat lebih filosofis-
revolusioner daripada historis-hermeneutis (Rahman/Arkoun). 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Humanisasi Ilmu Keislaman dalam proyek Turath 

wa Tajdid Hassan Hanafi merupakan respons filosofis yang radikal terhadap krisis stagnasi 
pemikiran Islam kontemporer. Secara fundamental, humanisasi adalah upaya merebut 

kembali kebebasan dan otoritas akal manusia (al-Ansān) dalam menghadapi warisan 
dogmatis yang cenderung bersifat Teosentris-metafisik. Secara epistemologis, Hanafi 
berhasil melakukan pergeseran sentralitas pengetahuan dari Tuhan/Teks (Nass) ke ranah 

Antroposentris (manusia sebagai subjek aktif dan penentu nilai). Pergeseran ini menjadikan 
humanisasi sebagai metode kritis yang revolusioner karena menuntut ilmu keislaman 

berorientasi pada aksiologi praksisdimana kriteria kebenaran sebuah penafsiran diukur dari 
efektivitas historis dan kemampuannya mewujudkan keadilan sosial di dunia nyata. 
Keterbatasan Proyek (Catatan Kritis) 

Meskipun menawarkan solusi pembaharuan yang kuat, proyek humanisasi Hanafi 
tidak luput dari kritik dan memiliki keterbatasan inheren. Fokus total pada akal dan realitas 

manusia menjadikannya rentan terhadap relativisme etis dan subjektivisme yang berlebihan 
dalam penafsiran. Keterbatasan ini terletak pada potensi untuk meruntuhkan batas-batas 
universalitas (al-thawābit) ajaran agama, yang berisiko mengarah pada dekonstruksi 

teologis yang tidak terkendali. 
Saran Penelitian Lanjutan 

Berdasarkan temuan dan keterbatasan ini, penelitian selanjutnya disarankan untuk 
mengkaji implementasi praksis dan dampak riil dari metodologi Hanafi di berbagai negara-
negara Islam. Penting untuk diteliti sejauh mana proyek humanisasi ini telah diterjemahkan 

ke dalam gerakan sosial, politik, atau kurikulum pendidikan, dan bagaimana respons 
kelembagaan keagamaan tradisional terhadap penerapan model epistemologis yang 

berorientasi Antroposentris ini. 



 

68 
 

 
DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, S. (2018). Humanizing Shari'ah: Hassan Hanafi's Methodological Reform of Usul Fiqh. 

Al-Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 56(1), 1-24. 
Al-Haj, N. (2022). Anthropocentrism and the Crisis of Islamic Epistemology: A Critical Study of 

Hassan Hanafi’s Project. Journal of Islamic Studies and Culture, 9(4), 1-20. 
Al-Jabiri, M. A. (2000). Critique of Arab Reason (M. L. El-Zein, Terj.). Center for Arab Unity 

Studies. 
Arkoun, M. (2010). Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Westview Press. 
Bulota, I. J. (1993, Juni). Hassan Hanafi Terlalu Teoritis Untuk Dipraktikkan. Islamika, 1.  
Fathurrohman, S. (2025). Implementasi Pemikiran Hasan Hanafi dalam Kemajuan Sains dan 

Teknologi. Jurnal Literasiologi, 12(4), 1-15. 
Hanafi, H. (1991). al-Dīn wa al-Thawrah fī Miṣr (Vol. 1-8). Maktabah Madbuli. 
Hanafi, H. (1991). Min al-‘Aqīdah ilā al-Thawrah (Vol. 1-5). Dār al-Madbūlī. 
Hanafi, H. (1961). Essai sur la Méthode d'Exégèse: Essai sur la Science des Fondements de la 

Compréhension (Ilm Uṣūl al-Fiqh). (Disertasi Doktor di Sorbonne, Paris). 
Hanafi, H. (1981). Dirāsāt Islāmiyyah. Al-Maktabah al-Injlū al-Miṣriyyah. 
Hanafi, H. (2003). Islamologi 1: Dari Teologi Statis ke Anarkis (M. Faqih, Terj.). LKiS Yogyakarta. 
Hanafi, H. (2004). Islamologi 3: Dari Teosentrisme ke Antroposentrisme (M. Faqih, Terj.). LKiS 

Yogyakarta. 
Hanafi, H. (2015). Studi Filsafat 1: Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer. LKiS Yogyakarta. 
Hanbali, M. R. (2001). Hassan Hanafi: Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats hingga Oksidentalisme. 

Dalam M. A. Abied (Ed.), Islam Garda Depan: Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah. 
Mizan. 

Hidayat, A. (2019). Fenomenologi dan Hermeneutika Hassan Hanafi dalam Pembaruan Ilmu Kalam. 
Teosofi: Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, 9(2), 220–240. 

Hidayatulloh, T. (2024). Analisis Kritis Pemikiran Islam Kontemporer Hassan Hanafi terhadap 
Tradisi Islam. Jurnal Yaqzan: Analisis Filsafat, Agama dan Kemanusiaan, XX(X), XX–XX. 

Negara, M. A. P. (2023). Rekonstruksi Teologi Islam: Studi Analisis Pemikiran Hassan Hanafi. 
Hikamia: Jurnal Pemikiran Tasawuf Dan Peradaban Islam, 3(1), 1–18. 
https://doi.org/10.58572/hkm.v3i1.18 

Ramadhan, A. (2021). Oksidentalisme Hasan Hanafi: (Konstruk Epistemologi Pengembangan Studi 
Islam). Rausyan Fikr: Jurnal Ilmu Studi Ushuluddin Dan Filsafat, 17(1), 51–73. 
https://doi.org/10.24239/rsy.v17i1.714 

Rizki, M. I., & Hidayat, R. (2024). Analisis Kritis Epistemologi Humanisasi Hassan Hanafi dalam 
Konteks Hukum Islam. Jurnal Al-Qanun, XX(X), XX–XX. 

Sholeh, A. K. (2015). Filsafat Islam: Dari Klasik Hingga Kontemporer. Ar-Ruzz Media. 
Wahid, A. (2010). Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya. Mizan. 
 


