Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Kajian llmiah Multidisipliner elSSN:2118-7301

DOGMA IMMACULATACONCEPTIO: TELADAN KESUCIAN
MARIA:SUATU REFLEKSI TEOLOGIS TENTANG PANGGILAN
KEKUDUSANUMAT BERDOSA

Gregorius Huin Taen Oes?, Fransiskus Ule?, Stevanus Adrian®, Mikael Viktor Hugo*
gorisoes@gmail.com?, uleancis@gmail.com?, adriandstevanus@gmail.com?,
mikhaelviktorhugo @gmail.com*

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero

ABSTRACT

This research aims to analyze and explain the theological foundation of the dogma of the
Immaculata Conception (Immaculata Conceptio) which was promulgated by Pope Pius IX in
1854, as well as its profound relevance as a model of holiness for the faithful, especially for
sinners. This dogma states that Mary, from the very first moment of her conception, was preserved
and protected in a singulas manner by God’s grace, free from the stain of original sin, as a divine
preparation for her role as Theotokos (Mother of God). Through an analysis of the apostolic
constitution Ineffabillis Deus and the development of Church teaching (Mariology), this article
outlines that Mary’s holiness is preventative, a Christocentric gift applied in advance based on the
foreseen merits of Christ, rather than being curative. This perfect holiness makes her the ideal
model (typus) of the Church, which is called to live without blemish. The relationship of Mary’s
holiness to Christand the Church is inseparable because she is the first fruit of the redemption, a
sure sign of Christ’s success. For sinner, Mary’s example demands total obedience (fiat), faith,
and self-surrender, showing that Gos calls every person to a radical hollines. Thus, the
Immaculate Conception is not merely a title of honor, but an ontological foundation that
srengthens the Church’s eschatological hope.

Keywords: Immaculate Conception, Theotokos, Mary's Holiness, Model Of Holiness, Mater
Ecclesiae (Mother Of The Church).

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menjelaskan fondasi teologis dogma Immaculata
Conceptio (Maria Dikandung Tanpa Dosa) yang dipromulgasikan oleh Paus Pius IX pada tahun
1854, serta relevansinya yang mendalam sebagai teladan kesucian bagi umat beriman, terutama
umat yang berdosa. Dogma ini menyatakan bahwa Maria, sejak saat pertama ia dikandung, telah
dijaga dan dipelihara secara istimewa oleh rahmat Allah, bebas dari noda dosa asal, sebagai
persiapan ilahi untuk perannya sebagai Theotokos (Bunda Allah). Melalui analisis konstitusi
apostolik Ineffabilis Deus dan perkembangan ajaran Gereja (Mariologi), artikel ini menguraikan
bahwa kekudusan Maria bersifat preventif, sebuah anugerah kristosentris yang yang diterapkan
lebih awal berdasarkan jasa-jasa Kristus yang akan datang bukan bersifat kuratif. Kekudusan yang
sempurna ini menjadikannya model (typus) Gereja yang ideal, yang dipanggil untuk hidup tanpa
noda. Hubungan kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja adalah tak terpisahkan karena ia
adalah buah pertama penebusan, tanda pasti keberhasilan Kristus. Bagi umat berdosa, teladan
Maria menuntut ketaatan total (fiat), iman, dan penyerahan diri, menunjukkan bahwa Allah
memanggil setiap orang pada kekudusan yang radikal. Dengan demikian, Immaculata Conceptio
bukan hanya gelar penghormatan, melainkan fondasi ontologis yang memperkuat harapan
eskatologis Gereja.

Kata Kunci: Immaculate Conceptio, Theotokos, Kekudusan Maria, Teladan Kesucian, Mater
Ecclesiae.

177


mailto:%20gorisoes@gmail.com1
mailto:%20uleancis@gmail.com2
mailto:adriandstevanus@gmail.com3
mailto:mikhaelviktorhugo@gmail.com4

PENDAHULUAN

Dogma mengenai Maria yang dikandung tanpa dosa (Immaculata Conception),
secara resmi dipromulgasikan oleh Paus Pius IX melalui konstitusi Apostolik Ineffabilis
Deus Pada tanggal 8 Desember 1854 Konstitusi ini secara fundamental menyatakan
bahwa keistimewaan dikandung tanpa dosa merupakan fondasi yang tidak terganti bagi
selurun kekudusan Maria sebagai Bunda Allah Theotokos. Dogma ini mengajarkan
bahwa Maria, ibu Yesus, sejak saat keberadaannya dalam kandungan sudah dipelihara dan
dijaga oleh rahmat Allah yang istimewa, sehingga Maria bebas dari noda dosa asal.
Kekudusan yang bersifat anugerah Allah ini membebaskan Maria dari noda dosa asal
sejak saat keberadaannya dalam kandungan menempatkan Maria sebagai wadah suci bagi
Sabda yang menjadi daging dan alat pemenuhan rencana keselamatan ilahi. Dogma ini
mengajarkan bahwa Maria, ibu Yesus, sejak saat keberadaannya dalam kandungan sudah
dipelihara dan dijaga oleh rahmat Allah yang istimewa, sehingga Maria bebas dari noda
dosa asal. Kekudusan yang bersifat anugerah Allah ini menempatkan Maria sebagai wadah
suci (sacrarium) bagi sabda yang menjadi daging, menggarisbawahi relevansi teologis
mendalam dari transisi Maria dari seorang manusia biasa menjadi Bunda Allah,
Theotokos, dan alat pemenuhan rencana keselamatan ilahi. Inilah yang menegaskan
Immaculata Conceptio sebagai tindakan pemeliharaan ilahi untuk mewujudkan wadah
yang layak bagi Kristus.

Kekudusan Maria yang terpancar dari dogma ini menghadirkan suatu teladan yang
panipurna bagi seluruh Gereja. Maria adalah model ketaatan (fiat), kerendahhan hati, dan
penyerahan tanpa syarat terhadap kehendak Allah. Model kesucian Maria bersifat radikal
dan preventif disucikan Allah sebelum ternoda Dosa Asal yang kontras dengan penyucian
kuratif yang dialami oleh umat beriman pada umumnya. Kompleksitas teologis dan
implikasi mendalam dari perbedaan ini memunculkan masalah utama yang mendorong
penelitian ini, yakni: Bagaimana kekudusan Maria yang preventif dapat menjadi pola
dasar (typus) yang relevan dan menuntut bagi Gereja dan umat beriman yang disucikan
secara kuratif? Masalah ini menjadi urgen untuk dikaji karena kesempurnaan Maria dan
kekudusan “Gereja di tengah tantangan zaman.” Urgensi ini didukung oleh berbagai kajian
teologis terbaru dalam lima tahun terakhir yang menyoroti perlunya integrasi narasi
dogmatis dan eklesiologis untuk menjawab peran ideal Maria di tengah realitas
keberdosaan umat.

Untuk menjawab urgensi tersebut, sejumlah literatur telah membahas tema Maria,
khususnya dalam konteks Theotokos dan Typus Ecclesiae. Misalnya penulis (Prasojo Adi
Wibowo dan Antonius Virdei Eresto Gaudiawan), kedua penulis ini, berfokus pada
analisis historis dogmatis tentang peran Theotokos atau fungsi Maria sebagai Typus dari
sudut pandang biblis. Karya-karya tersebut telah memberikan fondasi yang kuat, namun
cenderung memisahkan anlisi unsur dogmatis atau biblis. Oleh karena itu, kebaruan
(novelty) tulisan ini adalah penelusuran yang melampaui pengulangan definisi dogma,
melainkan berfokus pada upaya untuk mengintegrasikan kekudusan preventif Maria
sebagai “buah pertama penebusan” ke dalam kerangka eklesiologis eskatologis. Dengan
demikian, penelitian ini berkontribusi pada teologi dengan menyediakan interpretasi yang
lebih terintegrasi mengenai relasi Kristosentris Maria Gereja, dan berkontribusi bagi
praksis hidup dengan menyajikan model kekudusan (fiat dan penyerahan total) yang
inspiratif dan menuntut bagi umat beriman “terutama umat berdosa” yang disucikan secara
kuratif.

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, penelitian ini merumuskan
beberapa masalah utama: Pertama, Bagaimana fondasi teologis dan dogmatis dari dogma
Immaculata Conceptio dapat dijelaskan, dan apa kaitan esensialnya dengan peran Maria

178



sebagai Thetookos? Kedua, bagaimana kekudusan Maria dalam konteks Immaculata
Conceptio berfungsi sebagai teladan (typus) kekudusan yang radikal dan preventif bagi
Gereja dan umat beriman, khususnya umat berdosa yang disucikan secara kuratif? Ketiga,
bagaimana relasi kekudusan Maria yang kristisentris dan preventif tersebut menegaskan
posisinya sebagai “buah pertama penebusan” dan implikasinya yang mendalam bagi
eklesiologi sebagai sumber pengharapan eskatologis? Tujuan dari Penelitian ini adalah
menganalisis dan menjelaskan fondasi teologi dogma Immaculata Conceptio “Maria
Dikandung Tanpa Dosa” sebagaimana diuraikan dalam Ineffabilis Deus dan
mengaitkannya secara mendalam dengan peran Maria sebagai Theotokos. Penelitian ini
juga bertujuan untuk menguraikan dan memperjelas kekudusan Maria sebagai teladan
(typus) kekudusan yang sempurna (preventif) dan relasinya yang menuntut ketaatan (fiat)
dan penyerahan diri total bagi umat beriman “terutama umat berdosa” yang disucikan
secara kuratif. Serta menegaskan relasi kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja,
dengan penekanan pada statusnya sebagai ‘“buah pertama penebusan” dan implikasinya
sebagi model eskatologis serta sumber harapan (Mater Ecclesiaei) bagi ajran Gereja
(eklesiologi).

METODE PENELITIAN

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
utama studi pustaka dan analisis teologis-dogmatis. Metode studi pustaka digunakan untuk
mengumpulkan dan menganalisis data primer dan sekunder yang relevan dengan topik.
Data primer mencakup dokumen magisterial Gereja seperti konstitusi apostolik Ineffabilis
Deus (promulgasi dogma Immaculata Conceptio), dokumen Konsilu Vatikan 11 (Lumen
Gentium Bab VIII), dan Kitab Suci. Data sekunder diperoleh dari karya-karya teolog
Mariologi, eklesiologi, dan spiritualitas.

Pendekatan Analisis teologis-dogmatis. Metode kualitatif diterapkan melalui analisis
yang berfokus pada interpretasi dan sintesis doktrinal. Ini dilakukan untuk menganalisis
fondasi dogmatis dan teologis dari Immaculata Conceptio. Menginterpretasikan makna
esensial kekudusan Maria (Theotokos) sebagai model (typus) Gereja. Dan mensintesiskan
implikasi doktrinal tersebut dengan ajaran tentang penebusan Kristus (Kristosentrisme)
danrelevansinya secara spiritual bagi umat beriman (umat berdosa).

Dengan menggunakan metode ini, peneliti dapat memperoleh pemahaman yang
komprehensif dan mendalam mengenai fondasi ontologi kekudusan Maria dan
relevansinya sebagai teladan harapan bagi Gereja.

HASIL DAN PEMBAHSAN
Fondasi Dogma: Memahami Kekudusan Maria (ineffabilis deus)

Hak istimewa dikandung tanpa dosa adalah sumber dan dasar bagi semua kekudusan
Maria sebagai Bunda Allah. Namun dogma tanpa dosa menyatakan “bahwa Perawan
Maria Yang Paling Terberkati”, sejak awal pertama ia dikandung, oleh karena kasih dan
karunia yang sangat luar biasa dan memiliki hak yang istimewa dari Allah Yang Maha
Kuasa dan telah dijaga bebas dari setiap noda dosa asal. Memahami tentang kekudusan
Maria, dogma ini mengandung arti dan dua makna yang bersifat negatif dan positif yang
saling melengkapi. Pertama, secara negatif dogma Maria dikandung tanpa noda adalah
bebasnya Maria dari dosa asal, atas berkat dan kasih karunia dari roh kudus yang luar
biasa dan hak istimewa dari Allah dan khususnya mengingat jasa Yesus Kristus, maka
Maria dijaga dari setiap noda dosa asal. Bisa dikatakan bahwa Maria di cegah dan
dilindungi dari dosa asal. Kedua, secara positif akibat dari ketiadaan dosa asal. Kehidupan

179



Maria terkait secara abadi dan intim dengan Allah, dengan demikian Maria adalah suci
secara sempurna dan penuh rahmat sejak awal keberadaannya (Luk 1:28).

Kekudusan yang di miliki Maria yang total dan sempurna bukan bersifat status pasif
bebas dari noda melainkan juga sebuah kenyataan yang aktif di mana Maria dipenuhi
dengan kasih karunia sejak awal keberadaannya. Implikasi dari keterkaitan abadi ini
adalah bahwa Maria, sejak saat pertama Maria dikandung, ia telah memiliki kesiapan yang
luar biasa untuk menjalankan peran utamanya sebagai Bunda Allah yang taat , ini
merupakan sebuah peran yang menuntut suatu tingkat kekudusan yang tiada bandingnya
dengan seluruh umat manusia. Kekudusan yang tidak dapat ditandingi ini memampukan
Maria untuk sepenuhnya menyerahkan dirinya pada kehendak Allah, agar dapat
menjadikannya tabernakel yang layak untuk inkarnasi sang sabda yang menjadikan
Immaculata Conceptio sebagai persyaratan Theotokos.

Kekudusan Maria Dalam Perannya Sebagai Bunda Allah (Theotokos)

Gereja mula-mula memahami Maria sebagai Bunda Allah melalui konsep teologis
“Theotokos,” istilah ini digunakan untuk menekankan kepada semua manusia bahwa
Maria melahirkan Yesus, yang adalah pribadi yang satu, yaitu sepenuhnya ilahi dan
sepenuhnya manusia. Dalam istilah Yunani Theotokos berarti “pembawa Tuhan”,
Theotokos juga diterjemahkan ke dalam bahasa Latin sebagai “Dei Genitrix” dan dalam
bahasa inggris dikenal dengan “mother of god” jika diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia menjadi “Bunda Allah.” Gelar ini lebih menegaskan akan sifat ganda Yesus dan
menyoroti peran Maria dalam “inkarnasi.”

Kekudusan Maria terungkap dalam konteks kehidupannya sehari-hari. Maria
menjadi sangat penuh rahmat melalui penyerahan dirinya kepada dorongan Roh Kudus.
Penyerahan diri Maria kepada Roh Kudus dapat kita temukan dalam injil Lukas 1:26-38
dalam injil ini terdapat malaikat Gabriel menyampaikan kabar kepada Maria bahwa ia
akan mengandung dari Roh Kudus. Dan diakhir percakapan itu maria menyerahkan
dirinya secara total kepada kehendak Allah. Kata maria: sesungguhnya aku ini hamba
Tuhan; jadilah padaku menurut perkataanmu itu (Luk 1:38). Sikap “fiat” ini menjadikan
bukti nyata kekudusan dan kepenuhan rahmat yang telah dipersiapkan Allah sejak awal.
Perkembangan Pemahaman Maria Sebelum Konsili Efesus (431)

Sebelum Maria mendapatkan gelar Theotokos, para bapak Gereja menunjukkan
sikap yang campur aduk terhadap santa Maria. Terdapat berbagai pandangan yang
beragam, mulai dari sikap acuh-tak-acuh, sehingga ada berbagai pandangan yang
mengakui adanya kegagalan dan kekurangan manusiawi pada Maria, atau pandangan
bahwa ia mengalami semacam pemurnian dan penyucian berangsur-angsur yang
mengakibatkan Maria mengalami atau memperolah kekudusan yang sepadan dengan
kedudukannya yang luhur. Dalam perkembangan mengenai ajaran, di mana iman Gereja
mengenai kekudusan Maria berkembang yang waktu itu secara “berangsur-angsur atau
kadang-kadang, bahkan tak terlihat” sampai akhirnya dirumuskan secara definitif.
Pengukuhan Gelar Theotokos Dalam Konsili Efesus (431)

Pada tahun 431 M, Konsili Efesus secara resmi mengakui dan menegaskan Maria
sebagai Theotokos, gelar ini memperkuat posisinya Maria sebagai Bunda Allah dalam
doktrin Kristen. Seperti yang sudah di kemukakan dalam Konsili Efesus (341) seluruh
ajaran para Bapa Gereja mengenai Maria sebagai penyalur kehidupan ilahi berpusat pada
pekik pertempuran Theotokos yang secara tidak langsung meletakkan dasar bagi
pengakuan akan kekudusan dan kebebasan Maria dari dosa. Setelah penetapan gelar
Theotokos, Mariologi berkembang sangat pesat. Konsili ini secara definitif menyelesaikan
pertanyaan tentang identitas Kristus (sebagai Allah dan manusia dalam satu pribadi), dan
sebagai nampaknya, Maria diangkat ke posisi yang tak tertandingi dalam sejarah

180



keselamatan. Pengakuan yang resmi mengenai Maria sebagai Bunda Tuhan secara logis
dan teologis mendorong sebuah refleksi lebih lanjut tentang kepantasan dan kekudusan
dirinya.

Maria adalah ibu dari Dia yang mahakudus, maka muncullah pemikiran teologis
yang mulai memperdebatkan bagaimana mungkin seorang manusia biasa dapat
mengandung Tuhan tanpa perlu dipersiapkan secara istimewa. Kontrovensi seputar
Kemanusiaan Kristus (yang telah diselesaikan) kini bergeser ke kudusan Maria,
meletakkan bnih-benih diskusi yang kemudian, berabad-abad kemudian, mencapai
puncaknya dalam dogma “Immaculata Conceptio” tahun 1854. Dengan demikian gelar
“Theotokos” bukan hanya sebuah gelar kehormatan, melainkan fondasi dogmatis yang
memperkuat pemahaman Gereja tentang kesucian Maria sebagai persiapan ilahi untuk
Inkarnasi. Intinya, Theotokos adalah sebuah gelar fungsional yang menegaskan peran
Maria sebagai Bunda Allah yang melahirkan Kristus (logos yang beringkarnasi),
sementara gelar Immaculata Conceptio adaalah gelar yang menegaskan kondisi ontologis
Maria, kesuciannya yang sempurna, yang membuatnya layak untuk mendapatkan peran
Theotokos. Karena keduanya tidak terpisahkan, karena peran luhur Maria (Theotokos)
menuntut persiapan ilahi yang radikal (Immaculata Conceptio). Kekudusan yang mutlak
ini, yang terangkum dalam perannya sebagai Bunda Allah, menjadikannya sebagai teladan
kesucian yang paling ideal bagi seluruh umat beriman.

Relasi Kekudusan Maria Dengan Kristus dan Gereja

Relasi kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja adalah suatu hubungan yang tak
terpisahkan dan mendasar dalam ajaran Gereja Katolik. Kekudusan Maria tidaklah
bertujuan untuk dirinya sendiri, melainkan sepenuhnya tertuju pada Kristus dan sebagai
peran dalam rencana keselamatan Allah, yang terus berlanjut dalam Gereja Kristen.
“Kekudusan Bunda Maria adalah faktor luar dirinya yaitu dikuduskan oleh Allah.
kesuciannya bergantung pada belaskasih Allah.” Maria dipilih secara istimewa oleh Allah
sejak semula untuk menjadi Bunda sang juru selamat, Yesus Kristus. Puncaknya adalah
melalui Immaculata Conceptio, di mana ia dikandung tanpa noda dosa asal, sebagai
karunia dan anugerah khusus dari Tuhan. Ini mempersiapkannya untuk menjadi tabernakel
yang layak bagi putra Allah. Kekudusan Maria adalah kekudusan yang bersifat
kristosentris yakni seluruh keberadaannya adalah fungsi dari peran keibuannya terhadap
Kristus.

Relasi Maria dengan Gereja sangatlah vital. Sebagai Bunda Kristus, Maria juga
diakui sebagai Bunda Gereja (Mater Ecclesiae), karena Gereja adalah “Tubuh Mistik
Kristus”. Kekudusannya menjadi sebuah teladan sempurna bagi seluruh umat beriman dan
merupakan realisasi paling luhur dari kekudusan yang dipanggil untuk dicapai oleh
Gereja. la menjadi model bagi Gereja dalan hal ketaatan, iman, harapan, dan kasih amal.
Melalui “ya” (fiat) yang ia berikan kepada kehendak Allah, ia menjadi jembatan antara
perjanjian lama dan baru, dan perannya terus berlanjut dalam Gereja sebagai perantara doa
dan tanda pasti harapan akan kemuliaan surgawi.

Relasi Kekudusan Maria Dengan Kristus

Relasi kekudusan Karia dan Kristus bersifat saling melangkapi, karena dalam misteri
Kristus Maria bekerja sama dalam penyelamatan umat manusia dengan iman dan
kepatuhannya. la menerima kabar ddari malaikat untuk menjadi Bunda Yesus penebus,
melahirkan dan membesarkan Yesus (LG 55-59). dan kekudusan maria sebagai bagian
persiapan kelahiran Yesus. Maria melahirkan Yesus, yang adalah Allah yang menjadi
manusia, maka Maria layak disebut sebagai Bunda Allah Theotokos. Karena ini adalah
dasar dari seluruh kekudusan dan keistimewaan Maria. Pengangkatan ini membuatnya
menjadi seorang pribadi yang luhur sesudah Kristus.

181



Relasi Maria dengan Kristus dapat Kkita dilihat dari ketaatan dan persekutuannya
yang sempurna, di mana Maria tampak dalam ketaatannya yang sempurna pada kehendak
Allah. “Terjadilah padaku menurut perkataanmu, Luk 1:38.” Ungkapan inilah yang
membuat ia mengandung Kristus bukan hanya dalam rahimnya, tetapi terlebih dahulu di
dalam hatinya melalui imannya. Maria sangat setia dan taat dalam mendampingi Kristus
dalam karya keselamatannya, sampai ia harus melihat putranya wafat di kayu salib, ini
menunjukkan persatuannya yang sempurna dengan putranya. Maria adalah Hawa baru
yang melalui ketaatannya bekerja sama dengan Kristus, dan ia sebagai Adam baru, untuk
mendatangkan keselamatan.

Relasi Kekudusan Maria Dengan Gereja

Dalam misteri Gereja, peran Maria sebagai Bunda Allah dalam tata rahmat amatlah
unggul dan tunggal. Sebagai Bunda Allah, ia menjadi pola teladan Gereja yakni di dalam
iman, kasih, harapan dan persatuan sempurna dengan Kristus (LG no. 60-65). Maria
adalah model iman kasih dan persatuan dengan Kristus yang paling unggul bagi Gereja.
Maria adalah citra yang sempurna dari apa yang diharapkan oleh Gereja untuk menjadi
seoarang yang perawan karena telah memelihara imannya. Konsili Vatikan Il (LG N. 60-
65) menguraikan sebuah hubungan antara Maria dengan Gereja Yesus Kristus. Dalam hal
ini Gereja dipahami sebagai sebuah “misteri” sebab ialah penyelamatan yang berlangsung
terus dan sebagai tanda dan sasarannya (sakramen) ialah Gereja Lembaga, dan kelompok
orang beriman dalam sejarah yang terorganisasikan secara kelihatan. Pada satu pihak
Maria ditempatkan di dalam Gereja berhadapan dengan Kristus dan dilain pihak Maria
diberi tempat yang paling unggul dalam Gereja. Maria disatu pihak anggota Gereja, tetapi
dilain pihak Maria sebagai anggota Gereja yang unik dan unggul (LG N.53) melalui Maria
semua anggota ini semua misteri Gereja menjadi terwujud.

Teladan Kesucian Maria

Bunda Maria menjadi teladan iman melalui ketaatan dan penyerahan diri yang total
kepada kehendak Allah. Ketika Maria menerima kabar dari malaikat bahwa ia akan
mengandung Putra Allah, Maria tidak membantah melainkan ia menjawab, “aku ini hamba
Tuhan, terjadilah padaku menurut perkataanmu itu” (Luk 1:38). Sikap ini menunjukkan
kesetiaan dan ketaatan yang mendalam, bahkan sebelum ia mengetahui tentang apa yang
akan ia hadapi kedepannya.

Teladan Maria tampak nyata dalam kerendahan hati yang tulus, di mana ia tidak
menganggap dirinya penting. Selain itu ia juga memiliki kepedulian terhadap sesama
terlihat jelas dalam berbagai peristiwa, salah satunya peristiwa perkawinan di Kana (Yoh
2:1-11) ini menggambarkan kepedulian Maria yang penuh kasih kepada tuan pesta.”
Ketaatan Bunda Maria dalam penderitaan merupakan bagian yang penting dari teladannya.
la berdiri di bawah kaki salib Yesus. la dengan tabah menerima semua kepedihan yang
luar biasa. Ini menunjukkan imannya bahkan dalam cobaan terberat. Seluruh kehidupan
Bunda Maria merupakan sebuah cerminan nyata dari seorang murid yang sejati.

Makna Keteladanan Maria

Maria tidak hanya setia dalam tugas ilahi yang besar tetapi juga dalam hal-hal yang
kecil, ini yang menjadikannya contoh yang sempurna sebagaimana seharusnya setiap umat
beriman menyambut dan menjalankan rencana Allah dengan iman yang teguh, penyerahan
diri yang tanpa syarat, dan kasih yang melayani sesama.

Ketaatan Maria pada kabar gembira Malaikat Gabriel (Luk 1:38) melalui ucapan
“sesungguhnya aku ini adalah hamba Tuhan terjadilah padaku menurut perkataan mu”.
kalimat ini menggambarkan kekuatan iman Maria yang luar biasa. la mampu berserah
sepenuhnya kepada Tuhan walaupun ia tahu bahwa ia akan mengandung, sementara ia
belum menikah. Jika kalimat ini ditarik ke dalam kehidupan kita sehari-hari, kita pasti

182



bertanya-tanya dan sulit untuk menerima saat dihadapkan pada kesulitan atau hal yang
tidak menduga. Alangkah baiknya kita melihat ketaatan Maria, yakni ia tetap taat dan
berpasrah sepenuhnya pada kepada Tuhan, meskipun konsekuensinya belum sepenuhnya
ia pahami apa yang akan terjadi pada dirinya. Maria dengan penuh iman dan percaya
bahwa Tuhan pasti menyertainya selalu. Maria memiliki iman yang kuat, karena ia tidak
menuntut sebuah penjelasan yang lanjut mengenai kabar dari Malaikat Gabriel. Melainkan
ia tetap taat untuk menerima rencana Tuhan dalam hidupnya.

Makna keteladanan Maria bagi umat beriman juga terletak pada kenyataan bahwa
kekudusannya adalah anugerah Allah yangt total. l1a menjadi sebuah model yang yang
ideal, atau typus, dari Gereja yang dipersiapkan tanpa noda. Meskipun kita sebagai umat
berdosa disucikan secara kuratif (melalui sebuah penebusan dan sakramen), teladan Maria
yang disucikan secara preventif menunjukkan bahwa Allah memanggil setiap orang untuk
mencapai tingkat kekudusan yang sempurna melalui penyerahan diri yang total (fiat) nya,
meniru kemurniaan yang telah Allah anugerahkan kepadanya.

Maria Sebagai Buah Pertama Penebusan

Konsep Maria sebagai buah penebusan karena segala keagungan dan kekudusan
yang dimiliki santa perawan Maria adalah hasil langsung dan sebuah anugerah istimewa
dari karya penyelamatan yang dilakukan oleh putranya, Yesus Kristus. Bunda Maria
bukanlah sumber penebusan, melainkan penerima pertama dan paling sempurna dari
rahmat penebusan itu sendiri.

Dikandung tanpa noda dosa merupakan sebuah penebusan yang diterapkan lebih
awal oleh dogma. Maria sejak awal saat pertama ia dikandung, dibebaskan dari segala
noda dosa asal. Pembebasan yang luar biasa ini, bukanlah karena jasa atau kekuatannya
sendiri, melainkan karena rahmat yang diberikan oleh Allah berdasarkan jasa-jasa
penebusan Yesus Kristus yang akan datang. Ini berarti, bahwa kuasa salib Kristus yang
mengatasi dosa telah diterapkan kepada Maria secara istimewa dan preemptif (lebih
dahulu). Maria adalah buah sulung dari penebusan yang berhasil sepenuhnya, dan yang
menjadikannya bait Allah yang kudus dan layak untuk mengandung Yesus sendiri.

Bunda sang penebus (Theotokos) menjadi sarana penebusan, gelar Maria yang
paling fundamental, Bunda Allah, ini secara langsung mengaitkannya dengan sebuah
penebusan. Yesus Kristus adalah sang penebus, dan Maria adalah ibunya. Dengan berkata
“ya” pada saat kabar sukacita, Maria tidak hanya menyetujui menjadi ibu secara fisik,
tetapi juga ia bekerja sama secara bebas dan total dalam rencana keselamatan Allah.
Karena keibuan Maria merupakan hasil pilihan Allah dan dengan demikian suatu rahmat
yang berakar di dalam inisiatif Allah yang mendatangi dan memanggil gadis Yahudi itu.
Dengan pemilihan Allah ini Maria menjadi jalan bagi Allah untuk memasuki sejarah
manusia, sehingga penebusan (Inkarnasi dan Paskah) dapat terlaksana. Jika tanpa “ya” dan
imannya, maka pemenuhan dan janji Allah bagi keselamatan manusia akan berjalan
dengan cara yang berbeda.

Ajaran Gereja mengajarkan bahwa Maria, melalui kataatan dan imannya, ia
bertindak sebagai Hawa yang baru, yang membatalkan ketidaktaatan Hawa yang lama.
(Hawa yang lama membawa dosa dan maut. Dan Hawa yang baru “Maria” membawa
Kristus, sang hidup). Kerjasama ini mencapai pada puncaknya di Golgota. Maria
menyertai Yesus dengan setia hingga di bawah kaki salib. Penderitaan batinnya sebagai
seorang ibu yang menyaksikan kematian putranya (nubuat Simeon) Luk 2:34. Ini diyakini
oleh banyak teolog sebagai partisipasi istimewa dalam kurban putranya. Ini adalah sebuah
kerja sama yang bersifat subordinat (di bawah kristus), tetapi sangat penting, sehingga ia
sering disebut dengan sebutan bunda sang penebus yang sejati.

183



Maria diangkat ke Surga (Assumption) ini merupakan buah akhir dari penebusan.
Pengangkatan Maria, jiwa dan raga, ke dalam kemuliaan adalah bukti bahwa ia telah
mencapai tujuan akhir dari penebusan lebih dahulu dari semua orang beriman. Penebusan
Kristus tidak hanya menyelamatkan jiwa, tetapi juga memuliakan tubuh. Karena tubuh
Maria yang suci telah menjadi Bait Allah yang membawa sang penebus, Allah
memuliakannya secara penuh. Pemberian Maria dalam tubuh dan jiwa adalah tanda bahwa
setiap aspek kehidupan kita penting bagi Tuhan dan tersentuh oleh rohnya yang
menyelamatkan. Maria adalah model eskatologis (model akhir zaman) bagi Gereja, yang
menunjukkan kemuliaan tubuh dan jiwa yang dijanjikan kepada setiap orang beriman yang
ditebus oleh Kristus. Maria adalah teladan sempurna dan tanda nyata bahwa penebusan
Yesus Kristus telah terlaksana dengan keberhasilan total, baik dalam menganugerahkan
kekudusan sejak awal, dalam memfasilitasi karya penebusan itu sendiri, maupaun dalam
mencapai kemuliaan akhir.

Implikasi Bagi Eklesiologi: Maria Sebagai Harapan

Implikasi Maria sebagai harapan bagi eklesiologi (ajaran tentang Gereja) memiliki
beberapa dimensi penting, terutama dalam tradisi katolik, di mana Maria dipandang
sebagai model dan figur eskatologis Gereja. Maria menunjukkan harapan yang utuh
melalui jawaban imannya dan ketaatannya yang tak tergoyahkan, bahkan di kaki salib. Ini
menjadi teladan bagi seluruh Gereja untuk hidup dalam penyerahan diri secara total
kepada kehendak Allah, memelihara janji-janjinya, dan bertekun dalam penderitaan
dengan mata tertuju pada kebangkitan.

Konsili Vatikan Il mempunyai sikap yang cukup seimbang. Di satu pihak Konsili
jelas lebih codong mengadopsi pendekatan eklesiologis dengan menempatkan Mariologi
dalam rangka ajarannya tentang Gereja (Konstitusi Dogmatik tentang Gereja, LG bab
VII). Dalam hal ini, Maria diyakini sebagai manusia yang tebuskan Allah atas satu cara
yang istimewa dan Maria sendiri menerima tebusan itu secara sempurna.

Maria yang diangkat ke Surga (Asumsi) dipandang sebagai wujud yang telah selesai
dari penebusan Kristus. Ia adalah “tanda pasti” bahwa Gereja, yang adalah Tubuh Kristus,
juga mencapai kepenuhan keselamatan dan kemuliaan di akhir zaman. Dalam dirinya
Gereja melihat tujuan dan takdir yang mulia.

Gelar Maria sebagai Bunda Gereja (Mater Ecclesiae) berarti ia terus melakukan
peran keibuannya, dalam mendampingi dan mendukung Gereja yang sedang berziarah.
Kehadiran keibuannya memberikan harapan dan penghiburan bagi umat beriman dalam
perjuangan mereka melawan dosa dan kejahatan, serta menjamin bahwa Gereja tidak
ditinggalkan. Maria juga mendorong sebuah kekudusan dan kesalehan dalam Gereja.
Sebagai pribadi pertama yang ditebus secara sempurna dan dipenuhi rahmat, Maria
menjadi dorongan bagi setiap anggota Gereja untuk mengejar kekudusan. Harapan yang
diwujudkan dalam diri Maria menggerakkan umat beriman untuk hidup sesuai dengan
panggilan Kristen mereka dan menantikan kedatangan Kristus yang penuh kemuliaan.

KESIMPULAN

Dogma Immaculata Conceptio (Maria Dikandung Tanpa Dosa), yang secara resmi
dipromulgasikan pada tahun 1854, adalah fondasi yang tidak tergantikan bagi seluruh
kekudusan Maria dan merupakan karunia Kkristosentris yang mempersiapkannya secara
radikal untuk peran luhurnya sebagai Bunda Allah (Theotokos). Kekudusan yang
sempurna dan preventif ini menegaskan bahwa Maria adalah buah pertama penebusan
Kristus yang diterapkan secara preemptive, menjadikannya wadah yang layak bagi
Inkarnasi sabda. Implikasi kekudusan Maria sangat mendalam bagi eklesiologi, karena ia
di akui Bunda Gereja (Mater Ecclesiae) dan teladan (typus) yang paripurna bagi seluruh

184



umat beriman. Maria menjadi model ketaatan total (fiat), kerendahan hati, dan penyerahan
tanpa syarat kepada kehendak Allah, yang merupakan cita-cita kekudusan yang dipanggil
untuk dicapai oleh Gereja. Bagi umat berdosa, Maria menghadirkan pengharapan
eskatologis yang konkret. Meskipun umat beriman disucikan secara kuratif (melalui
sakramen dan penebusan Kristus). Teladan kesucian Maria yang tanpa noda adalah
pengingat bahwa Allah telah merencanakan kekudusan yang sempurna bagi manusia.
Devosi kepadanya mendorong setiap anggota Gereja untuk mengejar kekudusan, meniru
imannya yang teguh, dan menyertai Kristus hingga puncaknya di kayu salib. Oleh karena
itu, Immaculata Conceptio bukan sekedar pengakuan atas keistimewaan Maria, melainkan
penegasan teologis atas karya keselamatan Allah yang total, yang berpuncak pada
kemuliaan tubuh dan jiwa (Assumptio), menjadikannya tanda pasti bagi Gereja yang
sedang berziarah menuju keselamatan akhir.

DAFTAR PUSTAKA

Dokumen Vatikan Il. Lumen Gentium (Konstitusi Dogmatis Tentang Gereja), Bab V1I1. 1964.

Groenen, C. Mariologi Teologi dan Devosi. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1987.

Jacobs, Tom. Imanuel: Perubahan dalam Perumusan Iman akan Yesus Kristus. Yogyakarta:
Kanisius, 2000.

Juhani, Sefrianus. Ekklesiologi Misteri Gerejadan Maria. Maumere: Penerbit Ledalero, 2017.

Kirchberger, Georg. Allah Menggugat, Sebuah Dogmatik Kristiani. Maumere: Penerbit Ledalero,
2007.

Maloney, George A., SJ. Maria Rahim Allah. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1990.

Sanga, Laurensius Dihe. Merenung Bersama Bunda Maria. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2014.

Prasetya, Irvan, dan R.F. Bhanu Viktorahadi. “Maria Sebaga Model Ketaatn Menurut Luk. 1:26-38
dan Lumen Gentium.” Jurnal Teologi 10,no. 1 (2021): 39.

Ranubaya, Fransesco Agnes, dan Markus Situmurang. “Konsep Ajaran Iman Tentang Maria
Sebagai Benda Allah (Theotokos) Menurut Telaah Aidan Nicholas.” Jurnal Jumpa 12, no. 1
(April 2024): 97.

Widodo, Agus. “Maria Dalam Misteri Kristus dan Dalam Hidup Gereja.” Jurnal Teologi 10, no. 2
(2021): 203.

Wibowo, Prasojo Adi, dan Antonius Virdei Eresto Gaudiawan. “Teladan Maria Dalam Injil Lukas
1:38 Dan Relevansinya Bagi Perkembangan Iman Umat Beriman.” Jumal Pendidikan
Agama Katolik 17, no. 9 (April 2017).

Alexander, Yohanes Yupiter, dkk. Maria Bunda Gereja Yang Satu, Kudus, Katolik dan Apostolik.
Penerbit KOMK Keuskupan Surabaya, 2024.

Listiati, Ingrid. “Maria Dikandung Tanpa Noda: Apa maksudnya?” Katolisitas.Org, 2008. Diakses
9 Oktober 2025. https://katolisitas.org/.

Purba, Evander. Mariologi. Diakses 4 Oktober 2025.
https:/Mvww.scribd.com/document/729676808/MARIOLOGI?_gl=1qp4672_gcl_au*MjEzN
TE20DMyMC4xNzUAMTE2MTE2.

Swan, Billy. “Mary’s Assumption and Human Dignity.” Word on Fire, 15 Agustus 2024. Diakses
14 Oktober 2025. https://www.wordonfire.org/articles/contributors/marys-assumption-and-
human-dignity/.

185



