
Jurnal Kajian Ilmiah Multidisipliner  

Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2118-7301 

 

 

177 
 
 
 
 
 

DOGMA IMMACULATA CONCEPTIO: TELADAN KESUCIAN 

MARIA: SUATU REFLEKSI TEOLOGIS TENTANG PANGGILAN 
KEKUDUSAN UMAT BERDOSA 

 
Gregorius Huin Taen Oes1, Fransiskus Ule2, Stevanus Adrian3, Mikael Viktor Hugo4 

 gorisoes@gmail.com1, uleancis@gmail.com2, adriandstevanus@gmail.com3, 
mikhaelviktorhugo@gmail.com4  

Institut Filsafat dan Teknologi Kreatif Ledalero 
 

ABSTRACT 

This research aims to analyze and explain the theological foundation of the dogma of the 
Immaculata Conception (Immaculata Conceptio) which was promulgated by Pope Pius IX in 
1854, as well as its profound relevance as a model of holiness for the faithful, especially for 
sinners. This dogma states that Mary, from the very first moment of her conception, was preserved 
and protected in a singulas manner by God’s grace, free from the stain of original sin, as a divine 
preparation for her role as Theotokos (Mother of God). Through an analysis of the apostolic 
constitution Ineffabillis Deus and the development of Church teaching (Mariology), this article 
outlines that Mary’s holiness is preventative, a Christocentric gift applied in advance based on the 
foreseen merits of Christ, rather than being curative. This perfect holiness makes her the ideal 
model (typus) of the Church, which is called to live without blemish. The relationship of Mary’s 
holiness to Christ and the Church is inseparable because she is the first fruit of the redemption, a 
sure sign of Christ’s success. For sinner, Mary’s example demands total obedience (fiat), faith, 
and self-surrender, showing that Gos calls every person to a radical hollines. Thus, the 
Immaculate Conception is not merely a title of honor, but an ontological foundation that 
srengthens the Church’s eschatological hope.  
Keywords: Immaculate Conception, Theotokos, Mary's Holiness, Model Of Holiness, Mater 
Ecclesiae (Mother Of The Church). 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menjelaskan fondasi teologis dogma Immaculata 
Conceptio (Maria Dikandung Tanpa Dosa) yang dipromulgasikan oleh Paus Pius IX pada tahun 
1854, serta relevansinya yang mendalam sebagai teladan kesucian bagi umat beriman, terutama 
umat yang berdosa. Dogma ini menyatakan bahwa Maria, sejak saat pertama ia dikandung, telah 
dijaga dan dipelihara secara istimewa oleh rahmat Allah, bebas dari noda dosa asal, sebagai 
persiapan ilahi untuk perannya sebagai Theotokos (Bunda Allah). Melalui analisis konstitusi 
apostolik Ineffabilis Deus dan perkembangan ajaran Gereja (Mariologi), artikel ini menguraikan 
bahwa kekudusan Maria bersifat preventif, sebuah anugerah kristosentris yang yang diterapkan 
lebih awal berdasarkan jasa-jasa Kristus yang akan datang bukan bersifat kuratif. Kekudusan yang 
sempurna ini menjadikannya model (typus) Gereja yang ideal, yang dipanggil untuk hidup tanpa 
noda. Hubungan kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja adalah tak terpisahkan karena ia 
adalah buah pertama penebusan, tanda pasti keberhasilan Kristus. Bagi umat berdosa, teladan 
Maria menuntut ketaatan total (fiat), iman, dan penyerahan diri, menunjukkan bahwa Allah 
memanggil setiap orang pada kekudusan yang radikal. Dengan demikian, Immaculata Conceptio 
bukan hanya gelar penghormatan, melainkan fondasi ontologis yang memperkuat harapan 
eskatologis Gereja.  
Kata Kunci: Immaculate Conceptio, Theotokos, Kekudusan Maria, Teladan Kesucian, Mater 
Ecclesiae. 
 

mailto:%20gorisoes@gmail.com1
mailto:%20uleancis@gmail.com2
mailto:adriandstevanus@gmail.com3
mailto:mikhaelviktorhugo@gmail.com4


 
 
 

178 
 
 

PENDAHULUAN 

Dogma mengenai Maria yang dikandung tanpa dosa (Immaculata Conception), 
secara resmi dipromulgasikan oleh Paus Pius IX melalui konstitusi Apostolik Ineffabilis 

Deus Pada tanggal 8 Desember 1854  Konstitusi ini secara fundamental menyatakan 
bahwa keistimewaan dikandung tanpa dosa merupakan fondasi yang tidak terganti bagi 

seluruh kekudusan Maria sebagai Bunda Allah Theotokos.  Dogma ini mengajarkan 
bahwa Maria, ibu Yesus, sejak saat keberadaannya dalam kandungan sudah dipelihara dan 
dijaga oleh rahmat Allah yang istimewa,  sehingga Maria bebas dari noda dosa asal. 

Kekudusan yang bersifat anugerah Allah ini membebaskan Maria dari noda dosa asal 
sejak saat keberadaannya dalam kandungan menempatkan Maria sebagai wadah suci bagi 

Sabda yang menjadi daging dan alat pemenuhan rencana keselamatan ilahi. Dogma ini 
mengajarkan bahwa Maria, ibu Yesus, sejak saat keberadaannya dalam kandungan sudah 
dipelihara dan dijaga oleh rahmat Allah yang istimewa, sehingga Maria bebas dari noda 

dosa asal. Kekudusan yang bersifat anugerah Allah ini menempatkan Maria sebagai wadah 
suci (sacrarium) bagi sabda yang menjadi daging, menggarisbawahi relevansi teologis 

mendalam dari transisi Maria dari seorang manusia biasa menjadi Bunda Allah, 
Theotokos, dan alat pemenuhan rencana keselamatan ilahi. Inilah yang menegaskan 
Immaculata Conceptio sebagai tindakan pemeliharaan ilahi untuk mewujudkan wadah 

yang layak bagi Kristus.  
Kekudusan Maria yang terpancar dari dogma ini menghadirkan suatu teladan yang 

panipurna bagi seluruh Gereja. Maria adalah model ketaatan (fiat), kerendahhan hati, dan 
penyerahan tanpa syarat terhadap kehendak Allah.  Model kesucian Maria bersifat radikal 
dan preventif  disucikan Allah sebelum ternoda Dosa Asal yang kontras dengan penyucian 

kuratif yang dialami oleh umat beriman pada umumnya. Kompleksitas teologis dan 
implikasi mendalam dari perbedaan ini memunculkan masalah utama yang mendorong 

penelitian ini, yakni: Bagaimana kekudusan Maria yang preventif dapat menjadi pola 
dasar (typus) yang relevan dan menuntut bagi Gereja dan umat beriman yang disucikan 
secara kuratif? Masalah ini menjadi urgen untuk dikaji karena kesempurnaan Maria dan 

kekudusan “Gereja di tengah tantangan zaman.” Urgensi ini didukung oleh berbagai kajian 
teologis terbaru dalam lima tahun terakhir yang menyoroti perlunya integrasi narasi 

dogmatis dan eklesiologis untuk menjawab peran ideal Maria di tengah realitas 
keberdosaan umat.  

Untuk menjawab urgensi tersebut, sejumlah literatur telah membahas tema Maria, 

khususnya dalam konteks Theotokos dan Typus Ecclesiae. Misalnya penulis (Prasojo Adi 
Wibowo dan Antonius Virdei Eresto Gaudiawan), kedua penulis ini, berfokus pada 

analisis historis dogmatis tentang peran Theotokos atau fungsi Maria sebagai Typus dari 
sudut pandang biblis.  Karya-karya tersebut telah memberikan fondasi yang kuat, namun 
cenderung memisahkan anlisi unsur dogmatis atau biblis. Oleh karena itu, kebaruan 

(novelty) tulisan ini adalah penelusuran yang melampaui pengulangan definisi dogma, 
melainkan berfokus pada upaya untuk mengintegrasikan kekudusan preventif Maria 

sebagai “buah pertama penebusan” ke dalam kerangka eklesiologis eskatologis. Dengan 
demikian, penelitian ini berkontribusi pada teologi dengan menyediakan interpretasi yang 
lebih terintegrasi mengenai relasi Kristosentris Maria Gereja, dan berkontribusi bagi 

praksis hidup dengan menyajikan model kekudusan (fiat dan penyerahan total) yang 
inspiratif dan menuntut bagi umat beriman “terutama umat berdosa” yang disucikan secara 

kuratif. 
 Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, penelitian ini merumuskan 

beberapa masalah utama: Pertama, Bagaimana fondasi teologis dan dogmatis dari dogma 

Immaculata Conceptio dapat dijelaskan, dan apa kaitan esensialnya dengan peran Maria 



 
 
 

179 
 
 

sebagai Thetookos? Kedua, bagaimana kekudusan Maria dalam konteks Immaculata 
Conceptio berfungsi sebagai teladan (typus) kekudusan yang radikal dan preventif bagi 
Gereja dan umat beriman, khususnya umat berdosa yang disucikan secara kuratif? Ketiga, 

bagaimana relasi kekudusan Maria yang kristisentris dan preventif tersebut menegaskan 
posisinya sebagai “buah pertama penebusan” dan implikasinya yang mendalam bagi 

eklesiologi sebagai sumber pengharapan eskatologis? Tujuan dari Penelitian ini adalah 
menganalisis dan menjelaskan fondasi teologi dogma Immaculata Conceptio “Maria 
Dikandung Tanpa Dosa” sebagaimana diuraikan dalam Ineffabilis Deus dan 

mengaitkannya secara mendalam dengan peran Maria sebagai Theotokos. Penelitian ini 
juga bertujuan untuk menguraikan dan memperjelas kekudusan Maria sebagai teladan 

(typus) kekudusan yang sempurna (preventif) dan relasinya yang menuntut ketaatan (fiat) 
dan penyerahan diri total bagi umat beriman “terutama umat berdosa” yang disucikan 
secara kuratif. Serta menegaskan relasi kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja, 

dengan penekanan pada statusnya sebagai “buah pertama penebusan” dan implikasinya 
sebagi model eskatologis serta sumber harapan (Mater Ecclesiaei) bagi ajran Gereja 

(eklesiologi). 
 

METODE PENELITIAN 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
utama studi pustaka dan analisis teologis-dogmatis. Metode studi pustaka digunakan untuk 

mengumpulkan dan menganalisis data primer dan sekunder yang relevan dengan topik. 
Data primer mencakup dokumen magisterial Gereja seperti konstitusi apostolik Ineffabilis 
Deus (promulgasi dogma Immaculata Conceptio), dokumen Konsilu Vatikan II (Lumen 

Gentium Bab VIII), dan Kitab Suci. Data sekunder diperoleh dari karya-karya teolog 
Mariologi, eklesiologi, dan spiritualitas. 

Pendekatan Analisis teologis-dogmatis. Metode kualitatif diterapkan melalui analisis 
yang berfokus pada interpretasi dan sintesis doktrinal. Ini dilakukan untuk menganalisis 
fondasi dogmatis dan teologis dari Immaculata Conceptio. Menginterpretasikan makna 

esensial kekudusan Maria (Theotokos) sebagai model (typus) Gereja. Dan mensintesiskan 
implikasi doktrinal tersebut dengan ajaran tentang penebusan Kristus (Kristosentrisme) 

dan relevansinya secara spiritual bagi umat beriman (umat berdosa). 
Dengan menggunakan metode ini, peneliti dapat memperoleh pemahaman yang 

komprehensif dan mendalam mengenai fondasi ontologi kekudusan Maria dan 

relevansinya sebagai teladan harapan bagi Gereja. 
 

HASIL DAN PEMBAHSAN 

Fondasi Dogma: Memahami Kekudusan Maria (ineffabilis deus)  

Hak istimewa dikandung tanpa dosa adalah sumber dan dasar bagi semua kekudusan 

Maria sebagai Bunda Allah. Namun dogma tanpa dosa menyatakan “bahwa Perawan 
Maria Yang Paling Terberkati”, sejak awal pertama ia dikandung, oleh karena kasih dan 

karunia yang sangat luar biasa dan memiliki hak yang istimewa dari Allah Yang Maha 
Kuasa dan telah dijaga bebas dari setiap noda dosa asal.  Memahami tentang kekudusan 
Maria, dogma ini mengandung arti dan dua makna yang bersifat negatif dan positif yang 

saling melengkapi. Pertama, secara negatif dogma Maria dikandung tanpa noda adalah 
bebasnya Maria dari dosa asal, atas berkat dan kasih karunia dari roh kudus yang luar 

biasa dan hak istimewa dari Allah dan khususnya mengingat jasa Yesus Kristus, maka 
Maria dijaga dari setiap noda dosa asal. Bisa dikatakan bahwa Maria di cegah dan 
dilindungi dari dosa asal. Kedua, secara positif akibat dari ketiadaan dosa asal. Kehidupan 



 
 
 

180 
 
 

Maria terkait secara abadi dan intim dengan Allah, dengan demikian Maria adalah suci 
secara sempurna dan penuh rahmat sejak awal keberadaannya (Luk 1:28). 

Kekudusan yang di miliki Maria yang total dan sempurna bukan bersifat status pasif 

bebas dari noda melainkan juga sebuah kenyataan yang aktif di mana Maria dipenuhi 
dengan kasih karunia sejak awal keberadaannya. Implikasi dari keterkaitan abadi ini 

adalah bahwa Maria, sejak saat pertama Maria dikandung, ia telah memiliki kesiapan yang 
luar biasa untuk menjalankan  peran utamanya sebagai Bunda Allah yang taat , ini 
merupakan sebuah peran yang menuntut suatu tingkat kekudusan yang tiada bandingnya 

dengan seluruh umat manusia. Kekudusan yang tidak dapat ditandingi ini memampukan 
Maria untuk sepenuhnya menyerahkan dirinya pada kehendak Allah, agar dapat 

menjadikannya tabernakel yang layak untuk inkarnasi sang sabda yang menjadikan 
Immaculata Conceptio sebagai persyaratan Theotokos. 
Kekudusan Maria Dalam Perannya Sebagai Bunda Allah (Theotokos)  

Gereja mula-mula memahami Maria sebagai Bunda Allah melalui konsep teologis 
“Theotokos,” istilah ini digunakan untuk menekankan kepada semua manusia bahwa 

Maria melahirkan Yesus, yang adalah pribadi yang satu, yaitu sepenuhnya ilahi dan 
sepenuhnya manusia. Dalam istilah Yunani Theotokos berarti “pembawa Tuhan”, 
Theotokos juga diterjemahkan ke dalam bahasa Latin sebagai “Dei Genitrix” dan dalam 

bahasa inggris dikenal dengan “mother of god” jika diterjemahkan ke dalam bahasa 
Indonesia menjadi “Bunda Allah.” Gelar ini lebih menegaskan akan sifat ganda Yesus dan 

menyoroti peran Maria dalam “inkarnasi.”  
Kekudusan Maria terungkap dalam konteks kehidupannya sehari-hari. Maria 

menjadi sangat penuh rahmat melalui penyerahan dirinya kepada dorongan Roh Kudus. 

Penyerahan diri Maria kepada Roh Kudus dapat kita temukan dalam injil Lukas 1:26-38 
dalam injil ini terdapat malaikat Gabriel menyampaikan kabar kepada Maria bahwa ia 

akan mengandung dari Roh Kudus. Dan diakhir percakapan itu maria menyerahkan 
dirinya secara total kepada kehendak Allah. Kata maria: sesungguhnya aku ini hamba 
Tuhan; jadilah padaku menurut perkataanmu itu (Luk 1:38). Sikap “fiat” ini menjadikan 

bukti nyata kekudusan dan kepenuhan rahmat yang telah dipersiapkan Allah sejak awal. 
Perkembangan Pemahaman Maria Sebelum Konsili Efesus (431) 

Sebelum Maria mendapatkan gelar Theotokos, para bapak Gereja menunjukkan 
sikap yang campur aduk terhadap santa Maria. Terdapat berbagai pandangan yang 
beragam, mulai dari sikap  acuh-tak-acuh, sehingga ada berbagai pandangan yang 

mengakui adanya kegagalan dan kekurangan manusiawi pada Maria, atau pandangan 
bahwa ia mengalami semacam pemurnian dan penyucian berangsur-angsur yang 

mengakibatkan Maria mengalami atau memperolah kekudusan yang sepadan dengan 
kedudukannya yang luhur.  Dalam perkembangan mengenai ajaran, di mana iman Gereja 
mengenai kekudusan Maria berkembang yang waktu itu secara “berangsur-angsur atau 

kadang-kadang, bahkan tak terlihat”  sampai akhirnya dirumuskan secara definitif. 
Pengukuhan Gelar Theotokos Dalam Konsili Efesus (431) 

Pada tahun 431 M, Konsili Efesus secara resmi mengakui dan menegaskan Maria 
sebagai Theotokos, gelar ini memperkuat posisinya Maria sebagai Bunda Allah dalam 
doktrin Kristen.  Seperti yang sudah di kemukakan dalam Konsili Efesus (341) seluruh 

ajaran para Bapa Gereja mengenai Maria sebagai penyalur kehidupan ilahi berpusat pada 
pekik pertempuran Theotokos yang secara tidak langsung meletakkan dasar bagi 

pengakuan akan kekudusan dan kebebasan Maria dari dosa. Setelah penetapan gelar 
Theotokos, Mariologi berkembang sangat pesat. Konsili ini secara definitif menyelesaikan 
pertanyaan tentang identitas Kristus (sebagai Allah dan manusia dalam satu pribadi), dan 

sebagai nampaknya, Maria diangkat ke posisi yang tak tertandingi dalam sejarah 



 
 
 

181 
 
 

keselamatan. Pengakuan yang resmi mengenai Maria sebagai Bunda Tuhan secara logis 
dan teologis mendorong sebuah refleksi lebih lanjut tentang kepantasan dan kekudusan 
dirinya. 

Maria adalah ibu dari Dia yang mahakudus, maka muncullah pemikiran teologis 
yang mulai memperdebatkan bagaimana mungkin seorang manusia biasa dapat 

mengandung Tuhan tanpa perlu dipersiapkan secara istimewa. Kontrovensi seputar 
Kemanusiaan Kristus (yang telah diselesaikan) kini bergeser ke kudusan Maria, 
meletakkan bnih-benih diskusi yang kemudian, berabad-abad kemudian, mencapai 

puncaknya dalam dogma “Immaculata Conceptio” tahun 1854. Dengan demikian gelar 
“Theotokos” bukan hanya sebuah gelar kehormatan, melainkan fondasi dogmatis yang 

memperkuat pemahaman Gereja tentang kesucian Maria sebagai persiapan ilahi untuk 
Inkarnasi. Intinya, Theotokos adalah sebuah gelar fungsional yang menegaskan peran 
Maria sebagai Bunda Allah yang melahirkan Kristus (logos yang beringkarnasi), 

sementara gelar Immaculata Conceptio adaalah gelar yang menegaskan kondisi ontologis 
Maria,  kesuciannya yang sempurna, yang membuatnya layak untuk mendapatkan peran 

Theotokos. Karena keduanya tidak terpisahkan, karena peran luhur Maria (Theotokos) 
menuntut persiapan ilahi yang radikal (Immaculata Conceptio). Kekudusan yang mutlak 
ini, yang terangkum dalam perannya sebagai Bunda Allah, menjadikannya sebagai teladan 

kesucian yang paling ideal bagi seluruh umat beriman. 
Relasi Kekudusan Maria Dengan Kristus dan Gereja 

Relasi kekudusan Maria dengan Kristus dan Gereja adalah suatu hubungan yang tak 
terpisahkan dan mendasar dalam ajaran Gereja Katolik. Kekudusan Maria tidaklah 
bertujuan untuk dirinya sendiri, melainkan sepenuhnya tertuju pada Kristus dan sebagai 

peran dalam rencana keselamatan Allah, yang terus berlanjut dalam Gereja Kristen. 
“Kekudusan Bunda Maria adalah faktor luar dirinya yaitu dikuduskan oleh Allah. 

kesuciannya bergantung pada belaskasih Allah.”  Maria dipilih secara istimewa oleh Allah 
sejak semula untuk menjadi Bunda sang juru selamat, Yesus Kristus. Puncaknya adalah 
melalui Immaculata Conceptio, di mana ia dikandung tanpa noda dosa asal, sebagai 

karunia dan anugerah khusus dari Tuhan. Ini mempersiapkannya untuk menjadi tabernakel 
yang layak bagi putra Allah. Kekudusan Maria adalah kekudusan yang bersifat 

kristosentris yakni seluruh keberadaannya adalah fungsi dari peran keibuannya terhadap 
Kristus.  

Relasi Maria dengan Gereja sangatlah vital. Sebagai Bunda Kristus, Maria juga 

diakui sebagai Bunda Gereja (Mater Ecclesiae), karena Gereja adalah “Tubuh Mistik 
Kristus”. Kekudusannya menjadi sebuah teladan sempurna bagi seluruh umat beriman dan 

merupakan realisasi paling luhur dari kekudusan yang dipanggil untuk dicapai oleh 
Gereja. Ia menjadi model bagi Gereja dalan hal ketaatan, iman, harapan, dan kasih amal. 
Melalui “ya” (fiat) yang ia berikan kepada kehendak Allah, ia menjadi jembatan antara 

perjanjian lama dan baru, dan perannya terus berlanjut dalam Gereja sebagai perantara doa 
dan tanda pasti harapan akan kemuliaan surgawi. 

Relasi Kekudusan Maria Dengan Kristus  

Relasi kekudusan Karia dan Kristus bersifat saling melangkapi, karena dalam misteri 
Kristus Maria bekerja sama dalam penyelamatan umat manusia dengan iman dan 

kepatuhannya. Ia menerima kabar ddari malaikat untuk menjadi Bunda Yesus penebus, 
melahirkan dan membesarkan Yesus (LG 55-59).  dan kekudusan maria sebagai bagian 

persiapan kelahiran Yesus. Maria melahirkan Yesus, yang adalah Allah yang menjadi 
manusia, maka Maria layak disebut sebagai Bunda Allah Theotokos. Karena ini adalah 
dasar dari seluruh kekudusan dan keistimewaan Maria. Pengangkatan ini membuatnya 

menjadi seorang pribadi yang luhur sesudah Kristus.  



 
 
 

182 
 
 

Relasi Maria dengan Kristus dapat kita dilihat dari ketaatan dan persekutuannya 
yang sempurna, di mana Maria tampak dalam ketaatannya yang sempurna pada kehendak 
Allah. “Terjadilah padaku menurut perkataanmu, Luk 1:38.” Ungkapan inilah yang 

membuat ia mengandung Kristus bukan hanya dalam rahimnya, tetapi terlebih dahulu di 
dalam hatinya melalui imannya. Maria sangat setia dan taat dalam mendampingi Kristus 

dalam karya keselamatannya, sampai ia harus melihat putranya wafat di kayu salib, ini 
menunjukkan persatuannya yang sempurna dengan putranya. Maria adalah Hawa baru 
yang melalui ketaatannya bekerja sama dengan Kristus, dan ia sebagai Adam baru, untuk 

mendatangkan keselamatan.  
Relasi Kekudusan Maria Dengan Gereja 

Dalam misteri Gereja, peran Maria sebagai Bunda Allah dalam tata rahmat amatlah 
unggul dan tunggal. Sebagai Bunda Allah, ia menjadi pola teladan Gereja yakni di dalam 
iman, kasih, harapan dan persatuan sempurna dengan Kristus (LG no. 60-65). Maria 

adalah model iman kasih dan persatuan dengan Kristus yang paling unggul bagi Gereja. 
Maria adalah citra yang sempurna dari apa yang diharapkan oleh Gereja untuk menjadi 

seoarang yang perawan karena telah memelihara imannya. Konsili Vatikan II (LG N. 60-
65) menguraikan sebuah hubungan antara Maria dengan Gereja Yesus Kristus. Dalam hal 
ini Gereja dipahami sebagai sebuah “misteri” sebab ialah penyelamatan yang berlangsung 

terus dan sebagai tanda dan sasarannya (sakramen) ialah Gereja Lembaga, dan kelompok 
orang beriman dalam sejarah yang terorganisasikan secara kelihatan.  Pada satu pihak 

Maria ditempatkan di dalam Gereja berhadapan dengan Kristus dan dilain pihak Maria 
diberi tempat yang paling unggul dalam Gereja. Maria disatu pihak anggota Gereja, tetapi 
dilain pihak Maria sebagai anggota Gereja yang unik dan unggul (LG N.53) melalui Maria 

semua anggota ini semua misteri Gereja menjadi terwujud.  
Teladan Kesucian Maria 

Bunda Maria menjadi teladan iman melalui ketaatan dan penyerahan diri yang total 
kepada kehendak Allah. Ketika Maria menerima kabar dari malaikat bahwa ia akan 
mengandung Putra Allah, Maria tidak membantah melainkan ia menjawab, “aku ini hamba 

Tuhan, terjadilah padaku menurut perkataanmu itu” (Luk 1:38). Sikap ini menunjukkan 
kesetiaan dan ketaatan yang mendalam, bahkan sebelum ia mengetahui tentang apa yang 

akan ia hadapi kedepannya.  
 Teladan Maria tampak nyata dalam kerendahan hati yang tulus, di mana ia tidak 

menganggap dirinya penting. Selain itu ia juga memiliki  kepedulian terhadap sesama 

terlihat jelas dalam berbagai peristiwa, salah satunya peristiwa perkawinan di Kana (Yoh 
2:1-11) ini menggambarkan kepedulian Maria yang penuh kasih kepada tuan pesta.” 

Ketaatan Bunda Maria dalam penderitaan merupakan bagian yang penting dari teladannya. 
Ia berdiri di bawah kaki salib Yesus. Ia dengan tabah menerima semua kepedihan yang 
luar biasa. Ini menunjukkan imannya bahkan dalam cobaan terberat. Seluruh kehidupan 

Bunda Maria merupakan sebuah cerminan nyata dari seorang murid yang sejati.  
Makna Keteladanan Maria  

Maria tidak hanya setia dalam tugas ilahi yang besar tetapi juga dalam hal-hal yang 
kecil, ini yang menjadikannya contoh yang sempurna sebagaimana seharusnya setiap umat 
beriman menyambut dan menjalankan rencana Allah dengan iman yang teguh, penyerahan 

diri yang tanpa syarat, dan kasih yang melayani sesama. 
Ketaatan Maria pada kabar gembira Malaikat Gabriel (Luk 1:38) melalui ucapan 

“sesungguhnya aku ini adalah hamba Tuhan terjadilah padaku menurut perkataan mu”. 
kalimat ini menggambarkan kekuatan iman Maria yang luar biasa. Ia mampu berserah 
sepenuhnya kepada Tuhan walaupun ia tahu bahwa ia akan mengandung, sementara ia 

belum menikah. Jika kalimat ini ditarik ke dalam kehidupan kita sehari-hari, kita pasti 



 
 
 

183 
 
 

bertanya-tanya dan sulit untuk menerima saat dihadapkan pada kesulitan atau hal yang 
tidak menduga. Alangkah baiknya kita melihat ketaatan Maria, yakni ia tetap taat dan 
berpasrah sepenuhnya pada kepada Tuhan, meskipun konsekuensinya belum sepenuhnya 

ia pahami apa yang akan terjadi pada dirinya. Maria dengan penuh iman dan percaya 
bahwa Tuhan pasti menyertainya selalu. Maria memiliki iman yang kuat, karena ia tidak 

menuntut sebuah penjelasan yang lanjut mengenai kabar dari Malaikat Gabriel. Melainkan 
ia tetap taat untuk menerima rencana Tuhan dalam hidupnya.   

Makna keteladanan Maria bagi umat beriman juga terletak pada kenyataan bahwa 

kekudusannya adalah anugerah Allah yangt total. Ia menjadi sebuah model yang yang 
ideal, atau typus, dari Gereja yang dipersiapkan tanpa noda. Meskipun kita sebagai umat 

berdosa disucikan secara kuratif (melalui sebuah penebusan dan sakramen), teladan Maria 
yang disucikan secara preventif menunjukkan bahwa Allah memanggil setiap orang untuk 
mencapai tingkat kekudusan yang sempurna melalui penyerahan diri yang total (fiat) nya, 

meniru kemurniaan yang telah Allah anugerahkan kepadanya. 
Maria Sebagai Buah Pertama Penebusan  

Konsep Maria sebagai buah penebusan karena segala keagungan dan kekudusan 
yang dimiliki santa perawan Maria adalah hasil langsung dan sebuah anugerah istimewa 
dari karya penyelamatan yang dilakukan oleh putranya, Yesus Kristus. Bunda Maria 

bukanlah sumber penebusan, melainkan penerima pertama dan paling sempurna dari 
rahmat penebusan itu sendiri. 

Dikandung tanpa noda dosa merupakan sebuah penebusan yang diterapkan lebih 
awal oleh dogma. Maria sejak awal saat pertama ia dikandung, dibebaskan dari segala 
noda dosa asal. Pembebasan yang luar biasa ini, bukanlah karena jasa atau kekuatannya 

sendiri, melainkan karena rahmat yang diberikan oleh Allah berdasarkan jasa-jasa 
penebusan Yesus Kristus yang akan datang. Ini berarti, bahwa kuasa salib Kristus yang  

mengatasi dosa telah diterapkan kepada Maria secara istimewa dan preemptif (lebih 
dahulu). Maria adalah buah sulung dari penebusan yang berhasil sepenuhnya, dan yang 
menjadikannya bait Allah yang kudus dan layak untuk mengandung Yesus sendiri. 

Bunda sang penebus (Theotokos) menjadi sarana penebusan, gelar Maria yang 
paling fundamental, Bunda Allah, ini secara langsung mengaitkannya dengan sebuah 

penebusan. Yesus Kristus adalah sang penebus, dan Maria adalah ibunya. Dengan berkata 
“ya” pada saat kabar sukacita, Maria tidak hanya menyetujui menjadi ibu secara fisik, 
tetapi juga ia bekerja sama secara bebas dan total dalam rencana keselamatan Allah. 

Karena keibuan Maria merupakan hasil pilihan Allah dan dengan demikian suatu rahmat 
yang berakar di dalam inisiatif Allah yang mendatangi dan memanggil gadis Yahudi itu.  

Dengan pemilihan Allah ini Maria menjadi jalan bagi Allah untuk memasuki sejarah 
manusia, sehingga penebusan (Inkarnasi dan Paskah) dapat terlaksana. Jika tanpa “ya” dan 
imannya, maka pemenuhan dan janji Allah bagi keselamatan manusia akan berjalan 

dengan cara yang berbeda.  
Ajaran Gereja mengajarkan bahwa Maria, melalui kataatan dan imannya, ia 

bertindak sebagai Hawa yang baru, yang membatalkan ketidaktaatan Hawa yang lama. 
(Hawa yang lama membawa dosa dan maut. Dan Hawa yang baru “Maria” membawa 
Kristus, sang hidup). Kerjasama ini mencapai pada puncaknya di Golgota. Maria 

menyertai Yesus dengan setia hingga di bawah kaki salib. Penderitaan batinnya sebagai 
seorang ibu yang menyaksikan kematian putranya (nubuat Simeon) Luk 2:34. Ini diyakini 

oleh banyak teolog sebagai partisipasi istimewa dalam kurban putranya. Ini adalah sebuah 
kerja sama yang bersifat subordinat (di bawah kristus), tetapi sangat penting, sehingga ia 
sering disebut dengan sebutan bunda sang penebus yang sejati. 



 
 
 

184 
 
 

Maria diangkat ke Surga (Assumption) ini merupakan buah akhir dari penebusan. 
Pengangkatan Maria, jiwa dan raga, ke dalam kemuliaan adalah bukti bahwa ia telah 
mencapai tujuan akhir dari penebusan lebih dahulu dari semua orang beriman. Penebusan 

Kristus tidak hanya menyelamatkan jiwa, tetapi juga memuliakan tubuh. Karena tubuh 
Maria yang suci telah menjadi Bait Allah yang membawa sang penebus, Allah 

memuliakannya secara penuh. Pemberian Maria dalam tubuh dan jiwa adalah tanda bahwa 
setiap aspek kehidupan kita penting bagi Tuhan dan tersentuh oleh rohnya yang 
menyelamatkan.  Maria adalah model eskatologis (model akhir zaman) bagi Gereja, yang 

menunjukkan kemuliaan tubuh dan jiwa yang dijanjikan kepada setiap orang beriman yang 
ditebus oleh Kristus. Maria adalah teladan sempurna dan tanda nyata bahwa penebusan 

Yesus Kristus telah terlaksana dengan keberhasilan total, baik dalam menganugerahkan 
kekudusan sejak awal, dalam memfasilitasi karya penebusan itu sendiri, maupaun dalam 
mencapai kemuliaan akhir. 

Implikasi Bagi Eklesiologi: Maria Sebagai Harapan 

Implikasi Maria sebagai harapan bagi eklesiologi (ajaran tentang Gereja) memiliki 

beberapa dimensi penting, terutama dalam tradisi katolik, di mana Maria dipandang 
sebagai model dan figur eskatologis Gereja. Maria menunjukkan harapan yang utuh 
melalui jawaban imannya dan ketaatannya yang tak tergoyahkan, bahkan di kaki salib. Ini 

menjadi teladan bagi seluruh Gereja untuk hidup dalam penyerahan diri secara total 
kepada kehendak Allah, memelihara janji-janjinya, dan bertekun dalam penderitaan 

dengan mata tertuju pada kebangkitan. 
Konsili Vatikan II mempunyai sikap yang cukup seimbang. Di satu pihak Konsili 

jelas lebih codong mengadopsi pendekatan eklesiologis dengan menempatkan Mariologi 

dalam rangka ajarannya tentang Gereja (Konstitusi Dogmatik tentang Gereja, LG bab 
VII). Dalam hal ini, Maria diyakini sebagai manusia yang tebuskan Allah atas satu cara 

yang istimewa dan Maria sendiri menerima tebusan itu secara sempurna.  
Maria yang diangkat ke Surga (Asumsi) dipandang sebagai wujud yang telah selesai 

dari penebusan Kristus. Ia adalah “tanda pasti” bahwa Gereja, yang adalah Tubuh Kristus, 

juga mencapai kepenuhan keselamatan dan kemuliaan di akhir zaman. Dalam dirinya 
Gereja melihat tujuan dan takdir yang mulia.  

Gelar Maria sebagai Bunda Gereja (Mater Ecclesiae) berarti ia terus melakukan 
peran keibuannya, dalam mendampingi dan mendukung Gereja yang sedang berziarah. 
Kehadiran keibuannya memberikan harapan dan penghiburan bagi umat beriman dalam 

perjuangan mereka melawan dosa dan kejahatan, serta menjamin bahwa Gereja tidak 
ditinggalkan. Maria juga mendorong sebuah kekudusan dan kesalehan dalam Gereja. 

Sebagai pribadi pertama yang ditebus secara sempurna dan dipenuhi rahmat, Maria  
menjadi dorongan bagi setiap anggota Gereja untuk mengejar kekudusan. Harapan yang 
diwujudkan dalam diri Maria menggerakkan umat beriman untuk hidup sesuai dengan 

panggilan Kristen mereka dan menantikan kedatangan Kristus yang penuh kemuliaan. 
 

KESIMPULAN  

Dogma Immaculata Conceptio (Maria Dikandung Tanpa Dosa), yang secara resmi 
dipromulgasikan pada tahun 1854, adalah fondasi yang tidak tergantikan bagi seluruh 

kekudusan Maria dan merupakan karunia kristosentris yang mempersiapkannya secara 
radikal untuk peran luhurnya sebagai Bunda Allah (Theotokos). Kekudusan yang 

sempurna dan preventif ini menegaskan bahwa Maria adalah buah pertama penebusan 
Kristus yang diterapkan secara preemptive, menjadikannya wadah yang layak bagi 
Inkarnasi sabda. Implikasi kekudusan Maria sangat mendalam bagi eklesiologi, karena ia 

di akui Bunda Gereja (Mater Ecclesiae) dan teladan (typus) yang paripurna bagi seluruh 



 
 
 

185 
 
 

umat beriman. Maria menjadi model ketaatan total (fiat), kerendahan hati, dan penyerahan 
tanpa syarat kepada kehendak Allah, yang merupakan cita-cita kekudusan yang dipanggil 
untuk dicapai oleh Gereja. Bagi umat berdosa, Maria menghadirkan pengharapan 

eskatologis yang konkret. Meskipun umat beriman disucikan secara kuratif (melalui 
sakramen dan penebusan Kristus). Teladan kesucian Maria yang tanpa noda adalah 

pengingat bahwa Allah telah merencanakan kekudusan yang sempurna bagi manusia. 
Devosi kepadanya mendorong setiap anggota Gereja untuk mengejar kekudusan, meniru 
imannya yang teguh, dan menyertai Kristus hingga puncaknya di kayu salib. Oleh karena 

itu, Immaculata Conceptio bukan sekedar pengakuan atas keistimewaan Maria, melainkan 
penegasan teologis atas karya keselamatan Allah yang total, yang berpuncak pada 

kemuliaan tubuh dan jiwa (Assumptio), menjadikannya tanda pasti bagi Gereja yang 
sedang berziarah menuju keselamatan akhir. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Dokumen Vatikan II. Lumen Gentium (Konstitusi Dogmatis Tentang Gereja), Bab VIII. 1964. 
Groenen, C. Mariologi Teologi dan Devosi. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1987. 
Jacobs, Tom. Imanuel: Perubahan dalam Perumusan Iman akan Yesus Kristus. Yogyakarta: 

Kanisius, 2000. 
Juhani, Sefrianus. Ekklesiologi Misteri Gereja dan Maria. Maumere: Penerbit Ledalero, 2017. 
Kirchberger, Georg. Allah Menggugat, Sebuah Dogmatik Kristiani. Maumere: Penerbit Ledalero, 

2007. 
Maloney, George A., SJ. Maria Rahim Allah. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1990. 
Sanga, Laurensius Dihe. Merenung Bersama Bunda Maria. Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2014.  
Prasetya, Irvan, dan R.F. Bhanu Viktorahadi. “Maria Sebaga Model Ketaatn Menurut Luk. 1:26-38 

dan Lumen Gentium.” Jurnal Teologi 10, no. 1 (2021): 39. 
Ranubaya, Fransesco Agnes, dan Markus Situmurang. “Konsep Ajaran Iman Tentang Maria 

Sebagai Benda Allah (Theotokos) Menurut Telaah Aidan Nicholas.” Jurnal Jumpa 12, no. 1 
(April 2024): 97. 

Widodo, Agus. “Maria Dalam Misteri Kristus dan Dalam Hidup Gereja.” Jurnal Teologi 10, no. 2 
(2021): 203. 

Wibowo, Prasojo Adi, dan Antonius Virdei Eresto Gaudiawan. “Teladan Maria Dalam Injil Lukas 
1:38 Dan Relevansinya Bagi Perkembangan Iman Umat Beriman.” Jurnal Pendidikan 
Agama Katolik 17, no. 9 (April 2017). 

Alexander, Yohanes Yupiter, dkk. Maria Bunda Gereja Yang Satu, Kudus, Katolik dan Apostolik. 
Penerbit KOMK Keuskupan Surabaya, 2024. 

Listiati, Ingrid. “Maria Dikandung Tanpa Noda: Apa maksudnya?” Katolisitas.Org, 2008. Diakses 
9 Oktober 2025. https://katolisitas.org/. 

Purba, Evander. Mariologi. Diakses 4 Oktober 2025. 
https://www.scribd.com/document/729676808/MARIOLOGI?_gl=1qp4672_gcl_au*MjEzN
TE2ODMyMC4xNzU4MTE2MTE2. 

Swan, Billy. “Mary’s Assumption and Human Dignity.” Word on Fire, 15 Agustus 2024. Diakses 
14 Oktober 2025. https://www.wordonfire.org/articles/contributors/marys-assumption-and-
human-dignity/. 


