
Jurnal Multidisiplin Inovatif 
Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2246-6110 
 

 

310 
 
 

ISLAM DI TANAH ANGKOR: JEJAK SEJARAH DAN 

KEBERLANJUTAN KOMUNITAS MUSLIM 
 

Dedi Suwandi Hsb1, Misrandi Aji Yolanda2, Elyya Roza3,  

dedisuwandihasibuan@gmail.com1, randiaji345@gmail.com2, ellya.roza@uinsuska.ac.id3  

Universitas IsIam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas proses masuk dan perkembangan Islam di Kamboja, dengan fokus pada 

peran komunitas Muslim Cham sebagai agen penyebaran, pelestarian, dan penguatan identitas Islam 

di tengah dominasi budaya Buddha. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

sejarah, mencakup tahapan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Islam masuk ke Kamboja melalui dua jalur utama: perdagangan maritim 

internasional dan migrasi etnis Cham dari wilayah Champa (Vietnam Tengah) setelah kekalahan 

kerajaan mereka oleh Annam. Komunitas Cham kemudian menetap di sepanjang Sungai Mekong 

dan membentuk jaringan sosial-keagamaan yang kuat melalui pendirian masjid, madrasah, serta 

sistem pendidikan Islam yang berfungsi menjaga keberlangsungan ajaran dan identitas mereka. 

Selama masa kolonial dan terutama pada era rezim Khmer Merah, komunitas Muslim menghadapi 

berbagai bentuk represi dan penghancuran aset keagamaan. Namun, pasca-1979, mereka berhasil 

melakukan rekonstruksi sosial dan pendidikan dengan dukungan dari negara-negara Islam seperti 

Indonesia, Malaysia, dan Kuwait. Dalam konteks kontemporer, meskipun masih menghadapi 

tantangan berupa keterbatasan ekonomi, diskriminasi kultural, dan akses pendidikan yang terbatas, 

komunitas Muslim Cham menunjukkan ketahanan sosial yang tinggi dan mulai memperoleh ruang 

representasi politik di tingkat nasional. Penelitian ini menegaskan bahwa keberlanjutan Islam di 

Kamboja bukan hanya hasil transmisi ajaran agama, melainkan juga wujud ketangguhan budaya dan 

solidaritas sosial komunitas Cham. Pengalaman mereka merepresentasikan model integrasi dan 

adaptasi minoritas Muslim di Asia Tenggara yang berhasil mempertahankan identitas keagamaan 

sekaligus berkontribusi terhadap kehidupan sosial-budaya negara mayoritas non-Muslim. 

Kata Kunci: Islam, Kamboja, Komunitas Cham, Sejarah Islam Asia Tenggara, Pendidikan Islam, 

Keberlanjutan Budaya. 

 

ABSTRACT 
This study explores the introduction and development of Islam in Cambodia, focusing on the role of 

the Cham Muslim community as agents of dissemination, preservation, and reinforcement of Islamic 

identity within a predominantly Buddhist cultural context. Using a qualitative historical approach 

comprising heuristic, source criticism, interpretation, and historiography stages the research 

reveals that Islam entered Cambodia through two main routes: international maritime trade and the 

migration of the Cham ethnic group from the former Champa Kingdom (Central Vietnam) following 

its conquest by Annam. The Cham community subsequently settled along the Mekong River and 

established strong socio-religious networks through the founding of mosques, madrasas, and Islamic 

educational systems that ensured the transmission of religious knowledge and the continuity of 

Islamic identity. During the colonial period and especially under the Khmer Rouge regime, the 

Muslim community suffered extensive repression and the destruction of religious institutions. 

However, after 1979, they managed to rebuild their social and educational structures with support 

from Muslim-majority countries such as Indonesia, Malaysia, and Kuwait. In the contemporary era, 

despite ongoing challenges related to economic limitations, cultural discrimination, and restricted 

access to education, the Cham Muslim community has demonstrated remarkable resilience and has 

begun to gain political representation at the national level. This study concludes that the 

sustainability of Islam in Cambodia is not merely the result of religious transmission but also a 

manifestation of the Cham community’s cultural resilience and social solidarity. Their experience 

represents a valuable model of integration and adaptation among Muslim minorities in Southeast 

mailto:dedisuwandihasibuan@gmail.com1
mailto:Randiaji345@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uinsuska.ac.id3


311 
 
 

Asia who have succeeded in maintaining their religious identity while contributing positively to the 

broader socio-cultural life of a non-Muslim majority nation. 

Keywords: Islam, Cambodia, Cham Community, Southeast Asian Islamic History, Islamic 

Education, Cultural Sustainability. 
 

PEiNDAiHULUAiN 

Pada tahun 700 M, agama Islam muncul sebagai fenomena sosial di Jazirah Arab 

untuk pertama kalinya. Nabi Muhammad s.a.w. adalah orang pertama yang 

memperkenalkan agama Islam kepada orang-orang Makkah. Islam menyebar dengan cepat 

di luar Jazirah Arab dalam sepuluh tahun. Menurut peta saat ini, wilayah Asia dan Afrika 

menunjukkan dominasi yang signifikan. Islam berkembang menjadi sistem agama dan 

kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setelah masa Nabi Muhammad dan para sahabat 

awalnya. Itu juga menjadi dasar bagi pembentukan banyak peradaban, termasuk banyak 

kerajaan dan imperium.1  

 Islam menyebar secara damai di Asia Tenggara, membuatnya lebih "lunak", "jinak", 

"toleran", atau sangat "akomodatif" terhadap budaya, kepercayaan, dan praktik keagamaan 

lokal. Pendekatan tasamuh, tawazun, dan tawasuth dikenal sebagai pendekatan akomodatif 

di pesantren-pesantren Jawa. 

Asia Tenggara adalah wilayah yang mempunyai variasi agama dan suku yang untuk 

menempatinya. Sering kali variasi ini juga menyebabkan masalah tersendiri dalam prosesi 

ntegrasi setiap negara, yang umumnya terkait dengan sejarah yang telah dilalui negara-

negara yang dimaksud. Pembentukan masyarakat yang beranekaragam budaya, termasuk 

yang dibahas dalam artikel ini, yaitu komunitas Muslim di Laos adalah hasil dari 

perdagangan di Asia Tenggara di zaman dahulu, era kolonialisasi Barat di wilayah Asia 

Tenggara, sampai konflik dominasi politik pada masa Perang Dingin. Aksi sejarah yang 

panjang ini mempengaruhi proses pembentukan sifat dan strategi politik suatu negara.2 

Asia Tenggara adalah salah satu tempat peleburan Islam terbesar di dunia. Mereka 

yang berasal dari berbagai etnis bermigrasi ke wilayah ini untuk mencari keamanan dan 

kehidupan yang lebih baik. Saat ini, Asia Tenggara terdiri dari beberapa negara berdaulat: 

Indonesia, Filipina, Malaysia, Brunei, Singapura, Vietnam, Laos, Kampuchea/Kamboja, 

Thailand, Myanmar, dan Timor Timur. Mereka adalah orang Melayu yang pertama kali 

pergi ke Asia Tenggara pada tahun 2500 SM. Sebagian besar orang sekarang di Filipina dan 

Indonesia adalah keturunan mereka. 

Masuknya Islam di Asia Tenggara merupakan fenomena penting dalam sejarah 

peradaban, termasuk di Kamboja. Meskipun mayoritas masyarakat Kamboja beragama 

Buddha, keberadaan komunitas Muslim Cham memiliki akar sejarah yang panjang dan 

berpengaruh dalam dinamika sosial budaya negara tersebut. Penelitian ini penting untuk 

memahami bagaimana Islam hadir, bertahan, dan bertransformasi di tengah mayoritas non-

Muslim, serta bagaimana keberlanjutan komunitas Muslim ini dalam menghadapi tantangan 

zaman. 

Penyebaran orang-orang Campa Vietnam (terutama dari Vietnam Tengah) ke 

Kamboja adalah bagian penting dari sejarah Islamnya. Setelah Kerajaan Annam (Nam Tien) 

menyerang Kerajaan Campa, orang-orang Campa melarikan diri dari Vietnam. Kerajaan 

Khmer, yang saat itu menguasai Kamboja, dengan senang hati menerima pencari suaka 

politik. Demikian pula, orang-orang Khmer menyambut orang Campa yang mengungsi ke 

 
1Saputra Doni, “Urgensi Sejarah Masuk dan PenyebaranIslam di Kawasan AsiaTenggara”, Vol. 1, No. 1, Juni, 

2, 2024. 
2Erasiah, dkk, “Komunitas Muslim di Kawasan Komunis”, Khazanah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, 

Vol. 12, No. 2, 150, 2022. 



312 
 
 

wilayah mereka dengan baik. Ini terjadi karena Kerajaan Campa dan Kerajaan Khmer telah 

bekerja sama di bidang politik dan ekonomi jauh sebelumnya. Bahkan, wilayah Campa 

pernah berfungsi sebagai negara vassal Kerjaan Khmer. Ini adalah latar belakang di mana 

kerajaan Khmer dengan senang hati menerima penduduk Campa di Kamboja.3 

Kamboja, juga dikenal sebagai Kampuchea, adalah negara di Asia Tenggara dengan 

luas 181.035 km2. Itu berbatasan dengan Vietnam di timur dan tenggara, Thailand di barat 

laut, dan Vietnam di barat daya. Phnom Penh adalah ibu kota republik Kamboja. Hampir 

87% orang Kamboja beretnis Khemr, dengan presentase hampir 87%. Etnis minoritas 

lainnya termasuk Champa, Melayu, Cina, dan India. Sebagian besar orang di Kamboja 

beragama Buddha, sementara minoritas Katholik beragama Islam. Sejarah Kamboja dimulai 

ketika kerajaan Hindu Fu Nan muncul pada abad ke-2 SM. Sejak Jayawarman II mendirikan 

kerajaan Khmer pada tahun 802 M, Angkor (Yashodarapura) telah menjadi ibu kota 

Kerajaan Kamboja sejak awal abad ke-10. Setelah memasuki masa keemasannya pada abad 

ke-11, Thailand menyerang, mengakhiri Kerajaan Kamboja. Setelah Raja Norodom naik 

takhta pada tahun 1859, perundingan dengan Perancis menyebabkan Kamboja menjadi 

protektorat dan koloni Perancis pada tahun 1863. Perancis mengambil alih kembali 

Kamboja setelah Jepang menjajahnya pada tahun 1941–1945. Pada tahun 1949, Kamboja 

secara hukum menjadi kemerdekaan dari Perancis.  

Hubungan antara Khmer dan Jawa di dunia selama pemerintahan Jayawarman 

berjalan dalam berbagai konteks, termasuk hubungan kebudayaan, politik, dan 

perdagangan. Angkor, wilayah ibu kota Khmer, adalah pencapaian terbesar Jayawarman. 

Itu adalah simbol kekuasaan Khmer. Selain tanah Jawa, Khmer menjalin hubungan yang 

baik dengan Kedatuan Sriwijaya melalui perdagangan, budaya, dan politik internasional. 

Selain itu, ajaran Hindu dan Buddha Mahayana mempengaruhi kepercayaan dan keyakinan 

orang Khmer. Ajaran Buddha Mahayana ini terus ada sampai datang Buddha Theravada 

dari Sri Lanka pada abad ke-13.4 

Situs Angkor Wat, juga dikenal sebagai Komplek Percandian Angkor Wat, terdiri dari 

banyak candi, termasuk Phnom Bakheng, Angkor Wat (juga dikenal sebagai Candi Bayon), 

Baphuon, Terrace of Elephants, Benteay Srei, Phnom Krom, The Western Baray, Beng 

Mealea, Phnom Kulen, dan Koh Ker.5 

 

KAJIAN PUSTAKA 

Kajian pustaka menunjukkan bahwa Islam di Kamboja masuk melalui jalur 

perdagangan internasional serta migrasi etnis Cham dari wilayah Champa (sekarang 

Vietnam) . Sejumlah penelitian dalam jurnal Indonesia menekankan pengalaman komunitas 

Muslim Cham, baik pada masa kejayaan maupun penderitaan di bawah rezim Khmer Merah. 

 

METODOLOGI 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan yang 

digunakan dalam penelitian sejarah, termasuk heuristik, ringkasan, interpretasi, dan 

historiografi. Langkah pertama adalah heuristik yang mengumpulkan informasi dari 

beberapa sumber relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel. Setelah pengumpulan data, 

langkah selanjutnya adalah membuat sumber kritis. Setelah fase heuristik, data diekstraksi 

dan diperiksa secara kritis baik secara internal maupun eksternal untuk memperoleh fakta 

yang obyektif. Setelah dikritisi dan dipertimbangkan secara matang barulah dilakukan 

 
3Ali Fakih Muhammad, “Islam di asia Tenggara”, ( Yogyakarta: IRCiSoD,2024),190. 
4Maya Jeverson Arthuur, “kuasa kekuasaan”, (Jakarta: UKI press,2024), 44. 
5Khairiyah Nanda, “MENEROPONG MUSLIM SIEM REAP DI KAMBOJA”, An-Nufus: Jurnal Kajian 

Islam, Tasawuf dan Psikoterapi, Vol.2, No. 2 , 64, 2020. 



313 
 
 

penafsiran (penafsiran). Untuk memperoleh fakta sejarah, penelitian harus obyektif dan 

teliti. Data diperoleh dari literatur akademik, jurnal, serta laporan sejarah tentang komunitas 

Muslim Cham di Kamboja. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Jejak Masuk Islam ke Tanah Angkor 

Islam dibawa ke wilayah Kamboja melalui interaksi perdagangan maritim; pedagang 

dari Arab, Gujarat (India), dan Kesultanan Melayu memainkan peran penting dalam 

membawa Islam ke pelabuhan-pelabuhan di Indochina6. Selain itu, migrasi etnis Cham 

setelah kekalahan Kerajaan Champa oleh Vietnam mendorong komunitas ini menetap di 

Kamboja, sekaligus membawa ajaran Islam ke masyarakat setempat.  

Masuknya Islam di Kamboja serta perkembangannya tidak bisa dilepaskan dengan 

kedatangan orang Campa di negeri ini. Hal ini dikarenakan orang Campa telah memeluk 

agama Islam sebelumnya di negeri asal mereka yakni Vietnam Tengah sebelum kemudian 

hijrah dan menyebarkan Islam ke Kamboja. Sebagaimana yang telah dijelaskan, banyak 

orang Campa yang kemudian hijrah menuju Kamboja untuk menyelamatkan diri mereka 

akibat desakan dan serangan dari Kerajaan Annam atau Nam Tien. Kedatangan penduduk 

muslim dari kerajaan Campa disambut baik oleh masyarakat Kamboja, maupun raja Khmer 

saat itu. 

Peran Komunitas Cham 

Tradisi keagamaan, pola perkawinan endogami, serta lembaga pendidikan agama 

menjadi sarana penting untuk mempertahankan identitas Islam. Komunitas Cham memiliki 

peran penting dalam penyebaran dan keberlanjutan Islam di Kamboja. Sejarah mereka 

bermula dari tanah asal mereka di Vietnam Tengah, di mana masyarakat Cham telah 

memeluk agama Islam sebelum migrasi besar-besaran akibat kekalahan Kerajaan Champa 

oleh Vietnam pada abad ke-15. Migrasi ini tidak hanya sebagai upaya mencari perlindungan 

dari tekanan politik dan militer, tetapi juga membawa ajaran Islam yang telah mereka 

praktikkan, sehingga masyarakat Cham menjadi agen penyebaran agama di wilayah baru 

mereka.7 

Setelah menetap di sepanjang Sungai Mekong dan wilayah lainnya di Kamboja, 

komunitas Cham membentuk komunitas Muslim yang terorganisir. Mereka mendirikan 

masjid, madrasah, dan pusat pendidikan Islam untuk mengajarkan ajaran agama kepada 

generasi muda. Lembaga-lembaga pendidikan ini memungkinkan mereka menjaga praktik 

keagamaan tetap hidup dan memastikan ajaran Islam terus diwariskan dari generasi ke 

generasi. 8Pendidikan yang diberikan juga menekankan nilai sosial, moral, dan keterampilan 

hidup, sehingga generasi muda Cham siap menghadapi tantangan sosial dan ekonomi di 

lingkungan mereka. 

Identitas budaya Cham tetap dijaga dengan ketat. Masyarakat Cham mempertahankan 

bahasa, musik, adat istiadat, serta tradisi Islam yang telah mereka warisi dari nenek moyang 

mereka. Dengan demikian, Islam yang dibawa komunitas Cham tidak terlepas dari konteks 

budaya mereka, menciptakan identitas ganda sebagai Muslim-Cham yang unik. Identitas ini 

membantu mereka mempertahankan kekhasan komunitas sambil tetap berintegrasi dengan 

 
6Rosidi, Muhammad, “Komunitas Muslim Cham di Asia Tenggara,” Jurnal Sosial dan Humaniora Vol. 8 No. 

2 (2020). 
7Lailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, Mawaddah Warahma Hutagalung, Religious 

Literacy for Strengthening Identity and Solidarity of the Cham Muslim Community in Cambodia, 

Record and Library Journal, Vol. 11, No. 1, 2025, hlm. 99. 
8ibid., hlm. 101. 



314 
 
 

masyarakat Kamboja yang lebih luas.9 

Komunitas Cham juga aktif berkontribusi dalam bidang ekonomi dan sosial. Mereka 

membangun usaha kecil, terlibat dalam perdagangan, pertanian, dan sektor jasa, termasuk 

restoran halal dan usaha pendukung pariwisata. Aktivitas ini tidak hanya meningkatkan 

kesejahteraan komunitas mereka, tetapi juga memperkuat posisi sosial Cham di masyarakat 

lokal. Kontribusi ini mencerminkan kemampuan Cham untuk beradaptasi sekaligus 

menjaga identitas mereka secara bersamaan.10 

Integrasi dengan masyarakat lokal menjadi kunci keberhasilan Cham dalam 

mempertahankan keberlanjutan komunitas mereka. Meskipun mempertahankan identitas 

Islam dan budaya Cham, mereka tetap mampu berinteraksi dan berkolaborasi dengan 

masyarakat lokal secara damai. Hal ini tercermin dari penerimaan masyarakat dan raja 

Khmer terhadap keberadaan mereka, serta partisipasi Cham dalam pembangunan sosial dan 

kegiatan keagamaan yang lebih luas.11 

Dengan demikian, komunitas Cham bukan hanya menjadi simbol penyebaran Islam 

di Kamboja, tetapi juga contoh keberlanjutan komunitas minoritas yang berhasil menjaga 

identitas keagamaan dan budaya sambil beradaptasi dengan lingkungan sosial yang lebih 

luas. Keberhasilan mereka dalam mempertahankan agama, tradisi, dan kontribusi sosial-

ekonomi menjadikan Cham sebagai elemen penting dalam keberagaman budaya dan agama 

di Kamboja12. 

Lebih jauh, pengalaman komunitas Cham dapat menjadi studi kasus penting dalam 

memahami dinamika penyebaran agama dan keberlanjutan komunitas minoritas di kawasan 

Asia Tenggara. Mereka membuktikan bahwa identitas keagamaan dan budaya tidak harus 

hilang ketika menghadapi tantangan eksternal, termasuk tekanan politik atau sosial, asalkan 

komunitas memiliki struktur internal yang kuat dan dukungan sosial dari lingkungan 

sekitarnya2. Keberhasilan Cham dalam mempertahankan Islam di Kamboja, sambil tetap 

menjadi bagian dari masyarakat yang lebih luas, menegaskan pentingnya pendidikan, 

solidaritas komunitas, dan keterlibatan sosial-ekonomi sebagai faktor kunci dalam 

keberlanjutan komunitas minoritas.13 

Dinamika Sosial-Politik: Dampak Rezim Khmer Merah 

Dampak ini menyebabkan hilangnya banyak manuskrip, masjid, dan pemimpin 

agama. slam di Tanah Angkor mencatat perjalanan panjang dan dinamika yang berkembang 

seiring waktu, terutama berkaitan dengan komunitas Muslim di Kamboja yang berasal dari 

perpindahan dan percampuran suku Melayu dan Champa.14 

Sejarah Islam di Tanah Angkor bermula dari abad ke-15 hingga abad ke-17 ketika 

orang-orang Champa yang kerajaan asalnya runtuh akibat serangan Vietnam bermigrasi ke 

wilayah Kamboja. Disusul oleh orang Melayu yang datang sebagai pedagang, tentara, dan 

pelaut. Kedua kelompok ini kemudian berbaur dan mengikat ikatan sosial melalui 

perkawinan, sehingga terbentuk komunitas Melayu-Champa yang kini dikenal sebagai 

komunitas Muslim di Kamboja. Ikatan ini bukan hanya sosial tetapi juga menjadi entitas 

 
9Ibid., hlm. 103. 
10Abdurrahman Al-Banjari, Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja, ResearchGate, 2025, hlm. 45. 
11Muhammad Wahyu Dirgantara Pratama, History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam, 

Historica Journal, 2024, hlm. 56. 
12Lailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, Mawaddah Warahma Hutagalung, Religious 

Literacy for Strengthening Identity and Solidarity of the Cham Muslim Community in Cambodia, 

Record and Library Journal, Vol. 11, No. 1, 2025, hlm. 110. 
13Muhammad Wahyu Dirgantara Pratama, History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam, 

Historica Journal, 2024, hlm. 56. 
14Ananda Fitrah Akhbar Cholik. Dkk, SEJARAH DAN PERKEMBANGAN ISLAM DI KAMBOJA, 

HISTORIA ISLAMICA Journal of Islamic History And Civilization, Vol. 2, No. 2, 2023, 168. 



315 
 
 

budaya dan agama yang mampu mempertahankan eksistensinya dalam suasana mayoritas 

penduduk yang menganut agama Buddha. 

Pada masa penjajahan Perancis, komunitas Muslim ini menunjukkan perkembangan 

terutama dalam bidang pendidikan Islam dan pengajaran. Mereka mendirikan madrasah dan 

mengembangkan pendidikan keagamaan sebagai sarana menjaga dan menyebarkan ajaran 

Islam di tengah perubahan sosial politik kolonial. Sekolah-sekolah Islam ini mendapat 

dukungan dari organisasi dan dana dari berbagai lembaga Islam internasional, termasuk dari 

Timur Tengah, yang membantu menyediakan guru dan materi pembelajaran yang 

memperkuat identitas Islam komunitas mereka. 

Komunitas Muslim di Kamboja umumnya terdiri dari etnis Cham dan Melayu yang 

tersebar di beberapa wilayah seperti Provinsi Kampong Cham, Phnom Penh, dan daerah 

sekitar Tonle Sap. Mayoritas Muslim ini bermazhab Syafi'i dan mengikuti praktik Islam 

ortodoks Asia Tenggara secara teratur. Sebelum kedatangan rezim Khmer Merah, terdapat 

ratusan masjid dan ratusan guru agama yang mendukung kehidupan keagamaan komunitas 

Muslim, dengan banyak guru yang belajar di luar negeri, seperti Malaysia dan Timur 

Tengah.15 

Keberlanjutan komunitas Muslim Kamboja juga menghadapi tantangan berat selama 

rezim Khmer Merah yang memberlakukan pembatasan dan pembantaian terhadap berbagai 

kelompok, termasuk minoritas Muslim. Namun, setelah rezim ini tumbang pada 1979, 

komunitas Muslim mulai berusaha membangun kembali kehidupan sosial dan keagamaan 

mereka, meskipun mereka menjadi kelompok minoritas yang terus berjuang menjaga 

eksistensinya di negara yang mayoritas beragama Buddha ini. 

Dengan demikian, Islam di Tanah Angkor tidak hanya sebagai jejak sejarah migrasi 

dan penyebaran agama, melainkan juga merupakan komunitas yang terus berkelanjutan dan 

berkembang melalui penguatan sosial budaya dan pendidikan keagamaan yang bertahan 

hingga era modern. 

Pendidikan Islam dan Keberlanjutan 

Pasca-1979, komunitas Muslim Cham memfokuskan diri pada pemulihan pendidikan 

Islam. Madrasah dan program pengajaran Al-Qur’an kembali didirikan dengan dukungan 

negara-negara Muslim, termasuk Indonesia dan Malaysia16. Pendidikan berfungsi sebagai 

pilar keberlanjutan identitas Islam sekaligus sarana mengembalikan kebanggaan etnis 

Cham. 

Pasca kejatuhan rezim Khmer Merah pada tahun 1979, komunitas Muslim Cham di 

Kamboja menghadapi tantangan besar dalam membangun kembali kehidupan sosial dan 

keagamaan mereka yang hancur akibat kekejaman rezim tersebut. Salah satu fokus utama 

mereka adalah memulihkan pendidikan Islam sebagai pilar keberlanjutan identitas dan 

budaya Islam Cham. Setelah rezim Pol Pot runtuh, madrasah dan lembaga pendidikan Islam 

mulai dibangun kembali, didukung oleh berbagai negara Islam seperti Indonesia, Malaysia, 

Kuwait, Uni Emirat Arab, serta organisasi dunia Islam. Madrasah ini menjadi pusat 

pengajaran Al-Qur’an dan ilmu agama lainnya yang berperan penting dalam 

mengembalikan kebanggaan dan stabilitas komunitas Muslim Cham yang sempat tercerai-

berai akibat genosida dan pembatasan kebebasan selama rezim Khmer Merah.17  

Pemerintah Kamboja sendiri kini mengakui dan memfasilitasi pendidikan Islam 

dengan membentuk struktur kepemimpinan keagamaan yang meliputi Mufti dan pengurus 

 
15Republika Online, "Sejarah Masuknya Islam di Kamboja," 2025, republika.co.id 
16M. Fauzan Febrian & Selamat Pohan, “Strategi Perkembangan Pendidikan Islam di Negeri Kamboja Setelah 

Perang Pol Pot,” Jurnal Riset Islam Vol. 7 No. 3 (2024). 
17M. Fauzan Febrian & Selamat Pohan, “Strategi Perkembangan Pendidikan Islam di Negeri Kamboja Setelah 

Perang Pol Pot,” Jurnal Riset Islam Vol. 7 No. 3 (2024). 



316 
 
 

lokal untuk mengatur urusan agama, termasuk pendidikan. Pendidikan Islam di Kamboja 

pasca-1979 didukung melalui pendirian ratusan madrasah dan surau, yang sebagian besar 

mengadopsi kurikulum dari Malaysia dan Indonesia sesuai latar belakang guru dan 

pengelola madrasah, demikian, pengembangan kurikulum masih belum seragam dan 

terorganisasi sepenuhnya, sehingga masih banyak perbedaan model pembelajaran antara 

satu madrasah dengan yang lain.18 

Lebih lanjut, pendidikan Islam di Kamboja juga mencakup program pembinaan 

karakter dan penguatan keimanan, dengan tujuan membentuk pribadi Muslim yang 

bertanggungjawab dan berakhlak mulia. Hal ini sangat penting mengingat dampak traumatis 

perang dan penindasan selama rezim Khmer Merah yang menyebabkan masyarakat 

kehilangan banyak tenaga intelektual dan guru agama. Dengan dukungan internasional dan 

bantuan lembaga Islam, pendidikan Islam kembali menjadi fondasi utama untuk 

memperkuat dan melestarikan warisan budaya umat Muslim Cham di Kamboja.19 

Selain itu, pemerintah Kamboja melalui surat keputusan dan peraturan juga 

memberikan perhatian pada pengembangan pendidikan dan kehidupan beragama umat 

Islam, dengan fasilitas mesjid dan madrasah yang dibangun di beberapa distrik utama yang 

menjadi pusat komunitas Muslim. Pendidikan agama nonformal seperti ceramah dan 

khutbah Jumat juga aktif digelar menggunakan bahasa Khmer, dengan Bahasa Melayu dan 

Arab sebagai bahasa pengantar di madrasah. 

Kesimpulannya, pendidikan Islam pasca-1979 di Kamboja menjadi salah satu 

instrumen krusial dalam memulihkan dan mempertahankan identitas komunitas Muslim 

Cham setelah trauma sejarah rezim Khmer Merah. Dukungan internasional, reformasi 

pendidikan, dan fasilitas pemerintah telah memberikan harapan besar untuk keberlanjutan 

komunitas ini di masa depan. 

Tantangan dan Peluang Kontemporer 

Pada era modern, komunitas Muslim Cham menghadapi tantangan berupa 

keterbatasan ekonomi, akses pendidikan, dan diskriminasi kultural. Namun peluang terbuka 

melalui dukungan internasional, kebijakan pemerintah Kamboja yang lebih inklusif, serta 

jaringan dengan dunia Islam global . Peran politik tokoh Muslim Cham juga mulai terlihat 

dalam struktur pemerintahan. 

Komunitas Muslim Cham di Kamboja pada era modern menghadapi berbagai 

tantangan signifikan, terutama terkait keterbatasan ekonomi, akses pendidikan yang masih 

terbatas, dan diskriminasi kultural dari mayoritas masyarakat Buddha. Kondisi ekonomi 

yang sebagian besar bertumpu pada pertanian subsisten membuat komunitas ini rentan 

terhadap kemiskinan dan kesulitan dalam mengakses pendidikan yang memadai. Banyak 

madrasah dan fasilitas pendidikan Islam masih dalam tahap pemulihan dan pengembangan, 

dengan kurikulum yang belum sepenuhnya terpadu dan kurang tenaga pengajar profesional, 

sehingga berdampak pada kualitas pendidikan yang diterima generasi muda Muslim 

Cham.20 

Selain tantangan tersebut, komunitas Muslim Cham juga menghadapi tekanan untuk 

mempertahankan identitas budaya dan agama mereka. Banyak tradisi lokal, terutama 

kelompok Kan Imam San, memiliki praktik religius yang unik dan berbeda dari praktik 

Islam Sunni mainstream. Keberadaan kelompok ini menimbulkan tantangan dalam hal 

integrasi sosial dan keagamaan di tengah arus globalisasi dan modernisasi Islam yang 

dipengaruhi oleh negara-negara mayoritas Muslim. Meski ada upaya formalisasi dan 

 
18Mohamad Zain Musa, "Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja," Jurnal Salam Universitas 

Muhammadiyah Malang, 2012. 
19MUI Sumut, “Islam dan Pendidikan Islam di Kamboja,” 2024. 
20Kompasiana, "Kelompok Muslim Cham di Kamboja dan Vietnam," 2025. 



317 
 
 

pengakuan komunitas Muslim di tingkat pemerintah sejak 1998, diskriminasi kultural dan 

kurangnya pemahaman masyarakat luas masih menjadi hambatan dalam interaksi sosial dan 

peningkatan status komunitas Muslim Cham. 

Peluang terbuka melalui dukungan internasional yang datang dari berbagai negara 

seperti Indonesia, Malaysia, Kuwait, dan Uni Emirat Arab dalam bentuk bantuan keuangan, 

pelatihan tenaga pengajar, pembangunan fasilitas pendidikan, serta beasiswa. Jaringan 

dengan dunia Islam global semakin menguat melalui pengiriman para santri untuk belajar 

di luar negeri dan kedatangan guru-guru Islam dari negara-negara Muslim. Pemerintah 

Kamboja juga menunjukkan sikap yang lebih inklusif dengan memberikan pengakuan resmi 

terhadap komunitas Muslim dan memberikan ruang bagi tokoh Muslim Cham untuk 

berperan dalam struktur pemerintahan serta menjembatani hubungan antara komunitas 

dengan negara.21 

Tokoh-tokoh Muslim Cham mulai muncul di arena politik dan sosial, berperan 

sebagai mediator bagi komunitas mereka serta dalam memperjuangkan hak-hak sipil dan 

sosio-kultural umat Muslim di Kamboja. Mereka turut aktif dalam membangun narasi 

keberagaman, menjaga perdamaian, dan memperkuat kepercayaan komunitas Muslim 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Hal ini menunjukkan kemajuan signifikan dari 

era pasca-Khmer Merah yang penuh penderitaan menjadi komunitas yang semakin berdaya 

dan resilien di Kamboja kontemporer.22 

Dengan demikian, meskipun tantangan masih nyata, dukungan politik, pendidikan, 

dan jaringan internasional yang kuat memberikan harapan yang nyata bagi keberlanjutan 

komunitas Muslim Cham di Kamboja dalam menghadapi dinamika sosial-politik era 

modern. 

 

KESIMPULAN 

Islam di Tanah Angkor menunjukkan pola masuk melalui perdagangan dan migrasi, 

peran vital komunitas Cham dalam pemeliharaan agama, dampak destruktif pada masa 

Khmer Merah, dan upaya keberlanjutan melalui pendidikan dan dukungan regional. 

Keberlanjutan komunitas Muslim Cham adalah hasil kombinasi faktor historis, sosial, dan 

kebijakan rekonstruksi pasca konflik.  Masuknya Islam ke Kamboja merupakan 

bagian penting dari dinamika penyebaran Islam di kawasan Asia Tenggara yang tidak hanya 

mencerminkan proses transmisi ajaran agama, tetapi juga pembentukan identitas sosial dan 

budaya masyarakat minoritas. Melalui jalur perdagangan maritim internasional dan migrasi 

etnis Cham dari wilayah Champa (Vietnam Tengah), Islam berakar di tanah Angkor dan 

berkembang menjadi bagian integral dari sejarah sosial Kamboja. Komunitas Cham 

memainkan peran sentral dalam proses ini, tidak hanya sebagai pembawa agama Islam, 

tetapi juga sebagai penjaga tradisi, pendidikan, dan nilai-nilai keislaman di tengah dominasi 

budaya Buddha. 

Keberhasilan komunitas Cham mempertahankan identitas mereka merupakan hasil 

dari kombinasi faktor historis, sosial, dan spiritual. Sejak masa awal migrasi hingga periode 

kolonial, mereka menunjukkan kemampuan adaptasi dan integrasi yang tinggi tanpa 

kehilangan nilai-nilai keagamaannya. Meskipun mengalami masa kelam pada era Khmer 

Merah, di mana banyak lembaga keagamaan dan tokoh Islam dihancurkan, semangat 

kebangkitan pasca-1979 menunjukkan ketahanan komunitas ini dalam membangun kembali 

sistem sosial, pendidikan, dan spiritual mereka. 

 

 
21BBC Indonesia, "Minoritas Muslim di Kamboja bebas bangun masjid dan madrasah," 2015. 
22Jurnal Historica UNEJ, "The Rise of The Cambodian Muslim Community After the End of Khmer Rouge," 

2024. 



318 
 
 

Pendidikan Islam menjadi fondasi utama dalam menjaga kesinambungan ajaran dan 

identitas Muslim Cham. Dukungan internasional dari negara-negara Muslim seperti 

Indonesia, Malaysia, dan Kuwait berperan penting dalam proses revitalisasi madrasah dan 

lembaga pendidikan Islam di Kamboja. Melalui pendidikan, komunitas Cham tidak hanya 

memperkuat keimanan, tetapi juga meningkatkan kapasitas sosial dan ekonomi untuk 

menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi. 

Dalam konteks kontemporer, komunitas Muslim Cham menghadapi tantangan yang 

kompleks, seperti keterbatasan ekonomi, akses pendidikan yang tidak merata, dan 

diskriminasi kultural. Namun, peluang baru muncul melalui kebijakan pemerintah yang 

lebih inklusif serta partisipasi politik tokoh-tokoh Muslim Cham dalam pemerintahan. Hal 

ini menunjukkan adanya transformasi positif dalam relasi antara komunitas Muslim dan 

negara, yang membuka jalan bagi partisipasi yang lebih luas dalam pembangunan sosial dan 

nasional. 

Secara keseluruhan, keberadaan dan keberlanjutan komunitas Muslim Cham di 

Kamboja menjadi cerminan ketangguhan sebuah kelompok minoritas yang mampu 

mempertahankan agama, budaya, dan identitasnya di tengah dinamika sosial-politik yang 

berubah. Pengalaman mereka memberikan pelajaran penting tentang bagaimana nilai-nilai 

Islam dapat berakar kuat dalam konteks multikultural, serta bagaimana solidaritas dan 

pendidikan dapat menjadi kekuatan utama dalam menjaga eksistensi dan kontribusi 

komunitas Muslim di tengah masyarakat pluralistik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Akbar Cholik, A. F., & Patilima, A. (2023). Sejarah dan perkembangan Islam di Kamboja. Historia 

Islamica: Journal of Islamic History and Civilization, 2(2), 168. 

Al-Banjari, A. (2025). Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja. ResearchGate, 45. 

Arthuur, M. J. (2024). Kuasa kekuasaan. Jakarta: UKI Press. 

BBC Indonesia. (2015). Minoritas Muslim di Kamboja bebas bangun masjid dan madrasah. 

https://www.bbc.com/indonesia 

Cholik, A. F. A., & Patilima, A. (2023). Sejarah dan perkembangan Islam di Kamboja. Historia 

Islamica, 2(2). 

Erasiah, et al. (2022). Komunitas Muslim di kawasan komunis. Khazanah: Jurnal Sejarah dan 

Kebudayaan Islam, 12(2), 150. 

Fakih Muhammad, A. (2024). Islam di Asia Tenggara. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Fauzan Febrian, M., & Pohan, S. (2024). Strategi perkembangan pendidikan Islam di negeri 

Kamboja setelah perang Pol Pot. Jurnal Riset Islam, 7(3). 

Jurnal Historica UNEJ. (2024). The Rise of the Cambodian Muslim Community After the End of 

Khmer Rouge. Historica Journal. 

Khairiyah Nanda. (2020). Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja. An-Nufus: Jurnal Kajian 

Islam, Tasawuf dan Psikoterapi, 2(2), 64. 

Kompasiana. (2025). Kelompok Muslim Cham di Kamboja dan Vietnam. 

https://www.kompasiana.com 

Lailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, & Mawaddah Warahma Hutagalung. 

(2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of the Cham Muslim 

community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99–110. 

MUI Sumut. (2024). Islam dan Pendidikan Islam di Kamboja. Medan: Majelis Ulama Indonesia 

Sumatera Utara. 

Nurfajriani. (2021). Islam di Kamboja: Sejarah, perkembangan, dan identitas Muslim Cham. Jurnal 

Studi Islam Nusantara, 5(1). 

Pratama, M. W. D. (2024). History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam. Historica 

Journal, 56. 

Republika Online. (2025). Sejarah Masuknya Islam di Kamboja. https://www.republika.co.id 

Rosidi, M. (2020). Komunitas Muslim Cham di Asia Tenggara. Jurnal Sosial dan Humaniora, 8(2). 



319 
 
 

Saputra, D. (2024). Urgensi sejarah masuk dan penyebaran Islam di kawasan Asia Tenggara. Jurnal 

Sejarah dan Kebudayaan Islam, 1(1), 2. 

Zain Musa, M. (2012). Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja. Jurnal Salam, 

Universitas Muhammadiyah Malang. 


