Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Multidisiplin Inovatif eISSN: 2246-6110

ISLAM DI TANAH ANGKOR: JEJAK SEJARAH DAN
KEBERLANJUTAN KOMUNITAS MUSLIM

Dedi Suwandi Hsb?, Misrandi Aji Yolanda?, Elyya Roza?®,
dedisuwandihasibuan@gmail.com?, randiaji345@gmail.com?, ellya.roza@uinsuska.ac.id®
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

ABSTRAK

Penelitian ini membahas proses masuk dan perkembangan Islam di Kamboja, dengan fokus pada
peran komunitas Muslim Cham sebagai agen penyebaran, pelestarian, dan penguatan identitas Islam
di tengah dominasi budaya Buddha. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
sejarah, mencakup tahapan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Islam masuk ke Kamboja melalui dua jalur utama: perdagangan maritim
internasional dan migrasi etnis Cham dari wilayah Champa (Vietham Tengah) setelah kekalahan
kerajaan mereka oleh Annam. Komunitas Cham kemudian menetap di sepanjang Sungai Mekong
dan membentuk jaringan sosial-keagamaan yang kuat melalui pendirian masjid, madrasah, serta
sistem pendidikan Islam yang berfungsi menjaga keberlangsungan ajaran dan identitas mereka.
Selama masa kolonial dan terutama pada era rezim Khmer Merah, komunitas Muslim menghadapi
berbagai bentuk represi dan penghancuran aset keagamaan. Namun, pasca-1979, mereka berhasil
melakukan rekonstruksi sosial dan pendidikan dengan dukungan dari negara-negara Islam seperti
Indonesia, Malaysia, dan Kuwait. Dalam konteks kontemporer, meskipun masih menghadapi
tantangan berupa keterbatasan ekonomi, diskriminasi kultural, dan akses pendidikan yang terbatas,
komunitas Muslim Cham menunjukkan ketahanan sosial yang tinggi dan mulai memperoleh ruang
representasi politik di tingkat nasional. Penelitian ini menegaskan bahwa keberlanjutan Islam di
Kamboja bukan hanya hasil transmisi ajaran agama, melainkan juga wujud ketangguhan budaya dan
solidaritas sosial komunitas Cham. Pengalaman mereka merepresentasikan model integrasi dan
adaptasi minoritas Muslim di Asia Tenggara yang berhasil mempertahankan identitas keagamaan
sekaligus berkontribusi terhadap kehidupan sosial-budaya negara mayoritas non-Muslim.

Kata Kunci: Islam, Kamboja, Komunitas Cham, Sejarah Islam Asia Tenggara, Pendidikan Islam,
Keberlanjutan Budaya.

ABSTRACT
This study explores the introduction and development of Islam in Cambodia, focusing on the role of
the Cham Muslim community as agents of dissemination, preservation, and reinforcement of Islamic
identity within a predominantly Buddhist cultural context. Using a qualitative historical approach
comprising heuristic, source criticism, interpretation, and historiography stages the research
reveals that Islam entered Cambodia through two main routes: international maritime trade and the
migration of the Cham ethnic group from the former Champa Kingdom (Central Vietnam) following
its conquest by Annam. The Cham community subsequently settled along the Mekong River and
established strong socio-religious networks through the founding of mosques, madrasas, and Islamic
educational systems that ensured the transmission of religious knowledge and the continuity of
Islamic identity. During the colonial period and especially under the Khmer Rouge regime, the
Muslim community suffered extensive repression and the destruction of religious institutions.
However, after 1979, they managed to rebuild their social and educational structures with support
from Muslim-majority countries such as Indonesia, Malaysia, and Kuwait. In the contemporary era,
despite ongoing challenges related to economic limitations, cultural discrimination, and restricted
access to education, the Cham Muslim community has demonstrated remarkable resilience and has
begun to gain political representation at the national level. This study concludes that the
sustainability of Islam in Cambodia is not merely the result of religious transmission but also a
manifestation of the Cham community’s cultural resilience and social solidarity. Their experience
represents a valuable model of integration and adaptation among Muslim minorities in Southeast

310


mailto:dedisuwandihasibuan@gmail.com1
mailto:Randiaji345@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uinsuska.ac.id3

Asia who have succeeded in maintaining their religious identity while contributing positively to the
broader socio-cultural life of a non-Muslim majority nation.

Keywords: Islam, Cambodia, Cham Community, Southeast Asian Islamic History, Islamic
Education, Cultural Sustainability.

PENDAHULUAN

Pada tahun 700 M, agama Islam muncul sebagai fenomena sosial di Jazirah Arab
untuk pertama kalinya. Nabi Muhammad s.a.w. adalah orang pertama yang
memperkenalkan agama Islam kepada orang-orang Makkah. Islam menyebar dengan cepat
di luar Jazirah Arab dalam sepuluh tahun. Menurut peta saat ini, wilayah Asia dan Afrika
menunjukkan dominasi yang signifikan. Islam berkembang menjadi sistem agama dan
kepercayaan yang dianut oleh masyarakat setelah masa Nabi Muhammad dan para sahabat
awalnya. Itu juga menjadi dasar bagi pembentukan banyak peradaban, termasuk banyak
kerajaan dan imperium.?

Islam menyebar secara damai di Asia Tenggara, membuatnya lebih "lunak™, "jinak™,
"toleran™, atau sangat "akomodatif" terhadap budaya, kepercayaan, dan praktik keagamaan
lokal. Pendekatan tasamuh, tawazun, dan tawasuth dikenal sebagai pendekatan akomodatif
di pesantren-pesantren Jawa.

Asia Tenggara adalah wilayah yang mempunyai variasi agama dan suku yang untuk
menempatinya. Sering kali variasi ini juga menyebabkan masalah tersendiri dalam prosesi
ntegrasi setiap negara, yang umumnya terkait dengan sejarah yang telah dilalui negara-
negara yang dimaksud. Pembentukan masyarakat yang beranekaragam budaya, termasuk
yang dibahas dalam artikel ini, yaitu komunitas Muslim di Laos adalah hasil dari
perdagangan di Asia Tenggara di zaman dahulu, era kolonialisasi Barat di wilayah Asia
Tenggara, sampai konflik dominasi politik pada masa Perang Dingin. Aksi sejarah yang
panjang ini mempengaruhi proses pembentukan sifat dan strategi politik suatu negara.?

Asia Tenggara adalah salah satu tempat peleburan Islam terbesar di dunia. Mereka
yang berasal dari berbagai etnis bermigrasi ke wilayah ini untuk mencari keamanan dan
kehidupan yang lebih baik. Saat ini, Asia Tenggara terdiri dari beberapa negara berdaulat:
Indonesia, Filipina, Malaysia, Brunei, Singapura, Vietnam, Laos, Kampuchea/Kamboja,
Thailand, Myanmar, dan Timor Timur. Mereka adalah orang Melayu yang pertama kali
pergi ke Asia Tenggara pada tahun 2500 SM. Sebagian besar orang sekarang di Filipina dan
Indonesia adalah keturunan mereka.

Masuknya Islam di Asia Tenggara merupakan fenomena penting dalam sejarah
peradaban, termasuk di Kamboja. Meskipun mayoritas masyarakat Kamboja beragama
Buddha, keberadaan komunitas Muslim Cham memiliki akar sejarah yang panjang dan
berpengaruh dalam dinamika sosial budaya negara tersebut. Penelitian ini penting untuk
memahami bagaimana Islam hadir, bertahan, dan bertransformasi di tengah mayoritas non-
Muslim, serta bagaimana keberlanjutan komunitas Muslim ini dalam menghadapi tantangan
zaman.

Penyebaran orang-orang Campa Vietnam (terutama dari Vietnam Tengah) ke
Kamboja adalah bagian penting dari sejarah Islamnya. Setelah Kerajaan Annam (Nam Tien)
menyerang Kerajaan Campa, orang-orang Campa melarikan diri dari Vietnam. Kerajaan
Khmer, yang saat itu menguasai Kamboja, dengan senang hati menerima pencari suaka
politik. Demikian pula, orang-orang Khmer menyambut orang Campa yang mengungsi ke

1Saputra Doni, “Urgensi Sejarah Masuk dan PenyebaranIslam di Kawasan AsiaTenggara”, Vol. 1, No. 1, Juni,
2, 2024.

2Erasiah, dkk, “Komunitas Muslim di Kawasan Komunis”, Khazanah: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam,
Vol. 12, No. 2, 150, 2022.

311



wilayah mereka dengan baik. Ini terjadi karena Kerajaan Campa dan Kerajaan Khmer telah
bekerja sama di bidang politik dan ekonomi jauh sebelumnya. Bahkan, wilayah Campa
pernah berfungsi sebagai negara vassal Kerjaan Khmer. Ini adalah latar belakang di mana
kerajaan Khmer dengan senang hati menerima penduduk Campa di Kamboja.®

Kamboja, juga dikenal sebagai Kampuchea, adalah negara di Asia Tenggara dengan
luas 181.035 km2. Itu berbatasan dengan Vietnam di timur dan tenggara, Thailand di barat
laut, dan Vietnam di barat daya. Phnom Penh adalah ibu kota republik Kamboja. Hampir
87% orang Kamboja beretnis Khemr, dengan presentase hampir 87%. Etnis minoritas
lainnya termasuk Champa, Melayu, Cina, dan India. Sebagian besar orang di Kamboja
beragama Buddha, sementara minoritas Katholik beragama Islam. Sejarah Kamboja dimulai
ketika kerajaan Hindu Fu Nan muncul pada abad ke-2 SM. Sejak Jayawarman Il mendirikan
kerajaan Khmer pada tahun 802 M, Angkor (Yashodarapura) telah menjadi ibu kota
Kerajaan Kamboja sejak awal abad ke-10. Setelah memasuki masa keemasannya pada abad
ke-11, Thailand menyerang, mengakhiri Kerajaan Kamboja. Setelah Raja Norodom naik
takhta pada tahun 1859, perundingan dengan Perancis menyebabkan Kamboja menjadi
protektorat dan koloni Perancis pada tahun 1863. Perancis mengambil alih kembali
Kamboja setelah Jepang menjajahnya pada tahun 1941-1945. Pada tahun 1949, Kamboja
secara hukum menjadi kemerdekaan dari Perancis.

Hubungan antara Khmer dan Jawa di dunia selama pemerintahan Jayawarman
berjalan dalam berbagai konteks, termasuk hubungan kebudayaan, politik, dan
perdagangan. Angkor, wilayah ibu kota Khmer, adalah pencapaian terbesar Jayawarman.
Itu adalah simbol kekuasaan Khmer. Selain tanah Jawa, Khmer menjalin hubungan yang
baik dengan Kedatuan Sriwijaya melalui perdagangan, budaya, dan politik internasional.
Selain itu, ajaran Hindu dan Buddha Mahayana mempengaruhi kepercayaan dan keyakinan
orang Khmer. Ajaran Buddha Mahayana ini terus ada sampai datang Buddha Theravada
dari Sri Lanka pada abad ke-13.#

Situs Angkor Wat, juga dikenal sebagai Komplek Percandian Angkor Wat, terdiri dari
banyak candi, termasuk Phnom Bakheng, Angkor Wat (juga dikenal sebagai Candi Bayon),
Baphuon, Terrace of Elephants, Benteay Srei, Phnom Krom, The Western Baray, Beng
Mealea, Phnom Kulen, dan Koh Ker.®

KAJIAN PUSTAKA

Kajian pustaka menunjukkan bahwa Islam di Kamboja masuk melalui jalur
perdagangan internasional serta migrasi etnis Cham dari wilayah Champa (sekarang
Vietnam) . Sejumlah penelitian dalam jurnal Indonesia menekankan pengalaman komunitas
Muslim Cham, baik pada masa kejayaan maupun penderitaan di bawah rezim Khmer Merah.

METODOLOGI

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan yang
digunakan dalam penelitian sejarah, termasuk heuristik, ringkasan, interpretasi, dan
historiografi. Langkah pertama adalah heuristik yang mengumpulkan informasi dari
beberapa sumber relevan, seperti buku, jurnal, dan artikel. Setelah pengumpulan data,
langkah selanjutnya adalah membuat sumber kritis. Setelah fase heuristik, data diekstraksi
dan diperiksa secara kritis baik secara internal maupun eksternal untuk memperoleh fakta
yang obyektif. Setelah dikritisi dan dipertimbangkan secara matang barulah dilakukan

3Ali Fakih Muhammad, “Islam di asia Tenggara”, ( Yogyakarta: IRCiSoD,2024),190.

“Maya Jeverson Arthuur, “kuasa kekuasaan”, (Jakarta: UKI press,2024), 44.

*Khairiyah Nanda, “MENEROPONG MUSLIM SIEM REAP DI KAMBOJA”, An-Nufus: Jurnal Kajian
Islam, Tasawuf dan Psikoterapi, VVol.2, No. 2 , 64, 2020.

312



penafsiran (penafsiran). Untuk memperoleh fakta sejarah, penelitian harus obyektif dan
teliti. Data diperoleh dari literatur akademik, jurnal, serta laporan sejarah tentang komunitas
Muslim Cham di Kamboja.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Jejak Masuk Islam ke Tanah Angkor

Islam dibawa ke wilayah Kamboja melalui interaksi perdagangan maritim; pedagang
dari Arab, Gujarat (India), dan Kesultanan Melayu memainkan peran penting dalam
membawa Islam ke pelabuhan-pelabuhan di Indochina®. Selain itu, migrasi etnis Cham
setelah kekalahan Kerajaan Champa oleh Vietnam mendorong komunitas ini menetap di
Kamboja, sekaligus membawa ajaran Islam ke masyarakat setempat.

Masuknya Islam di Kamboja serta perkembangannya tidak bisa dilepaskan dengan
kedatangan orang Campa di negeri ini. Hal ini dikarenakan orang Campa telah memeluk
agama Islam sebelumnya di negeri asal mereka yakni Vietnam Tengah sebelum kemudian
hijrah dan menyebarkan Islam ke Kamboja. Sebagaimana yang telah dijelaskan, banyak
orang Campa yang kemudian hijrah menuju Kamboja untuk menyelamatkan diri mereka
akibat desakan dan serangan dari Kerajaan Annam atau Nam Tien. Kedatangan penduduk
muslim dari kerajaan Campa disambut baik oleh masyarakat Kamboja, maupun raja Khmer
saat itu.

Peran Komunitas Cham

Tradisi keagamaan, pola perkawinan endogami, serta lembaga pendidikan agama
menjadi sarana penting untuk mempertahankan identitas Islam. Komunitas Cham memiliki
peran penting dalam penyebaran dan keberlanjutan Islam di Kamboja. Sejarah mereka
bermula dari tanah asal mereka di Vietnam Tengah, di mana masyarakat Cham telah
memeluk agama Islam sebelum migrasi besar-besaran akibat kekalahan Kerajaan Champa
oleh Vietnam pada abad ke-15. Migrasi ini tidak hanya sebagai upaya mencari perlindungan
dari tekanan politik dan militer, tetapi juga membawa ajaran Islam yang telah mereka
praktikkan, sehingga masyarakat Cham menjadi agen penyebaran agama di wilayah baru
mereka.’

Setelah menetap di sepanjang Sungai Mekong dan wilayah lainnya di Kamboja,
komunitas Cham membentuk komunitas Muslim yang terorganisir. Mereka mendirikan
masjid, madrasah, dan pusat pendidikan Islam untuk mengajarkan ajaran agama kepada
generasi muda. Lembaga-lembaga pendidikan ini memungkinkan mereka menjaga praktik
keagamaan tetap hidup dan memastikan ajaran Islam terus diwariskan dari generasi ke
generasi- ®Pendidikan yang diberikan juga menekankan nilai sosial, moral, dan keterampilan
hidup, sehingga generasi muda Cham siap menghadapi tantangan sosial dan ekonomi di
lingkungan mereka.

Identitas budaya Cham tetap dijaga dengan ketat. Masyarakat Cham mempertahankan
bahasa, musik, adat istiadat, serta tradisi Islam yang telah mereka warisi dari nenek moyang
mereka. Dengan demikian, Islam yang dibawa komunitas Cham tidak terlepas dari konteks
budaya mereka, menciptakan identitas ganda sebagai Muslim-Cham yang unik. Identitas ini
membantu mereka mempertahankan kekhasan komunitas sambil tetap berintegrasi dengan

Rosidi, Muhammad, “Komunitas Muslim Cham di Asia Tenggara,” Jurnal Sosial dan Humaniora Vol. 8 No.
2 (2020).

"Lailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, Mawaddah Warahma Hutagalung, Religious
Literacy for Strengthening ldentity and Solidarity of the Cham Muslim Community in Cambodia,
Record and Library Journal, Vol. 11, No. 1, 2025, him. 99.

8ibid., him. 101.

313



masyarakat Kamboja yang lebih luas®

Komunitas Cham juga aktif berkontribusi dalam bidang ekonomi dan sosial. Mereka
membangun usaha kecil, terlibat dalam perdagangan, pertanian, dan sektor jasa, termasuk
restoran halal dan usaha pendukung pariwisata. Aktivitas ini tidak hanya meningkatkan
kesejahteraan komunitas mereka, tetapi juga memperkuat posisi sosial Cham di masyarakat
lokal. Kontribusi ini mencerminkan kemampuan Cham untuk beradaptasi sekaligus
menjaga identitas mereka secara bersamaan.*°

Integrasi dengan masyarakat lokal menjadi kunci keberhasilan Cham dalam
mempertahankan keberlanjutan komunitas mereka. Meskipun mempertahankan identitas
Islam dan budaya Cham, mereka tetap mampu berinteraksi dan berkolaborasi dengan
masyarakat lokal secara damai. Hal ini tercermin dari penerimaan masyarakat dan raja
Khmer terhadap keberadaan mereka, serta partisipasi Cham dalam pembangunan sosial dan
kegiatan keagamaan yang lebih luas.'!

Dengan demikian, komunitas Cham bukan hanya menjadi simbol penyebaran Islam
di Kamboja, tetapi juga contoh keberlanjutan komunitas minoritas yang berhasil menjaga
identitas keagamaan dan budaya sambil beradaptasi dengan lingkungan sosial yang lebih
luas. Keberhasilan mereka dalam mempertahankan agama, tradisi, dan kontribusi sosial-
ekonomi menjadikan Cham sebagai elemen penting dalam keberagaman budaya dan agama
di Kamboja2.

Lebih jauh, pengalaman komunitas Cham dapat menjadi studi kasus penting dalam
memahami dinamika penyebaran agama dan keberlanjutan komunitas minoritas di kawasan
Asia Tenggara. Mereka membuktikan bahwa identitas keagamaan dan budaya tidak harus
hilang ketika menghadapi tantangan eksternal, termasuk tekanan politik atau sosial, asalkan
komunitas memiliki struktur internal yang kuat dan dukungan sosial dari lingkungan
sekitarnya?. Keberhasilan Cham dalam mempertahankan Islam di Kamboja, sambil tetap
menjadi bagian dari masyarakat yang lebih luas, menegaskan pentingnya pendidikan,
solidaritas komunitas, dan keterlibatan sosial-ekonomi sebagai faktor kunci dalam
keberlanjutan komunitas minoritas.*3
Dinamika Sosial-Politik: Dampak Rezim Khmer Merah

Dampak ini menyebabkan hilangnya banyak manuskrip, masjid, dan pemimpin
agama. slam di Tanah Angkor mencatat perjalanan panjang dan dinamika yang berkembang
seiring waktu, terutama berkaitan dengan komunitas Muslim di Kamboja yang berasal dari
perpindahan dan percampuran suku Melayu dan Champa.4

Sejarah Islam di Tanah Angkor bermula dari abad ke-15 hingga abad ke-17 ketika
orang-orang Champa yang kerajaan asalnya runtuh akibat serangan Vietnam bermigrasi ke
wilayah Kamboja. Disusul oleh orang Melayu yang datang sebagai pedagang, tentara, dan
pelaut. Kedua kelompok ini kemudian berbaur dan mengikat ikatan sosial melalui
perkawinan, sehingga terbentuk komunitas Melayu-Champa yang kini dikenal sebagai
komunitas Muslim di Kamboja. Ikatan ini bukan hanya sosial tetapi juga menjadi entitas

°Ibid., him. 103.

©Abdurrahman Al-Banjari, Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja, ResearchGate, 2025, him. 45.

“Muhammad Wahyu Dirgantara Pratama, History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam,
Historica Journal, 2024, him. 56.

2 ailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, Mawaddah Warahma Hutagalung, Religious
Literacy for Strengthening Identity and Solidarity of the Cham Muslim Community in Cambodia,
Record and Library Journal, VVol. 11, No. 1, 2025, him. 110.

BMuhammad Wahyu Dirgantara Pratama, History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam,
Historica Journal, 2024, him. 56.

“Ananda Fitrah Akhbar Cholik. Dkk, SEJARAH DAN PERKEMBANGAN ISLAM DI KAMBOJA,
HISTORIA ISLAMICA Journal of Islamic History And Civilization, Vol. 2, No. 2, 2023, 168.

314



budaya dan agama yang mampu mempertahankan eksistensinya dalam suasana mayoritas
penduduk yang menganut agama Buddha.

Pada masa penjajahan Perancis, komunitas Muslim ini menunjukkan perkembangan
terutama dalam bidang pendidikan Islam dan pengajaran. Mereka mendirikan madrasah dan
mengembangkan pendidikan keagamaan sebagai sarana menjaga dan menyebarkan ajaran
Islam di tengah perubahan sosial politik kolonial. Sekolah-sekolah Islam ini mendapat
dukungan dari organisasi dan dana dari berbagai lembaga Islam internasional, termasuk dari
Timur Tengah, yang membantu menyediakan guru dan materi pembelajaran yang
memperkuat identitas Islam komunitas mereka.

Komunitas Muslim di Kamboja umumnya terdiri dari etnis Cham dan Melayu yang
tersebar di beberapa wilayah seperti Provinsi Kampong Cham, Phnom Penh, dan daerah
sekitar Tonle Sap. Mayoritas Muslim ini bermazhab Syafi'i dan mengikuti praktik Islam
ortodoks Asia Tenggara secara teratur. Sebelum kedatangan rezim Khmer Merah, terdapat
ratusan masjid dan ratusan guru agama yang mendukung kehidupan keagamaan komunitas
Muslim, dengan banyak guru yang belajar di luar negeri, seperti Malaysia dan Timur
Tengah.®®

Keberlanjutan komunitas Muslim Kamboja juga menghadapi tantangan berat selama
rezim Khmer Merah yang memberlakukan pembatasan dan pembantaian terhadap berbagai
kelompok, termasuk minoritas Muslim. Namun, setelah rezim ini tumbang pada 1979,
komunitas Muslim mulai berusaha membangun kembali kehidupan sosial dan keagamaan
mereka, meskipun mereka menjadi kelompok minoritas yang terus berjuang menjaga
eksistensinya di negara yang mayoritas beragama Buddha ini.

Dengan demikian, Islam di Tanah Angkor tidak hanya sebagai jejak sejarah migrasi
dan penyebaran agama, melainkan juga merupakan komunitas yang terus berkelanjutan dan
berkembang melalui penguatan sosial budaya dan pendidikan keagamaan yang bertahan
hingga era modern.

Pendidikan Islam dan Keberlanjutan

Pasca-1979, komunitas Muslim Cham memfokuskan diri pada pemulihan pendidikan
Islam. Madrasah dan program pengajaran Al-Qur’an kembali didirikan dengan dukungan
negara-negara Muslim, termasuk Indonesia dan Malaysia'®. Pendidikan berfungsi sebagai
pilar keberlanjutan identitas Islam sekaligus sarana mengembalikan kebanggaan etnis
Cham.

Pasca kejatuhan rezim Khmer Merah pada tahun 1979, komunitas Muslim Cham di
Kamboja menghadapi tantangan besar dalam membangun kembali kehidupan sosial dan
keagamaan mereka yang hancur akibat kekejaman rezim tersebut. Salah satu fokus utama
mereka adalah memulihkan pendidikan Islam sebagai pilar keberlanjutan identitas dan
budaya Islam Cham. Setelah rezim Pol Pot runtuh, madrasah dan lembaga pendidikan Islam
mulai dibangun kembali, didukung oleh berbagai negara Islam seperti Indonesia, Malaysia,
Kuwait, Uni Emirat Arab, serta organisasi dunia Islam. Madrasah ini menjadi pusat
pengajaran Al-Qur’an dan ilmu agama lainnya yang berperan penting dalam
mengembalikan kebanggaan dan stabilitas komunitas Muslim Cham yang sempat tercerai-
berai akibat genosida dan pembatasan kebebasan selama rezim Khmer Merah.’

Pemerintah Kamboja sendiri kini mengakui dan memfasilitasi pendidikan Islam
dengan membentuk struktur kepemimpinan keagamaan yang meliputi Mufti dan pengurus

>Republika Online, "Sejarah Masuknya Islam di Kamboja," 2025, republika.co.id

M. Fauzan Febrian & Selamat Pohan, “Strategi Perkembangan Pendidikan Islam di Negeri Kamboja Setelah
Perang Pol Pot,” Jurnal Riset Islam Vol. 7 No. 3 (2024).

1"M. Fauzan Febrian & Selamat Pohan, “Strategi Perkembangan Pendidikan Islam di Negeri Kamboja Setelah
Perang Pol Pot,” Jurnal Riset Islam Vol. 7 No. 3 (2024).

315



lokal untuk mengatur urusan agama, termasuk pendidikan. Pendidikan Islam di Kamboja
pasca-1979 didukung melalui pendirian ratusan madrasah dan surau, yang sebagian besar
mengadopsi kurikulum dari Malaysia dan Indonesia sesuai latar belakang guru dan
pengelola madrasah, demikian, pengembangan kurikulum masih belum seragam dan
terorganisasi sepenuhnya, sehingga masih banyak perbedaan model pembelajaran antara
satu madrasah dengan yang lain.*®

Lebih lanjut, pendidikan Islam di Kamboja juga mencakup program pembinaan
karakter dan penguatan keimanan, dengan tujuan membentuk pribadi Muslim yang
bertanggungjawab dan berakhlak mulia. Hal ini sangat penting mengingat dampak traumatis
perang dan penindasan selama rezim Khmer Merah yang menyebabkan masyarakat
kehilangan banyak tenaga intelektual dan guru agama. Dengan dukungan internasional dan
bantuan lembaga Islam, pendidikan Islam kembali menjadi fondasi utama untuk
memperkuat dan melestarikan warisan budaya umat Muslim Cham di Kamboja.'®

Selain itu, pemerintah Kamboja melalui surat keputusan dan peraturan juga
memberikan perhatian pada pengembangan pendidikan dan kehidupan beragama umat
Islam, dengan fasilitas mesjid dan madrasah yang dibangun di beberapa distrik utama yang
menjadi pusat komunitas Muslim. Pendidikan agama nonformal seperti ceramah dan
khutbah Jumat juga aktif digelar menggunakan bahasa Khmer, dengan Bahasa Melayu dan
Arab sebagai bahasa pengantar di madrasah.

Kesimpulannya, pendidikan Islam pasca-1979 di Kamboja menjadi salah satu
instrumen krusial dalam memulihkan dan mempertahankan identitas komunitas Muslim
Cham setelah trauma sejarah rezim Khmer Merah. Dukungan internasional, reformasi
pendidikan, dan fasilitas pemerintah telah memberikan harapan besar untuk keberlanjutan
komunitas ini di masa depan.

Tantangan dan Peluang Kontemporer

Pada era modern, komunitas Muslim Cham menghadapi tantangan berupa
keterbatasan ekonomi, akses pendidikan, dan diskriminasi kultural. Namun peluang terbuka
melalui dukungan internasional, kebijakan pemerintah Kamboja yang lebih inklusif, serta
jaringan dengan dunia Islam global . Peran politik tokoh Muslim Cham juga mulai terlihat
dalam struktur pemerintahan.

Komunitas Muslim Cham di Kamboja pada era modern menghadapi berbagai
tantangan signifikan, terutama terkait keterbatasan ekonomi, akses pendidikan yang masih
terbatas, dan diskriminasi kultural dari mayoritas masyarakat Buddha. Kondisi ekonomi
yang sebagian besar bertumpu pada pertanian subsisten membuat komunitas ini rentan
terhadap kemiskinan dan kesulitan dalam mengakses pendidikan yang memadai. Banyak
madrasah dan fasilitas pendidikan Islam masih dalam tahap pemulihan dan pengembangan,
dengan kurikulum yang belum sepenuhnya terpadu dan kurang tenaga pengajar profesional,
sehinggg berdampak pada kualitas pendidikan yang diterima generasi muda Muslim
Cham.

Selain tantangan tersebut, komunitas Muslim Cham juga menghadapi tekanan untuk
mempertahankan identitas budaya dan agama mereka. Banyak tradisi lokal, terutama
kelompok Kan Imam San, memiliki praktik religius yang unik dan berbeda dari praktik
Islam Sunni mainstream. Keberadaan kelompok ini menimbulkan tantangan dalam hal
integrasi sosial dan keagamaan di tengah arus globalisasi dan modernisasi Islam yang
dipengaruhi oleh negara-negara mayoritas Muslim. Meski ada upaya formalisasi dan

18Mohamad Zain Musa, "Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja," Jurnal Salam Universitas
Muhammadiyah Malang, 2012.

MUI Sumut, “Islam dan Pendidikan Islam di Kamboja,” 2024.

20K ompasiana, "Kelompok Muslim Cham di Kamboja dan Vietnam," 2025.

316



pengakuan komunitas Muslim di tingkat pemerintah sejak 1998, diskriminasi kultural dan
kurangnya pemahaman masyarakat luas masih menjadi hambatan dalam interaksi sosial dan
peningkatan status komunitas Muslim Cham.

Peluang terbuka melalui dukungan internasional yang datang dari berbagai negara
seperti Indonesia, Malaysia, Kuwait, dan Uni Emirat Arab dalam bentuk bantuan keuangan,
pelatihan tenaga pengajar, pembangunan fasilitas pendidikan, serta beasiswa. Jaringan
dengan dunia Islam global semakin menguat melalui pengiriman para santri untuk belajar
di luar negeri dan kedatangan guru-guru Islam dari negara-negara Muslim. Pemerintah
Kamboja juga menunjukkan sikap yang lebih inklusif dengan memberikan pengakuan resmi
terhadap komunitas Muslim dan memberikan ruang bagi tokoh Muslim Cham untuk
berperan dalam struktur pemerintahan serta menjembatani hubungan antara komunitas
dengan negara.?!

Tokoh-tokoh Muslim Cham mulai muncul di arena politik dan sosial, berperan
sebagai mediator bagi komunitas mereka serta dalam memperjuangkan hak-hak sipil dan
sosio-kultural umat Muslim di Kamboja. Mereka turut aktif dalam membangun narasi
keberagaman, menjaga perdamaian, dan memperkuat kepercayaan komunitas Muslim
dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Hal ini menunjukkan kemajuan signifikan dari
era pasca-Khmer Merah yang penuh penderitaan menjadi komunitas yang semakin berdaya
dan resilien di Kamboja kontemporer.?

Dengan demikian, meskipun tantangan masih nyata, dukungan politik, pendidikan,
dan jaringan internasional yang kuat memberikan harapan yang nyata bagi keberlanjutan
komunitas Muslim Cham di Kamboja dalam menghadapi dinamika sosial-politik era
modern.

KESIMPULAN

Islam di Tanah Angkor menunjukkan pola masuk melalui perdagangan dan migrasi,
peran vital komunitas Cham dalam pemeliharaan agama, dampak destruktif pada masa
Khmer Merah, dan upaya keberlanjutan melalui pendidikan dan dukungan regional.
Keberlanjutan komunitas Muslim Cham adalah hasil kombinasi faktor historis, sosial, dan
kebijakan rekonstruksi pasca konflik. Masuknya Islam ke Kamboja merupakan
bagian penting dari dinamika penyebaran Islam di kawasan Asia Tenggara yang tidak hanya
mencerminkan proses transmisi ajaran agama, tetapi juga pembentukan identitas sosial dan
budaya masyarakat minoritas. Melalui jalur perdagangan maritim internasional dan migrasi
etnis Cham dari wilayah Champa (Vietnam Tengah), Islam berakar di tanah Angkor dan
berkembang menjadi bagian integral dari sejarah sosial Kamboja. Komunitas Cham
memainkan peran sentral dalam proses ini, tidak hanya sebagai pembawa agama Islam,
tetapi juga sebagai penjaga tradisi, pendidikan, dan nilai-nilai keislaman di tengah dominasi
budaya Buddha.

Keberhasilan komunitas Cham mempertahankan identitas mereka merupakan hasil
dari kombinasi faktor historis, sosial, dan spiritual. Sejak masa awal migrasi hingga periode
kolonial, mereka menunjukkan kemampuan adaptasi dan integrasi yang tinggi tanpa
kehilangan nilai-nilai keagamaannya. Meskipun mengalami masa kelam pada era Khmer
Merah, di mana banyak lembaga keagamaan dan tokoh Islam dihancurkan, semangat
kebangkitan pasca-1979 menunjukkan ketahanan komunitas ini dalam membangun kembali
sistem sosial, pendidikan, dan spiritual mereka.

2BBC Indonesia, "Minoritas Muslim di Kamboja bebas bangun masjid dan madrasah," 2015.
22Jurnal Historica UNEJ, "The Rise of The Cambodian Muslim Community After the End of Khmer Rouge,"
2024.

317



Pendidikan Islam menjadi fondasi utama dalam menjaga kesinambungan ajaran dan
identitas Muslim Cham. Dukungan internasional dari negara-negara Muslim seperti
Indonesia, Malaysia, dan Kuwait berperan penting dalam proses revitalisasi madrasah dan
lembaga pendidikan Islam di Kamboja. Melalui pendidikan, komunitas Cham tidak hanya
memperkuat keimanan, tetapi juga meningkatkan kapasitas sosial dan ekonomi untuk
menghadapi tantangan modernisasi dan globalisasi.

Dalam konteks kontemporer, komunitas Muslim Cham menghadapi tantangan yang
kompleks, seperti keterbatasan ekonomi, akses pendidikan yang tidak merata, dan
diskriminasi kultural. Namun, peluang baru muncul melalui kebijakan pemerintah yang
lebih inklusif serta partisipasi politik tokoh-tokoh Muslim Cham dalam pemerintahan. Hal
ini menunjukkan adanya transformasi positif dalam relasi antara komunitas Muslim dan
negara, yang membuka jalan bagi partisipasi yang lebih luas dalam pembangunan sosial dan
nasional.

Secara keseluruhan, keberadaan dan keberlanjutan komunitas Muslim Cham di
Kamboja menjadi cerminan ketangguhan sebuah kelompok minoritas yang mampu
mempertahankan agama, budaya, dan identitasnya di tengah dinamika sosial-politik yang
berubah. Pengalaman mereka memberikan pelajaran penting tentang bagaimana nilai-nilai
Islam dapat berakar kuat dalam konteks multikultural, serta bagaimana solidaritas dan
pendidikan dapat menjadi kekuatan utama dalam menjaga eksistensi dan kontribusi
komunitas Muslim di tengah masyarakat pluralistik.

DAFTAR PUSTAKA

Akbar Cholik, A. F., & Patilima, A. (2023). Sejarah dan perkembangan Islam di Kamboja. Historia
Islamica: Journal of Islamic History and Civilization, 2(2), 168.

Al-Banjari, A. (2025). Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja. ResearchGate, 45.

Arthuur, M. J. (2024). Kuasa kekuasaan. Jakarta: UKI Press.

BBC Indonesia. (2015). Minoritas Muslim di Kamboja bebas bangun masjid dan madrasah.
https://www.bbc.com/indonesia

Cholik, A. F. A., & Patilima, A. (2023). Sejarah dan perkembangan Islam di Kamboja. Historia
Islamica, 2(2).

Erasiah, et al. (2022). Komunitas Muslim di kawasan komunis. Khazanah: Jurnal Sejarah dan
Kebudayaan Islam, 12(2), 150.

Fakih Muhammad, A. (2024). Islam di Asia Tenggara. Yogyakarta: IRCiSoD.

Fauzan Febrian, M., & Pohan, S. (2024). Strategi perkembangan pendidikan Islam di negeri
Kamboja setelah perang Pol Pot. Jurnal Riset Islam, 7(3).

Jurnal Historica UNEJ. (2024). The Rise of the Cambodian Muslim Community After the End of
Khmer Rouge. Historica Journal.

Khairiyah Nanda. (2020). Meneropong Muslim Siem Reap di Kamboja. An-Nufus: Jurnal Kajian
Islam, Tasawuf dan Psikoterapi, 2(2), 64.

Kompasiana.  (2025). Kelompok Muslim Cham di Kamboja dan  Vietnam.
https://www.kompasiana.com

Lailatur Rahmi, Nelmawarni, Lisna Sandora, Math Alfi, & Mawaddah Warahma Hutagalung.
(2025). Religious literacy for strengthening identity and solidarity of the Cham Muslim
community in Cambodia. Record and Library Journal, 11(1), 99-110.

MUI Sumut. (2024). Islam dan Pendidikan Islam di Kamboja. Medan: Majelis Ulama Indonesia
Sumatera Utara.

Nurfajriani. (2021). Islam di Kamboja: Sejarah, perkembangan, dan identitas Muslim Cham. Jurnal
Studi Islam Nusantara, 5(1).

Pratama, M. W. D. (2024). History of Minority Islam in Cambodia, Laos, and Vietnam. Historica
Journal, 56.

Republika Online. (2025). Sejarah Masuknya Islam di Kamboja. https://www.republika.co.id

Rosidi, M. (2020). Komunitas Muslim Cham di Asia Tenggara. Jurnal Sosial dan Humaniora, 8(2).

318



Saputra, D. (2024). Urgensi sejarah masuk dan penyebaran Islam di kawasan Asia Tenggara. Jurnal
Sejarah dan Kebudayaan Islam, 1(1), 2.

Zain Musa, M. (2012). Perkembangan Islam di Asia Tenggara: Kajian Kemboja. Jurnal Salam,
Universitas Muhammadiyah Malang.

319



