
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7451 
 

 

472 
 
 
 

SPIRITUALITAS: MUJAHADAH AL-QUR’AN DAN PENGUATAN 

SUMBER DAYA MANUSIA 
 

Agus Rifki Ridwan1, Artani Hasbi2, Muhammad Azizan Fitriana3 
agus.rifki.ridwan@alumni.iiq.ac.id1, artanihasbi@iiq.ac.id2, azizan@iiq.ac.id3  

IIQ Jakarta 

 

ABSTRAK 
Artikel ini mengkaji relevansi konsep mujahadah Al-Qur’an dalam penguatan sumber daya manusia 

(SDM) yang berkarakter, beretika, dan berdaya saing. Mujahadah bermakna perjuangan sungguh-

sungguh melawan hawa nafsu dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah. Kajian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka terhadap literatur tafsir, tasawuf, dan teori 

pengembangan SDM modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai mujahadah seperti 

kesabaran, keikhlasan, dan pengendalian diri merupakan fondasi penting dalam pembentukan 

karakter unggul dan etos kerja Islami. Spiritualitas berbasis Al-Qur’an ini berperan signifikan dalam 

membentuk SDM yang tangguh secara moral dan professional. 

Kata Kunci: Mujahadah, Al-Qur’an, Spiritualitas, Sumber Daya Manusia, Etos Kerja Islami. 

 

ABSTRACT 

This article examines the relevance of the mujahadah Al-Qur’an concept in strengthening human 

resources (HR) characterized by ethics, morality, and competitiveness. Mujahadah refers to the 

sincere struggle against one’s desires to attain closeness to God. This qualitative library research 

analyzes classical Sufi literature, Quranic interpretations, and modern HR development theories. 

Findings indicate that mujahadah values such as patience, sincerity, and self-control are essential 

foundations for developing ethical character and Islamic work ethics. Quranic spirituality serves as 

a moral-spiritual framework for sustainable HR excellence. 

Keywords: Mujahadah, Qur’an, Spirituality, Human Resources, Islamic Ethics. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Dalam konteks pembangunan nasional, kualitas sumber daya manusia (SDM) menjadi 

indikator utama kemajuan suatu bangsa. Namun, kemajuan material yang tidak diimbangi 

dengan kekuatan spiritual sering melahirkan krisis moral dan degradasi etika kerja. Islam 

menawarkan konsep mujahadah sebuah perjuangan spiritual untuk mencapai kebersihan 

jiwa dan kesempurnaan amal. Allah Swt. berfirman: 

َ لمََعَ ٱلۡمُحۡسِنيِنَ   هَدوُاْ فيِنَا لنَهَۡدِينََّهُمۡ سُبلُنََاۚ وَإِنَّ ٱللََّّ  وَٱلَّذِينَ جََٰ

69.“Dan orang-orang yang bersungguh-sungguh (bermujahadah) untuk (mencari 

keridaan) Kami, benar-benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami.” (QS. 

Al-‘Ankabut [29]: 69) 

Ayat ini menunjukkan bahwa mujahadah merupakan bentuk kesungguhan spiritual 

yang membuahkan petunjuk ilahi dan kekuatan moral bagi manusia.1 Konsep ini sangat 

relevan dalam pengembangan SDM modern yang tidak hanya membutuhkan kecerdasan 

intelektual, tetapi juga kecerdasan spiritual untuk menghadapi tantangan globalisasi dan 

krisis nilai. Adapun penafsiran para mufasir sebagai berikut yaitu: 

1. Ibnu Katsir menyatakan bahwa makna “orang-orang yang bermujahadah” adalah mereka 

yang mengerahkan upaya dalam beramal saleh dan taat kepada Allah. Allah akan 

memberikan taufik dan menunjuki mereka jalan yang lurus menuju-Nya2. 

 
1 QS. Al-‘Ankabut [29]: 69. 
2 Ibnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 6, hal. 266. 

mailto:agus.rifki.ridwan@alumni.iiq.ac.id1
mailto:artanihasbi@iiq.ac.id2
mailto:azizan@iiq.ac.id3


473 
 
 
 

2. Al-Qurṭubī menjelaskan bahwa “jalan-jalan kami” (subulanā) adalah segala macam jalan 

yang menghantarkan kepada keridhaan Allah, seperti ilmu, amal, dan akhlak. Jihad dalam 

ayat ini bukan hanya jihad fisik, tetapi juga jihad melawan hawa nafsu3. 

3. Al-Baghawī menambahkan bahwa Allah akan membalas setiap bentuk mujahadah 

(perjuangan) dengan petunjuk dan kemudahan dalam urusan agama, karena hidayah 

adalah anugerah bagi yang bersungguh-sungguh mencarinya4. 

4. As-Sa‘dī dalam tafsirnya menyebut bahwa Allah memberikan dua bentuk hidayah 

kepada orang yang bermujahadah: hidayah ilmiah: pemahaman terhadap kebenaran dan 

hidayah amaliyah: kemampuan untuk mengamalkan kebenaran5. 

5. Dalam pendekatan tasawuf, seperti dalam tafsir Ibnu ‘Ajibah, mujahadah dimaknai 

sebagai perjuangan batin melawan sifat-sifat tercela. Allah akan membuka maqamat 

ruhaniyah (tingkatan spiritual) bagi hamba yang serius menempuh jalan-Nya6. 

Kesimpulan: Ayat ini adalah motivasi kuat untuk tetap tekun berjuang dalam 

kebaikan, karena Allah menjamin petunjuk-Nya bagi yang bersungguh-sungguh. Menjadi 

dasar spiritual dan etis dalam tasawuf, tazkiyah an-nafs, dan pencarian ilmu. Mujahadah di 

sini tidak terbatas pada perang, tapi mencakup semua bentuk perjuangan menuju Allah. 

 

METODOLOGI  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 

(library research). Data dikumpulkan dari sumber primer seperti Al-Qur’an, hadis, dan 

literatur klasik tasawuf (misalnya karya Al-Ghazali dan Ibn Qayyim), serta sumber sekunder 

dari buku dan jurnal kontemporer tentang spiritualitas dan manajemen SDM. Data dianalisis 

secara deskriptif-analitis, dengan menafsirkan nilai-nilai mujahadah dan mengaitkannya 

dengan teori pengembangan SDM kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Mujahadah dalam Perspektif Al-Qur’an 

Secara etimologis, mujahadah berasal dari akar kata jahada–yujahidu–mujahadah, 

yang berarti “berjuang dengan sungguh-sungguh.”7 Dalam konteks spiritual, mujahadah 

bermakna perjuangan melawan hawa nafsu untuk mencapai kesucian jiwa (tazkiyatun nafs). 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa mujahadah adalah upaya untuk menundukkan hawa nafsu 

melalui latihan spiritual (riyadhah) dan pembiasaan amal saleh.8 Dalam Ihya’ Ulumuddin, 

beliau menyebut: “Mujahadah adalah perang yang paling berat, karena ia dilakukan 

terhadap diri sendiri.”9 Dengan demikian, mujahadah bukan hanya proses spiritual, tetapi 

juga psikologis, yang melatih disiplin diri dan pengendalian emosi. Adapun Pengertian 

mujahadah Secara etimologis, mujāhadah berasal dari akar kata د-ه -ج   yang berarti usaha 

keras atau perjuangan. Dalam konteks syar‘i, mujahadah adalah usaha sungguh-sungguh 

untuk taat kepada Allah dan melawan hawa nafsu yang menghalangi kedekatan kepada-

Nya10. 

 

 

 
3 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’an, Juz 13, hal. 365. 
4 Al-Baghawī, Ma‘ālim at-Tanzīl, Juz 6, hal. 212. 
5 As-Sa‘dī, Taisīr al-Karīm ar-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-Manān, hlm. 668. 
6 Ibnu ‘Ajibah, Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd, Juz 2, hal. 407. 
7Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, Juz II (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), hlm. 123. 
8 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), Juz III, hlm. 55. 
9Ibid., hlm. 56. 
10 Raghib al-Asfahani, Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an, Beirut: Dar al-Qalam, hlm. 120. 



474 
 
 
 

Bentuk mujahadah dalam Al-Qur’an 

Jenis Mujahadah Ayat Keterangan 

Mujahadah an-Nafs QS. Asy-Syams [91]: 9–10 Pembersihan jiwa adalah 

kemenangan sejati. 

Mujahadah bil-‘Ilm 
 

QS. At-Taubah [9]: 122 
 

Menuntut ilmu sebagai 

bentuk jihad spiritual. 

Mujahadah bil-Māl QS. Al-Baqarah [2]: 261–

262 

Menginfakkan harta untuk 

dakwah dan kebaikan. 

Mujahadah bil-Lisān QS. Fussilat [41]: 33 Berdakwah dan 

menyampaikan kebenaran. 

Mujahadah fisabilillah 

(jihad) 

QS. Al-Hajj [22]: 78 Perjuangan fisik ketika 

disyariatkan dalam Islam. 

Mujahadah dalam Tasawuf, mujahadah merupakan aspek penting dari riyāḍah an-nafs 

(latihan spiritual) untuk mengendalikan nafsu dan meniti jalan menuju Allah. Imam al-

Ghazali dalam Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn menyebut bahwa tanpa mujahadah, seseorang tidak akan 

mampu mencapai keikhlasan dan mahabbah sejati11. 

Kesimpulan sebagai berikut Mujahadah adalah konsep integral dalam spiritualitas 

Islam yang menuntut perjuangan lahir dan batin. Al-Qur’an menekankan bahwa Allah akan 

memberikan hidayah dan pertolongan bagi orang-orang yang bersungguh-sungguh di jalan-

Nya. Dalam era modern, mujahadah dapat diaplikasikan dalam bentuk melawan hawa nafsu, 

konsistensi ibadah, perjuangan mencari ilmu, dan integritas moral. 

2. Spiritualitas sebagai Pondasi Penguatan SDM 

Spiritualitas berperan sebagai landasan nilai dalam pembentukan SDM unggul. Zohar 

dan Marshall mengemukakan konsep spiritual capital, yaitu kekayaan batin berupa makna 

dan nilai yang mengarahkan tindakan manusia.12 Dalam konteks Islam, spiritualitas kerja 

lahir dari kesadaran bahwa bekerja adalah ibadah (‘amal shalih), sehingga menumbuhkan 

tanggung jawab moral dan etos kerja tinggi. Melalui mujahadah, seseorang akan mampu 

menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat serta menumbuhkan keikhlasan dalam 

berkarya. 

Spiritualitas merupakan dimensi terdalam dari kemanusiaan yang berperan penting 

dalam membentuk integritas, etika, dan makna hidup individu. Dalam konteks penguatan 

Sumber Daya Manusia (SDM), spiritualitas berfungsi sebagai pondasi moral dan 

eksistensial yang menuntun manusia untuk bekerja dengan nilai, makna, dan tujuan yang 

lebih tinggi. 

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa pengembangan SDM berbasis spiritualitas 

memberikan dampak signifikan terhadap kinerja dan kesejahteraan organisasi. U. Nuha 

(2023) menemukan bahwa penerapan model pengembangan SDM berbasis spiritualitas di 

lembaga keuangan Islam didasarkan pada tiga dimensi utama: meaningful work, sense of 

community, dan alignment with organizational values. Ketiga aspek ini membentuk 

keseimbangan antara manfaat material dan spiritual yang mampu meningkatkan kinerja 

serta kepuasan kerja karyawan13. 

Selain itu, penelitian oleh Siddhant Mishra dan Arti Tiwari (2024) menegaskan bahwa 

spiritualitas dalam manajemen SDM dan rekrutmen membantu menciptakan lingkungan 

kerja yang lebih bermakna, etis, dan berorientasi pada kesejahteraan. Dengan menanamkan 

 
11 Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn, Beirut: Dar al-Ma‘rifah, Jilid 3, Bab “Riyāḍah an-Nafs wa Mujāhadatuhā” 
12 Danah Zohar & Ian Marshall, Spiritual Capital: Wealth We Can Live By (London: Bloomsbury, 2000), hlm. 

25–26. 
13 U. Nuha, “Human Resource Development Based on Spirituality in Islamic Financial Institutions,” 

FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman (2023), 



475 
 
 
 

nilai-nilai seperti empati, integritas, dan tujuan hidup, organisasi mampu meningkatkan 

loyalitas dan keterlibatan karyawan secara signifikan14. 

Dalam konteks pengembangan potensi manusia secara holistik, Adeel Ahmed dan 

koleganya (2016) memperkenalkan konsep spiritual quotient (SQ) sebagai dimensi 

pelengkap dari kecerdasan intelektual (IQ) dan emosional (EQ). Mereka berargumen bahwa 

tanpa kecerdasan spiritual, pengembangan SDM akan kehilangan arah moral dan makna 

eksistensial, sehingga sulit menghasilkan individu yang benar-benar berintegritas15. 

Secara filosofis, Magdalena Bosch Rabell dan M. Bastons (2020) menjelaskan bahwa 

spiritualitas memperkuat motivasi prososial—yakni dorongan batin untuk berbuat demi 

kepentingan orang lain. Mereka menyebut spiritualitas sebagai “lem sosial” yang 

menyatukan komunitas kerja melalui keterbukaan hati dan kerja sama yang berorientasi 

pada kemanusiaan4. 

Di sisi lain, Rumpa Neogi dan Komal Raj (2023) menekankan pentingnya spiritualitas 

dalam perencanaan SDM berkelanjutan. Integrasi nilai-nilai spiritual membantu organisasi 

menciptakan budaya kerja yang etis, harmonis, dan berkelanjutan, sehingga tidak hanya 

memperkuat performa organisasi, tetapi juga kesejahteraan jangka panjang karyawannya16. 

Dengan demikian, spiritualitas bukan sekadar aspek religius, tetapi merupakan sumber 

nilai yang membentuk karakter, motivasi, dan etos kerja manusia. SDM yang berlandaskan 

spiritualitas akan memiliki orientasi yang lebih tinggi daripada sekadar pencapaian 

ekonomi, yakni pengabdian, makna, dan tanggung jawab sosial. 

3. Mujahadah dan Kecerdasan Emosional 

Dalam psikologi modern, konsep mujahadah sejalan dengan teori self-regulation dan 

emotional intelligence yang dikemukakan oleh Daniel Goleman.17 Individu yang mampu 

mengendalikan dorongan emosional dan berdisiplin diri cenderung memiliki performa kerja 

lebih tinggi dan hubungan sosial yang lebih sehat. Dengan demikian, mujahadah dapat 

dilihat sebagai “pendidikan emosi spiritual” (spiritual emotional training) yang membentuk 

SDM tangguh, sabar, dan berintegritas tinggi. 

Dalam tradisi Islam, mujahadah diartikan sebagai perjuangan sungguh-sungguh 

melawan hawa nafsu dan segala kecenderungan negatif dalam diri manusia. Ajaran ini 

berakar dari prinsip tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang bertujuan untuk menundukkan 

ego, menata hati, dan mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks psikologis modern, 

praktik mujahadah memiliki kesamaan esensial dengan konsep emotional intelligence 

(kecerdasan emosional) yang diperkenalkan oleh Daniel Goleman—yakni kemampuan 

mengenali, mengelola, dan mengekspresikan emosi secara sehat. 

Hubungan antara mujahadah dan kecerdasan emosional dapat dipahami sebagai 

sinergi antara pengendalian spiritual dan pengendalian emosional. Keduanya menuntun 

manusia untuk memiliki keseimbangan antara hati, pikiran, dan tindakan. Beberapa 

penelitian empiris menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah berpengaruh nyata terhadap 

peningkatan kecerdasan emosional, terutama dalam konteks pendidikan pesantren. 

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Sodiqin dan Husnul Haq (2023) di Pondok 

Pesantren Nurul Falah Temanggung, misalnya, menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah 

 
14 Siddhant Mishra & Arti Tiwari, “Spirituality in Human Resource Management & Recruitment,” 

International Journal for Multidisciplinary Research (2024), 
15 Adeel Ahmed, Mohd Anuar Arshad, A. Mahmood & S. Akhtar, “Holistic Human Resource Development: 

Balancing the Equation through the Inclusion of Spiritual Quotient,” Journal of Human Values 22 

(2016): 165–179, 
16 Rumpa Neogi & Komal Raj, “Spirituality: A Path Towards Sustainable Human Resource Planning,” The 

Business and Management Review (2023), 
17 Daniel Goleman, Emotional Intelligence (New York: Bantam Books, 1995), hlm. 43–45. 



476 
 
 
 

rutin mampu meningkatkan kemampuan santri dalam mengelola emosi, membentuk empati, 

serta memperkuat rasa tanggung jawab. Santri yang mengikuti kegiatan tersebut secara 

konsisten mampu menenangkan diri, tidak mudah marah, dan memiliki ketahanan terhadap 

frustrasi. Proses mujahadah di pesantren tersebut dilakukan melalui metode Zero Mind 

Process (pembersihan pikiran dan hati) serta Mental Building (pembinaan mental), yang 

pada dasarnya sejalan dengan prinsip self-regulation dalam teori kecerdasan emosional18. 

Penelitian lain oleh M. Choiri dan rekan-rekannya (2024) menegaskan bahwa praktik 

mujahadah dan istighosah di Pondok Pesantren Raudhatul Ulum Bojonegoro berperan 

penting dalam menumbuhkan kestabilan spiritual sekaligus emosional. Kegiatan ini 

menggabungkan pembinaan lahiriah seperti pengajaran dan pengarahan dengan pembinaan 

batiniah berupa doa, zikir, dan mujahadah. Hasilnya, santri mengalami peningkatan 

ketenangan, kesabaran, dan empati sosial.19 

Selanjutnya, penelitian oleh Agis Hidayatulloh dan Fathin Anjani Hilman (2024) 

menyoroti praktik bimbingan zikir melalui mujahadah di Pondok Pesantren Darussalam 

sebagai sarana meningkatkan kecerdasan spiritual sekaligus emosional. Santri yang 

mengikuti program ini menunjukkan perubahan nyata dalam perilaku, seperti meningkatnya 

tanggung jawab, kejelasan tujuan hidup, serta pengendalian diri yang lebih baik dalam 

menghadapi masalah20. 

Korelasi mujahadah dan kecerdasan emosional juga terlihat dalam strategi pendidikan 

Islam. Lutfianti Fadilah dan Adi Wijaya (2022) menemukan bahwa guru Pendidikan Agama 

Islam (PAI) menggunakan pendekatan riyadah dan mujahadah untuk membentuk 

kecerdasan emosional siswa. Metode ini membantu siswa mengenali emosi diri, mengelola 

dorongan nafsu, dan menumbuhkan empati melalui latihan spiritual yang 

berkesinambungan21. 

Selain itu, Fatimah Abdullah (2022) dalam kajiannya tentang kecerdasan emosional 

dan spiritual Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa teladan Rasulullah 

mencerminkan integrasi sempurna antara mujahadah spiritual dan pengendalian emosi. 

Beliau dikenal mampu menahan amarah, menunjukkan empati tinggi, dan tetap tenang 

dalam situasi sulit menjadi model ideal bagi pengembangan kecerdasan emosional berbasis 

nilai-nilai Islam5. 

Dengan demikian, mujahadah bukan sekadar ritual spiritual, tetapi merupakan latihan 

sistematis dalam mengelola diri dan emosi. Ia membentuk pribadi yang sabar, empatik, dan 

stabil secara psikologis. Dalam perspektif Islam, kecerdasan emosional sejati lahir dari hati 

yang bersih melalui mujahadah yang berkelanjutan. Integrasi keduanya menjadi dasar 

penting dalam pembentukan karakter manusia yang utuh baik secara spiritual maupun 

emosional. 

4. Mujahadah sebagai Ketahanan Moral SDM 

Dalam era globalisasi yang sarat dengan kompetisi dan hedonisme, ketahanan moral 

menjadi kebutuhan mendasar bagi SDM. Mujahadah menanamkan kesadaran untuk 

 
18 Ahmad Sodiqin & Husnul Haq, “Manifestation of Mujahadah on the Cultivation of Emotional Intelligence 

of Santri Ponpes Nurul Falah Temanggung,” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner (2023) 
19 M. Choiri, Denny Nurdiansyah & Auliyaur Rokhim, “Pendampingan Mujahadah dan Istighosah untuk 

Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Keagamaan Santri dan Masyarakat,” ABIDUMASY Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat (2024), 
20 Agis Hidayatulloh & Fathin Anjani Hilman, “Bimbingan Zikir Dalam Meningkatkannya Kecerdasan 

Spiritual Santri Melalui Mujahadah,” Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Konseling, dan 

Psikoterapi Islam (2024),  
21 Lutfianti Fadilah & Adi Wijaya, “PAI Teacher’s Strategy in Developing Student’s Emotional Intelligence,” 

Journal of Contemporary Islamic Education (2022), 



477 
 
 
 

menahan diri dari perilaku koruptif, manipulatif, dan tidak etis. Reave menemukan bahwa 

spiritualitas yang diinternalisasi dalam kepemimpinan berpengaruh signifikan terhadap 

integritas dan empati dalam organisasi.22 Dengan demikian, mujahadah Al-Qur’an dapat 

diintegrasikan dalam pendidikan karakter dan manajemen SDM untuk melahirkan 

pemimpin yang beretika dan visioner. 

Dalam perspektif Islam, mujahadah merupakan upaya sungguh-sungguh seorang 

hamba untuk melawan hawa nafsu dan membersihkan hati dari sifat-sifat tercela. Ajaran ini 

tidak hanya memiliki makna spiritual, tetapi juga moral dan sosial. Mujahadah menjadi 

proses pembentukan karakter dan ketahanan moral yang kokoh bagi manusia dalam 

menghadapi tantangan kehidupan modern yang penuh tekanan, godaan, dan relativisme 

nilai. 

Konsep ketahanan moral (moral resilience) dalam psikologi modern menggambarkan 

kemampuan seseorang untuk tetap berpegang pada prinsip etis, meskipun menghadapi 

tekanan emosional atau lingkungan yang merusak integritas moral. Dalam konteks Islam, 

ketahanan moral ini diperkuat melalui latihan spiritual seperti mujahadah, riyadhah, dan 

tazkiyatun nafs, yang menuntun manusia agar mampu menahan diri dari kejahatan, menjaga 

kesadaran etis, dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT. 

Muhammad Amri dan rekan-rekannya (2022) menjelaskan bahwa mujahadah 

berfungsi sebagai “jembatan spiritual” dalam etika tasawuf, yakni sarana penyucian diri dan 

penyeimbang antara aspek lahiriah (exoteric) dan batiniah (esoteric) kehidupan. Melalui 

mujahadah, seseorang belajar mengenal dirinya, memahami keterbatasan, dan menjaga 

keaslian kemanusiaannya di tengah dunia materialistik. Proses ini menjadi benteng moral 

agar manusia tidak terjebak dalam egoisme dan kehilangan arah spiritual23. 

Sementara itu, penelitian Lailatul Maghfiroh (2020) di Pondok Pesantren Tarbiyatul 

Islam Al-Falah Salatiga menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah memiliki peran 

signifikan dalam membentuk karakter santri yang berakhlak dan tahan terhadap godaan 

moral. Melalui mujahadah, para santri dilatih untuk mengendalikan diri, memperkuat niat, 

dan menanamkan nilai-nilai spiritual seperti kesabaran, kejujuran, dan keikhlasan24 

Penelitian yang dilakukan oleh Mokhamat Khadik Badriyan dan kolega (2024) juga 

menemukan bahwa mujahadah bukan sekadar rutinitas ibadah, tetapi merupakan proses 

pendidikan karakter yang menyeluruh. Aktivitas ini mengembangkan aspek spiritual, sosial, 

dan psikologis secara bersamaan, membentuk individu yang konsisten, tangguh, dan 

memiliki integritas moral tinggi. Dalam konteks SDM, hasil penelitian ini mengindikasikan 

bahwa mujahadah dapat dijadikan sebagai model pelatihan moral bagi karyawan atau 

pelajar di lingkungan pendidikan Islam25. 

Konsep ketahanan moral yang selaras dengan mujahadah juga tercermin dalam ajaran 

Imam Al-Ghazali. Beliau menekankan pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melalui 

proses muhasabah (introspeksi), riyadhah (latihan diri), dan mujahadah (perjuangan 

spiritual). Ketiga proses ini, bila diterapkan secara konsisten, akan menghasilkan pribadi 

yang berakhlak karimah, memiliki kesadaran moral yang tinggi, dan mampu menghadapi 

 
22 Linda Reave, “Spiritual Values and Leadership: A Review of the Evidence,” The Leadership Quarterly 16, 

no. 5 (2005): hlm. 672. 
23 Muhammad Amri, La Ode Ismail Ahmad & Risna Mosiba, “Social Restrictions: Mujahadah as a Spiritual 

Bridge in Sufistic Ethics in the Pandemic Era,” Jurnal Diskursus Islam (2022), 
24 Lailatul Maghfiroh, “Penanaman Nilai Spiritualitas Melalui Mujahadah Nihadlul Mustaghfirin terhadap 

Pembentukan Karakter Santri Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah Salatiga,” Spiritualita 

(2020), 
25 Mokhamat Khadik Badriyan, Nur Hidayat & Mirzon Daheri, “Pembentukan Karakter Religius Santri dalam 

Kegiatan Mujahadah,” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia (2024). 



478 
 
 
 

ujian hidup dengan sabar dan istiqamah26. 

Lebih jauh, Azimah Abdullah dan Mohd Farid Mohd Sharif (2019) menjelaskan 

bahwa mujahadah al-nafs merupakan bagian dari pembentukan kepribadian Islam yang 

tahan terhadap pengaruh eksternal. Mereka menyebut bahwa tazkiyah dan mujahadah 

melahirkan pribadi yang kuat secara moral karena senantiasa berorientasi pada nilai-nilai 

ilahiah dalam mengambil keputusan. Dalam konteks pengembangan SDM, hal ini sangat 

relevan untuk membangun individu yang beretika, bertanggung jawab, dan resilien terhadap 

tekanan dunia kerja27. 

Dari sudut pandang pendidikan moral modern, konsep ketahanan moral memiliki 

kesamaan dengan apa yang disebut “virtue ethics” atau pendidikan kebajikan. Para ahli 

seperti Tiziana Sala Defilippis (2019) memandang moral resilience sebagai bentuk 

kebajikan yang menjaga manusia dari dua ekstrem: kelemahan moral dan kekakuan etis. 

Dalam Islam, keseimbangan ini tercapai melalui mujahadah, karena ia menuntun individu 

untuk tegas pada kebenaran tanpa kehilangan empati dan kebijaksanaan28. 

Dengan demikian, mujahadah dapat dipandang sebagai fondasi spiritual bagi 

ketahanan moral SDM modern. Melalui pembiasaan mujahadah, manusia belajar menahan 

diri dari dorongan negatif, memperkuat integritas, serta menumbuhkan kesadaran etis dan 

tanggung jawab sosial. Ketika nilai-nilai ini diintegrasikan dalam pembinaan SDM, baik di 

lembaga pendidikan maupun dunia kerja, akan lahir manusia yang bukan hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga tangguh secara moral dan spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Mujahadah Al-Qur’an merupakan pendekatan spiritual yang efektif dalam membentuk 

SDM unggul dan bermoral. Nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, disiplin, dan kejujuran 

menjadi pilar penting dalam menciptakan karakter pekerja Islami. 

Dengan menanamkan semangat mujahadah dalam dunia pendidikan, organisasi, dan 

kepemimpinan, diharapkan tercipta SDM yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga matang secara spiritual dan moral.. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’an dan Tafsir: 

Al-Baghawī. Ma‘ālim at-Tanzīl. Juz 6, hal. 212. 

Al-Ghazali. Iḥyā’ ‘Ulūm ad-Dīn. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, Jilid 3, Bab “Riyāḍah an-Nafs wa 

Mujāhadatuhā.” 

Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990. 

Al-Qur’an al-Karim. 

Al-Qurṭubī. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’an. Juz 13, hal. 365. 

As-Sa‘dī. Taisīr al-Karīm ar-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-Manān. Hal. 668. 

Ibnu ‘Ajibah. Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur’ān al-Majīd. Juz 2, hal. 407. 

Ibnu Katsir. Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim. Juz 6. 

Ibn Manzur. Lisan al-‘Arab. Juz II. Beirut: Dar al-Fikr, 1994. 

Raghib al-Asfahani. Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Beirut: Dar al-Qalam, tanpa tahun. 

QS. Al-‘Ankabut [29]: 69. 

 
26 “Implementation of the Concept of Tazkiyat al-Nafs Imam Al-Ghazali in the Cultivation of Student Moral 

Education at The Al-Aly Bojonegoro Modern Islamic Boarding School,” Al Ulya: Jurnal Pendidikan 

Islam (2025), 
27 Azimah Abdullah & Mohd Farid Mohd Sharif, “The Concept of Islamic Personality and Spiritual 

Development,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences (2019), 
28 Tiziana M. L. Sala Defilippis, K. Curtis & A. Gallagher, “Conceptualising Moral Resilience for Nursing 

Practice,” Nursing Inquiry (2019), 



479 
 
 
 

Klasik Dan Teori Umum: 

Asmaran, A. S. Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002. 

Goleman, Daniel. Emotional Intelligence. New York: Bantam Books, 1995. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 

Reave, Linda. “Spiritual Values and Leadership: A Review of the Evidence.” The Leadership 

Quarterly 16, no. 5 (2005): 655–687. 

Zohar, Danah & Ian Marshall. Spiritual Capital: Wealth We Can Live By. London: Bloomsbury, 

2000. 

Penelitian Dan Jurnal Akademik: 

Abdullah, Azimah, dan Mohd Farid Mohd Sharif. “The Concept of Islamic Personality and Spiritual 

Development.” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences 

(2019). 

Ahmed, Adeel, Mohd Anuar Arshad, A. Mahmood, dan S. Akhtar. “Holistic Human Resource 

Development: Balancing the Equation through the Inclusion of Spiritual Quotient.” Journal 

of Human Values 22 (2016): 165–179. 

Amri, Muhammad, La Ode Ismail Ahmad, dan Risna Mosiba. “Social Restrictions: Mujahadah as a 

Spiritual Bridge in Sufistic Ethics in the Pandemic Era.” Jurnal Diskursus Islam (2022). 

Badriyan, Mokhamat Khadik, Nur Hidayat, dan Mirzon Daheri. “Pembentukan Karakter Religius 

Santri dalam Kegiatan Mujahadah.” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia (2024). 

Choiri, M., Denny Nurdiansyah, dan Auliyaur Rokhim. “Pendampingan Mujahadah dan Istighosah 

untuk Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Keagamaan Santri dan Masyarakat.” 

ABIDUMASY: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat (2024). 

Defilippis, Tiziana M. L. Sala, K. Curtis, dan A. Gallagher. “Conceptualising Moral Resilience for 

Nursing Practice.” Nursing Inquiry (2019). 

Fadilah, Lutfianti, dan Adi Wijaya. “PAI Teacher’s Strategy in Developing Student’s Emotional 

Intelligence.” Journal of Contemporary Islamic Education (2022). 

Hidayatulloh, Agis, dan Fathin Anjani Hilman. “Bimbingan Zikir dalam Meningkatkannya 

Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Mujahadah.” Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, 

Konseling, dan Psikoterapi Islam (2024). 

Implementation of the Concept of Tazkiyat al-Nafs Imam Al-Ghazali in the Cultivation of Student 

Moral Education at The Al-Aly Bojonegoro Modern Islamic Boarding School.” Al Ulya: 

Jurnal Pendidikan Islam (2025). 

Maghfiroh, Lailatul. “Penanaman Nilai Spiritualitas Melalui Mujahadah Nihadlul Mustaghfirin 

terhadap Pembentukan Karakter Santri Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah Salatiga.” 

Spiritualita (2020). 

Mishra, Siddhant, dan Arti Tiwari. “Spirituality in Human Resource Management & Recruitment.” 

International Journal for Multidisciplinary Research (2024). 

Neogi, Rumpa, dan Komal Raj. “Spirituality: A Path Towards Sustainable Human Resource 

Planning.” The Business and Management Review (2023). 

Nuha, U. “Human Resource Development Based on Spirituality in Islamic Financial Institutions.” 

FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman (2023). 

Sodiqin, Ahmad, dan Husnul Haq. “Manifestation of Mujahadah on the Cultivation of Emotional 

Intelligence of Santri Ponpes Nurul Falah Temanggung.” Amorti: Jurnal Studi Islam 

Interdisipliner (2023). 


