Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin eISSN: 2118-7451

SPIRITUALITAS: MUJAHADAH AL-QUR’AN DAN PENGUATAN
SUMBER DAYA MANUSIA

Agus Rifki Ridwan!, Artani Hasbi?>, Muhammad Azizan Fitriana®
agus.rifki.ridwan@alumni.iig.ac.id!, artanihasbi@iiq.ac.id?, azizan@iig.ac.id?
I1Q Jakarta

ABSTRAK

Artikel ini mengkaji relevansi konsep mujahadah Al-Qur’an dalam penguatan sumber daya manusia
(SDM) yang berkarakter, beretika, dan berdaya saing. Mujahadah bermakna perjuangan sungguh-
sungguh melawan hawa nafsu dalam rangka mendekatkan diri kepada Allah. Kajian ini
menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka terhadap literatur tafsir, tasawuf, dan teori
pengembangan SDM modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai mujahadah seperti
kesabaran, keikhlasan, dan pengendalian diri merupakan fondasi penting dalam pembentukan
karakter unggul dan etos kerja Islami. Spiritualitas berbasis Al-Qur’an ini berperan signifikan dalam
membentuk SDM yang tangguh secara moral dan professional.

Kata Kunci: Mujahadah, Al-Qur’an, Spiritualitas, Sumber Daya Manusia, Etos Kerja Islami.

ABSTRACT

This article examines the relevance of the mujahadah Al-Qur’an concept in strengthening human
resources (HR) characterized by ethics, morality, and competitiveness. Mujahadah refers to the
sincere struggle against one’s desires to attain closeness to God. This qualitative library research
analyzes classical Sufi literature, Quranic interpretations, and modern HR development theories.
Findings indicate that mujahadah values such as patience, sincerity, and self-control are essential
foundations for developing ethical character and Islamic work ethics. Quranic spirituality serves as
a moral-spiritual framework for sustainable HR excellence.

Keywords: Mujahadah, Qur’an, Spirituality, Human Resources, Islamic Ethics.

PENDAHULUAN

Dalam konteks pembangunan nasional, kualitas sumber daya manusia (SDM) menjadi
indikator utama kemajuan suatu bangsa. Namun, kemajuan material yang tidak diimbangi
dengan kekuatan spiritual sering melahirkan krisis moral dan degradasi etika kerja. Islam
menawarkan konsep mujahadah sebuah perjuangan spiritual untuk mencapai kebersihan
jiwa dan kesempurnaan amal. Allah Swt. berfirman: i .

Ol gl T )5 WL 200l U 1538 53015

69.“Dan orang-orang yang bersungguh-sungguh (bermujahadah) untuk (mencari

keridaan) Kami, benar-benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami.” (QS.
Al-*Ankabut [29]: 69)

Ayat ini menunjukkan bahwa mujahadah merupakan bentuk kesungguhan spiritual
yang membuahkan petunjuk ilahi dan kekuatan moral bagi manusia.! Konsep ini sangat
relevan dalam pengembangan SDM modern yang tidak hanya membutuhkan kecerdasan
intelektual, tetapi juga kecerdasan spiritual untuk menghadapi tantangan globalisasi dan
krisis nilai. Adapun penafsiran para mufasir sebagai berikut yaitu:

1. Ibnu Katsir menyatakan bahwa makna “orang-orang yang bermujahadah” adalah mereka
yang mengerahkan upaya dalam beramal saleh dan taat kepada Allah. Allah akan
memberikan taufik dan menunjuki mereka jalan yang lurus menuju-Nya?.

1 QS. Al-‘Ankabut [29]: 69.
2 Tbnu Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 6, hal. 266.
472


mailto:agus.rifki.ridwan@alumni.iiq.ac.id1
mailto:artanihasbi@iiq.ac.id2
mailto:azizan@iiq.ac.id3

2. Al-Qurtubl menjelaskan bahwa “jalan-jalan kami” (subulana) adalah segala macam jalan
yang menghantarkan kepada keridhaan Allah, seperti ilmu, amal, dan akhlak. Jihad dalam
ayat ini bukan hanya jihad fisik, tetapi juga jihad melawan hawa nafsu’.

3. Al-Baghawl menambahkan bahwa Allah akan membalas setiap bentuk mujahadah
(perjuangan) dengan petunjuk dan kemudahan dalam urusan agama, karena hidayah
adalah anugerah bagi yang bersungguh-sungguh mencarinya*.

4. As-Sa‘di dalam tafsirnya menyebut bahwa Allah memberikan dua bentuk hidayah
kepada orang yang bermujahadah: hidayah ilmiah: pemahaman terhadap kebenaran dan
hidayah amaliyah: kemampuan untuk mengamalkan kebenaran®.

5. Dalam pendekatan tasawuf, seperti dalam tafsir Ibnu ‘Ajibah, mujahadah dimaknai
sebagai perjuangan batin melawan sifat-sifat tercela. Allah akan membuka maqamat
ruhaniyah (tingkatan spiritual) bagi hamba yang serius menempuh jalan-Nya®.

Kesimpulan: Ayat ini adalah motivasi kuat untuk tetap tekun berjuang dalam
kebaikan, karena Allah menjamin petunjuk-Nya bagi yang bersungguh-sungguh. Menjadi

dasar spiritual dan etis dalam tasawuf, tazkiyah an-nafs, dan pencarian ilmu. Mujahadah di

sini tidak terbatas pada perang, tapi mencakup semua bentuk perjuangan menuju Allah.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research). Data dikumpulkan dari sumber primer seperti Al-Qur’an, hadis, dan
literatur klasik tasawuf (misalnya karya Al-Ghazali dan Ibn Qayyim), serta sumber sekunder
dari buku dan jurnal kontemporer tentang spiritualitas dan manajemen SDM. Data dianalisis
secara deskriptif-analitis, dengan menafsirkan nilai-nilai mujahadah dan mengaitkannya
dengan teori pengembangan SDM kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Mujahadah dalam Perspektif Al-Qur’an

Secara etimologis, mujahadah berasal dari akar kata jahada—yujahidu—mujahadah,
yang berarti “berjuang dengan sungguh-sungguh.”’ Dalam konteks spiritual, mujahadah
bermakna perjuangan melawan hawa nafsu untuk mencapai kesucian jiwa (tazkiyatun nafs).
Al-Ghazali menjelaskan bahwa mujahadah adalah upaya untuk menundukkan hawa nafsu
melalui latihan spiritual (riyadhah) dan pembiasaan amal saleh.® Dalam Ihya’ Ulumuddin,
beliau menyebut: “Mujahadah adalah perang yang paling berat, karena ia dilakukan
terhadap diri sendiri.” Dengan demikian, mujahadah bukan hanya proses spiritual, tetapi
juga psikologis, yang melatih disiplin diri dan pengendalian emosi. Adapun Pengertian
mujahadah Secara etimologis, mujahadah berasal dari akar kata 3-e-g yang berarti usaha
keras atau perjuangan. Dalam konteks syar‘i, mujahadah adalah usaha sungguh-sungguh
untuk taat kepada Allah dan melawan hawa nafsu yang menghalangi kedekatan kepada-
Nya',

3 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Juz 13, hal. 365.

4 Al-Baghawi, Ma ‘alim at-Tanzil, Juz 6, hal. 212.

5 As-Sa‘di, Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mandan, hlm. 668.

¢ Ibnu ‘Ajibah, Al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qur’an al-Majid, Juz 2, hal. 407.

"Ibn Manzur, Lisan al- ‘Arab, Juz 11 (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), him. 123.

8 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), Juz III, him. 55.
°Ibid., hlm. 56.

10 Raghib al-Asfahani, 4I-Mufradat fi Gharib al-Qur’an, Beirut: Dar al-Qalam, him. 120.

473



Bentuk mujahadah dalam Al-Qur’an

Jenis Mujahadah Ayat Keterangan
Mujahadah an-Nafs QS. Asy-Syams [91]: 9-10 | Pembersihan jiwa adalah
kemenangan sejati.
Mujahadah bil-‘Ilm Menuntut ilmu sebagai
: QS. At-Taubah [9]: 122 | o0k jihad spiritual. ¢
Mujahadah bil-Mal QS. Al-Bagarah [2]: 261— | Menginfakkan harta untuk
262 dakwah dan kebaikan.
Mujahadah bil-Lisan QS. Fussilat [41]: 33 Berdakwah dan
menyampaikan kebenaran.
Mujahadah fisabilillah | QS. Al-Hajj [22]: 78 Perjuangan fisik  ketika
(jihad) disyariatkan dalam Islam.

Mujahadah dalam Tasawuf, mujahadah merupakan aspek penting dari riyadah an-nafs
(latihan spiritual) untuk mengendalikan nafsu dan meniti jalan menuju Allah. Imam al-
Ghazali dalam /hya’ ‘Ulim ad-Din menyebut bahwa tanpa mujahadah, seseorang tidak akan
mampu mencapai keikhlasan dan mahabbah sejati!’.

Kesimpulan sebagai berikut Mujahadah adalah konsep integral dalam spiritualitas
Islam yang menuntut perjuangan lahir dan batin. Al-Qur’an menekankan bahwa Allah akan
memberikan hidayah dan pertolongan bagi orang-orang yang bersungguh-sungguh di jalan-
Nya. Dalam era modern, mujahadah dapat diaplikasikan dalam bentuk melawan hawa nafsu,
konsistensi ibadah, perjuangan mencari ilmu, dan integritas moral.

2. Spiritualitas sebagai Pondasi Penguatan SDM

Spiritualitas berperan sebagai landasan nilai dalam pembentukan SDM unggul. Zohar
dan Marshall mengemukakan konsep spiritual capital, yaitu kekayaan batin berupa makna
dan nilai yang mengarahkan tindakan manusia.'> Dalam konteks Islam, spiritualitas kerja
lahir dari kesadaran bahwa bekerja adalah ibadah ( ‘amal shalih), sehingga menumbuhkan
tanggung jawab moral dan etos kerja tinggi. Melalui mujahadah, seseorang akan mampu
menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat serta menumbuhkan keikhlasan dalam
berkarya.

Spiritualitas merupakan dimensi terdalam dari kemanusiaan yang berperan penting
dalam membentuk integritas, etika, dan makna hidup individu. Dalam konteks penguatan
Sumber Daya Manusia (SDM), spiritualitas berfungsi sebagai pondasi moral dan
eksistensial yang menuntun manusia untuk bekerja dengan nilai, makna, dan tujuan yang
lebih tinggi.

Berbagai penelitian menunjukkan bahwa pengembangan SDM berbasis spiritualitas
memberikan dampak signifikan terhadap kinerja dan kesejahteraan organisasi. U. Nuha
(2023) menemukan bahwa penerapan model pengembangan SDM berbasis spiritualitas di
lembaga keuangan Islam didasarkan pada tiga dimensi utama: meaningful work, sense of
community, dan alignment with organizational values. Ketiga aspek ini membentuk
keseimbangan antara manfaat material dan spiritual yang mampu meningkatkan kinerja
serta kepuasan kerja karyawan'>.

Selain itu, penelitian oleh Siddhant Mishra dan Arti Tiwari (2024) menegaskan bahwa
spiritualitas dalam manajemen SDM dan rekrutmen membantu menciptakan lingkungan
kerja yang lebih bermakna, etis, dan berorientasi pada kesejahteraan. Dengan menanamkan

' Al-Ghazali, Thya’ ‘Uliim ad-Din, Beirut: Dar al-Ma‘rifah, Jilid 3, Bab “Riyadah an-Nafs wa Mujahadatuha”

12 Danah Zohar & Ian Marshall, Spiritual Capital: Wealth We Can Live By (London: Bloomsbury, 2000), him.
25-26.

13 U. Nuha, “Human Resource Development Based on Spirituality in Islamic Financial Institutions,”
FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman (2023),

474



nilai-nilai seperti empati, integritas, dan tujuan hidup, organisasi mampu meningkatkan
loyalitas dan keterlibatan karyawan secara signifikan'*,

Dalam konteks pengembangan potensi manusia secara holistik, Adeel Ahmed dan
koleganya (2016) memperkenalkan konsep spiritual quotient (SQ) sebagai dimensi
pelengkap dari kecerdasan intelektual (IQ) dan emosional (EQ). Mereka berargumen bahwa
tanpa kecerdasan spiritual, pengembangan SDM akan kehilangan arah moral dan makna
eksistensial, sehingga sulit menghasilkan individu yang benar-benar berintegritas'>.

Secara filosofis, Magdalena Bosch Rabell dan M. Bastons (2020) menjelaskan bahwa
spiritualitas memperkuat motivasi prososial—yakni dorongan batin untuk berbuat demi
kepentingan orang lain. Mereka menyebut spiritualitas sebagai “lem sosial” yang
menyatukan komunitas kerja melalui keterbukaan hati dan kerja sama yang berorientasi
pada kemanusiaan®.

Di sisi lain, Rumpa Neogi dan Komal Raj (2023) menekankan pentingnya spiritualitas
dalam perencanaan SDM berkelanjutan. Integrasi nilai-nilai spiritual membantu organisasi
menciptakan budaya kerja yang etis, harmonis, dan berkelanjutan, sehingga tidak hanya
memperkuat performa organisasi, tetapi juga kesejahteraan jangka panjang karyawannya!®.

Dengan demikian, spiritualitas bukan sekadar aspek religius, tetapi merupakan sumber
nilai yang membentuk karakter, motivasi, dan etos kerja manusia. SDM yang berlandaskan
spiritualitas akan memiliki orientasi yang lebih tinggi daripada sekadar pencapaian
ekonomi, yakni pengabdian, makna, dan tanggung jawab sosial.

3. Mujahadah dan Kecerdasan Emosional

Dalam psikologi modern, konsep mujahadah sejalan dengan teori self-regulation dan
emotional intelligence yang dikemukakan oleh Daniel Goleman.!” Individu yang mampu
mengendalikan dorongan emosional dan berdisiplin diri cenderung memiliki performa kerja
lebih tinggi dan hubungan sosial yang lebih sehat. Dengan demikian, mujahadah dapat
dilihat sebagai “pendidikan emosi spiritual” (spiritual emotional training) yang membentuk
SDM tangguh, sabar, dan berintegritas tinggi.

Dalam tradisi Islam, mujahadah diartikan sebagai perjuangan sungguh-sungguh
melawan hawa nafsu dan segala kecenderungan negatif dalam diri manusia. Ajaran ini
berakar dari prinsip tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) yang bertujuan untuk menundukkan
ego, menata hati, dan mendekatkan diri kepada Allah. Dalam konteks psikologis modern,
praktik mujahadah memiliki kesamaan esensial dengan konsep emotional intelligence
(kecerdasan emosional) yang diperkenalkan oleh Daniel Goleman—yakni kemampuan
mengenali, mengelola, dan mengekspresikan emosi secara sehat.

Hubungan antara mujahadah dan kecerdasan emosional dapat dipahami sebagai
sinergi antara pengendalian spiritual dan pengendalian emosional. Keduanya menuntun
manusia untuk memiliki keseimbangan antara hati, pikiran, dan tindakan. Beberapa
penelitian empiris menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah berpengaruh nyata terhadap
peningkatan kecerdasan emosional, terutama dalam konteks pendidikan pesantren.

Penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Sodiqin dan Husnul Haq (2023) di Pondok
Pesantren Nurul Falah Temanggung, misalnya, menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah

4 Siddhant Mishra & Arti Tiwari, “Spirituality in Human Resource Management & Recruitment,’
International Journal for Multidisciplinary Research (2024),

15 Adeel Ahmed, Mohd Anuar Arshad, A. Mahmood & S. Akhtar, “Holistic Human Resource Development:
Balancing the Equation through the Inclusion of Spiritual Quotient,” Journal of Human Values 22
(2016): 165-179,

16 Rumpa Neogi & Komal Raj, “Spirituality: A Path Towards Sustainable Human Resource Planning,” The
Business and Management Review (2023),

17 Daniel Goleman, Emotional Intelligence (New York: Bantam Books, 1995), hlm. 43-45.

475



rutin mampu meningkatkan kemampuan santri dalam mengelola emosi, membentuk empati,
serta memperkuat rasa tanggung jawab. Santri yang mengikuti kegiatan tersebut secara
konsisten mampu menenangkan diri, tidak mudah marah, dan memiliki ketahanan terhadap
frustrasi. Proses mujahadah di pesantren tersebut dilakukan melalui metode Zero Mind
Process (pembersihan pikiran dan hati) serta Mental Building (pembinaan mental), yang
pada dasarnya sejalan dengan prinsip self-regulation dalam teori kecerdasan emosional'®,

Penelitian lain oleh M. Choiri dan rekan-rekannya (2024) menegaskan bahwa praktik
mujahadah dan istighosah di Pondok Pesantren Raudhatul Ulum Bojonegoro berperan
penting dalam menumbuhkan kestabilan spiritual sekaligus emosional. Kegiatan ini
menggabungkan pembinaan lahiriah seperti pengajaran dan pengarahan dengan pembinaan
batiniah berupa doa, zikir, dan mujahadah. Hasilnya, santri mengalami peningkatan
ketenangan, kesabaran, dan empati sosial.'?

Selanjutnya, penelitian oleh Agis Hidayatulloh dan Fathin Anjani Hilman (2024)
menyoroti praktik bimbingan zikir melalui mujahadah di Pondok Pesantren Darussalam
sebagai sarana meningkatkan kecerdasan spiritual sekaligus emosional. Santri yang
mengikuti program ini menunjukkan perubahan nyata dalam perilaku, seperti meningkatnya
tanggung jawab, kejelasan tujuan hidup, serta pengendalian diri yang lebih baik dalam
menghadapi masalah?’.

Korelasi mujahadah dan kecerdasan emosional juga terlihat dalam strategi pendidikan
Islam. Lutfianti Fadilah dan Adi Wijaya (2022) menemukan bahwa guru Pendidikan Agama
Islam (PAI) menggunakan pendekatan riyadah dan mujahadah untuk membentuk
kecerdasan emosional siswa. Metode ini membantu siswa mengenali emosi diri, mengelola
dorongan nafsu, dan menumbuhkan empati melalui latithan spiritual yang
berkesinambungan?!.

Selain itu, Fatimah Abdullah (2022) dalam kajiannya tentang kecerdasan emosional
dan spiritual Nabi Muhammad SAW menunjukkan bahwa teladan Rasulullah
mencerminkan integrasi sempurna antara mujahadah spiritual dan pengendalian emosi.
Beliau dikenal mampu menahan amarah, menunjukkan empati tinggi, dan tetap tenang
dalam situasi sulit menjadi model ideal bagi pengembangan kecerdasan emosional berbasis
nilai-nilai Islam°.

Dengan demikian, mujahadah bukan sekadar ritual spiritual, tetapi merupakan latihan
sistematis dalam mengelola diri dan emosi. la membentuk pribadi yang sabar, empatik, dan
stabil secara psikologis. Dalam perspektif Islam, kecerdasan emosional sejati lahir dari hati
yang bersih melalui mujahadah yang berkelanjutan. Integrasi keduanya menjadi dasar
penting dalam pembentukan karakter manusia yang utuh baik secara spiritual maupun
emosional.

4. Mujahadah sebagai Ketahanan Moral SDM

Dalam era globalisasi yang sarat dengan kompetisi dan hedonisme, ketahanan moral

menjadi kebutuhan mendasar bagi SDM. Mujahadah menanamkan kesadaran untuk

18 Ahmad Sodiqin & Husnul Haq, “Manifestation of Mujahadah on the Cultivation of Emotional Intelligence
of Santri Ponpes Nurul Falah Temanggung,” Amorti: Jurnal Studi Islam Interdisipliner (2023)

9 M. Choiri, Denny Nurdiansyah & Auliyaur Rokhim, “Pendampingan Mujahadah dan Istighosah untuk
Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Keagamaan Santri dan Masyarakat,” ABIDUMASY Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat (2024),

20 Agis Hidayatulloh & Fathin Anjani Hilman, “Bimbingan Zikir Dalam Meningkatkannya Kecerdasan
Spiritual Santri Melalui Mujahadah,” Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan, Konseling, dan
Psikoterapi Islam (2024),

2 Lutfianti Fadilah & Adi Wijaya, “PAI Teacher’s Strategy in Developing Student’s Emotional Intelligence,”
Journal of Contemporary Islamic Education (2022),

476



menahan diri dari perilaku koruptif, manipulatif, dan tidak etis. Reave menemukan bahwa
spiritualitas yang diinternalisasi dalam kepemimpinan berpengaruh signifikan terhadap
integritas dan empati dalam organisasi.?> Dengan demikian, mujahadah Al-Qur’an dapat
diintegrasikan dalam pendidikan karakter dan manajemen SDM untuk melahirkan
pemimpin yang beretika dan visioner.

Dalam perspektif Islam, mujahadah merupakan upaya sungguh-sungguh seorang
hamba untuk melawan hawa nafsu dan membersihkan hati dari sifat-sifat tercela. Ajaran ini
tidak hanya memiliki makna spiritual, tetapi juga moral dan sosial. Mujahadah menjadi
proses pembentukan karakter dan ketahanan moral yang kokoh bagi manusia dalam
menghadapi tantangan kehidupan modern yang penuh tekanan, godaan, dan relativisme
nilai.

Konsep ketahanan moral (moral resilience) dalam psikologi modern menggambarkan
kemampuan seseorang untuk tetap berpegang pada prinsip etis, meskipun menghadapi
tekanan emosional atau lingkungan yang merusak integritas moral. Dalam konteks Islam,
ketahanan moral ini diperkuat melalui latihan spiritual seperti mujahadah, riyadhah, dan
tazkiyatun nafs, yang menuntun manusia agar mampu menahan diri dari kejahatan, menjaga
kesadaran etis, dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT.

Muhammad Amri dan rekan-rekannya (2022) menjelaskan bahwa mujahadah
berfungsi sebagai “jembatan spiritual” dalam etika tasawuf, yakni sarana penyucian diri dan
penyeimbang antara aspek lahiriah (exoteric) dan batiniah (esoteric) kehidupan. Melalui
mujahadah, seseorang belajar mengenal dirinya, memahami keterbatasan, dan menjaga
keaslian kemanusiaannya di tengah dunia materialistik. Proses ini menjadi benteng moral
agar manusia tidak terjebak dalam egoisme dan kehilangan arah spiritual?.

Sementara itu, penelitian Lailatul Maghfiroh (2020) di Pondok Pesantren Tarbiyatul
Islam Al-Falah Salatiga menunjukkan bahwa kegiatan mujahadah memiliki peran
signifikan dalam membentuk karakter santri yang berakhlak dan tahan terhadap godaan
moral. Melalui mujahadah, para santri dilatih untuk mengendalikan diri, memperkuat niat,
dan menanamkan nilai-nilai spiritual seperti kesabaran, kejujuran, dan keikhlasan**

Penelitian yang dilakukan oleh Mokhamat Khadik Badriyan dan kolega (2024) juga
menemukan bahwa mujahadah bukan sekadar rutinitas ibadah, tetapi merupakan proses
pendidikan karakter yang menyeluruh. Aktivitas ini mengembangkan aspek spiritual, sosial,
dan psikologis secara bersamaan, membentuk individu yang konsisten, tangguh, dan
memiliki integritas moral tinggi. Dalam konteks SDM, hasil penelitian ini mengindikasikan
bahwa mujahadah dapat dijadikan sebagai model pelatihan moral bagi karyawan atau
pelajar di lingkungan pendidikan Islam?’.

Konsep ketahanan moral yang selaras dengan mujahadah juga tercermin dalam ajaran
Imam Al-Ghazali. Beliau menekankan pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) melalui
proses muhasabah (introspeksi), riyadhah (latihan dir1), dan mujahadah (perjuangan
spiritual). Ketiga proses ini, bila diterapkan secara konsisten, akan menghasilkan pribadi
yang berakhlak karimah, memiliki kesadaran moral yang tinggi, dan mampu menghadapi

22 Linda Reave, “Spiritual Values and Leadership: A Review of the Evidence,” The Leadership Quarterly 16,
no. 5 (2005): him. 672.

23 Muhammad Amri, La Ode Ismail Ahmad & Risna Mosiba, “Social Restrictions: Mujahadah as a Spiritual
Bridge in Sufistic Ethics in the Pandemic Era,” Jurnal Diskursus Islam (2022),

24 Lailatul Maghfiroh, “Penanaman Nilai Spiritualitas Melalui Mujahadah Nihadlul Mustaghfirin terhadap
Pembentukan Karakter Santri Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah Salatiga,” Spiritualita
(2020),

25 Mokhamat Khadik Badriyan, Nur Hidayat & Mirzon Daheri, “Pembentukan Karakter Religius Santri dalam
Kegiatan Mujahadah,” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia (2024).

477



ujian hidup dengan sabar dan istiqgamah?®.

Lebih jauh, Azimah Abdullah dan Mohd Farid Mohd Sharif (2019) menjelaskan
bahwa mujahadah al-nafs merupakan bagian dari pembentukan kepribadian Islam yang
tahan terhadap pengaruh eksternal. Mereka menyebut bahwa tazkiyah dan mujahadah
melahirkan pribadi yang kuat secara moral karena senantiasa berorientasi pada nilai-nilai
ilahiah dalam mengambil keputusan. Dalam konteks pengembangan SDM, hal ini sangat
relevan untuk membangun individu yang beretika, bertanggung jawab, dan resilien terhadap
tekanan dunia kerja®’.

Dari sudut pandang pendidikan moral modern, konsep ketahanan moral memiliki
kesamaan dengan apa yang disebut “virtue ethics” atau pendidikan kebajikan. Para ahli
seperti Tiziana Sala Defilippis (2019) memandang moral resilience sebagai bentuk
kebajikan yang menjaga manusia dari dua ekstrem: kelemahan moral dan kekakuan etis.
Dalam Islam, keseimbangan ini tercapai melalui mujahadah, karena ia menuntun individu
untuk tegas pada kebenaran tanpa kehilangan empati dan kebijaksanaan?®.

Dengan demikian, mujahadah dapat dipandang sebagai fondasi spiritual bagi
ketahanan moral SDM modern. Melalui pembiasaan mujahadah, manusia belajar menahan
diri dari dorongan negatif, memperkuat integritas, serta menumbuhkan kesadaran etis dan
tanggung jawab sosial. Ketika nilai-nilai ini diintegrasikan dalam pembinaan SDM, baik di
lembaga pendidikan maupun dunia kerja, akan lahir manusia yang bukan hanya cerdas
secara intelektual, tetapi juga tangguh secara moral dan spiritual.

KESIMPULAN

Mujahadah Al-Qur’an merupakan pendekatan spiritual yang efektif dalam membentuk
SDM unggul dan bermoral. Nilai-nilai seperti kesabaran, keikhlasan, disiplin, dan kejujuran
menjadi pilar penting dalam menciptakan karakter pekerja Islami.

Dengan menanamkan semangat mujahadah dalam dunia pendidikan, organisasi, dan
kepemimpinan, diharapkan tercipta SDM yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga matang secara spiritual dan moral..

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an dan Tafsir:

Al-Baghawi. Ma ‘alim at-Tanzil. Juz 6, hal. 212.

Al-Ghazali. Ihya’ ‘Ulim ad-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, Jilid 3, Bab “Riyadah an-Nafs wa
Mujahadatuha.”

Al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990.

Al-Qur’an al-Karim.

Al-Qurtubt. Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Juz 13, hal. 365.

As-Sa‘d1. Taisir al-Karim ar-Rahman fi Tafsir Kalam al-Manan. Hal. 668.

Ibnu ‘Ajibah. Al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qur’an al-Majid. Juz 2, hal. 407.

Ibnu Katsir. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azhim. Juz 6.

Ibn Manzur. Lisan al- ‘Arab. Juz 11. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Raghib al-Asfahani. AI-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Beirut: Dar al-Qalam, tanpa tahun.

QS. Al-*Ankabut [29]: 69.

26 “Implementation of the Concept of Tazkiyat al-Nafs Imam Al-Ghazali in the Cultivation of Student Moral
Education at The Al-Aly Bojonegoro Modern Islamic Boarding School,” Al Ulya: Jurnal Pendidikan
Islam (2025),

27 Azimah Abdullah & Mohd Farid Mohd Sharif, “The Concept of Islamic Personality and Spiritual
Development,” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences (2019),

28 Tiziana M. L. Sala Defilippis, K. Curtis & A. Gallagher, “Conceptualising Moral Resilience for Nursing
Practice,” Nursing Inquiry (2019),

478



Klasik Dan Teori Umum:

Asmaran, A. S. Pengantar Studi Tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002.

Goleman, Daniel. Emotional Intelligence. New  York: Bantam Books, 1995.
Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017.

Reave, Linda. “Spiritual Values and Leadership: A Review of the Evidence.” The Leadership
Quarterly 16, no. 5 (2005): 655-687.

Zohar, Danah & Ian Marshall. Spiritual Capital: Wealth We Can Live By. London: Bloomsbury,
2000.

Penelitian Dan Jurnal Akademik:

Abdullah, Azimah, dan Mohd Farid Mohd Sharif. “The Concept of Islamic Personality and Spiritual
Development.” International Journal of Academic Research in Business and Social Sciences
(2019).

Ahmed, Adeel, Mohd Anuar Arshad, A. Mahmood, dan S. Akhtar. “Holistic Human Resource
Development: Balancing the Equation through the Inclusion of Spiritual Quotient.” Journal
of Human Values 22 (2016): 165—179.

Amri, Muhammad, La Ode Ismail Ahmad, dan Risna Mosiba. “Social Restrictions: Mujahadah as a
Spiritual Bridge in Sufistic Ethics in the Pandemic Era.” Jurnal Diskursus Islam (2022).

Badriyan, Mokhamat Khadik, Nur Hidayat, dan Mirzon Daheri. “Pembentukan Karakter Religius
Santri dalam Kegiatan Mujahadah.” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia (2024).

Choiri, M., Denny Nurdiansyah, dan Auliyaur Rokhim. “Pendampingan Mujahadah dan Istighosah
untuk Meningkatkan Kecerdasan Spiritual Keagamaan Santri dan Masyarakat.”
ABIDUMASY: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat (2024).

Defilippis, Tiziana M. L. Sala, K. Curtis, dan A. Gallagher. “Conceptualising Moral Resilience for
Nursing Practice.” Nursing Inquiry (2019).

Fadilah, Lutfianti, dan Adi Wijaya. “PAI Teacher’s Strategy in Developing Student’s Emotional
Intelligence.” Journal of Contemporary Islamic Education (2022).

Hidayatulloh, Agis, dan Fathin Anjani Hilman. “Bimbingan Zikir dalam Meningkatkannya
Kecerdasan Spiritual Santri Melalui Mujahadah.” Irsyad: Jurnal Bimbingan, Penyuluhan,
Konseling, dan Psikoterapi Islam (2024).

Implementation of the Concept of Tazkiyat al-Nafs Imam Al-Ghazali in the Cultivation of Student
Moral Education at The Al-Aly Bojonegoro Modern Islamic Boarding School.” Al Ulya:
Jurnal Pendidikan Islam (2025).

Maghfiroh, Lailatul. “Penanaman Nilai Spiritualitas Melalui Mujahadah Nihadlul Mustaghfirin
terhadap Pembentukan Karakter Santri Pondok Pesantren Tarbiyatul Islam Al-Falah Salatiga.”
Spiritualita (2020).

Mishra, Siddhant, dan Arti Tiwari. “Spirituality in Human Resource Management & Recruitment.”
International Journal for Multidisciplinary Research (2024).

Neogi, Rumpa, dan Komal Raj. “Spirituality: A Path Towards Sustainable Human Resource
Planning.” The Business and Management Review (2023).

Nuha, U. “Human Resource Development Based on Spirituality in Islamic Financial Institutions.”
FALASIFA: Jurnal Studi Keislaman (2023).

Sodiqin, Ahmad, dan Husnul Haq. “Manifestation of Mujahadah on the Cultivation of Emotional
Intelligence of Santri Ponpes Nurul Falah Temanggung.” Amorti: Jurnal Studi Islam
Interdisipliner (2023).

479



