
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin 
Vol 9 No. 10 Oktober 2025 

eISSN: 2118-7451 
 

 

228 
 
 
 

JEJAK AWAL MASUKNYA ISLAM DI SINGAPURA 

 
Mega Puspita1, Selviana2, Ellya Roza3 

 puspitamega548@gmail.com1 , selviana2704@gmail.com2 , ellya.roza@uin-suska.ac.id3  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas jejak awal masuk dan berkembangnya Islam di Singapura sejak masa Temasek 

hingga era modern. Melalui jalur perdagangan maritim, Islam hadir secara damai melalui interaksi 

sosial, dakwah, dan perkawinan campuran, serta diperkuat oleh pengaruh Kesultanan Melayu-Islam, 

khususnya Melaka. Tokoh-tokoh penting seperti Syed Omar bin Ali Aljunied dan Syed Abu Bakar 

bin Taha Alsagoff berperan besar dalam membangun masjid, lembaga pendidikan, dan sistem wakaf 

yang memperkokoh identitas Muslim. Keberadaan masjid tua, madrasah, serta lembaga resmi seperti 

MUIS menjadi bukti bahwa Islam telah berakar kuat dalam masyarakat Singapura. Penelitian ini 

menegaskan bahwa Islam di Singapura tidak hanya membentuk aspek keagamaan, tetapi juga 

berfungsi sebagai pilar budaya, sosial, dan pendidikan dalam kehidupan multikultural negara 

tersebut. 

Kata Kunci: Sejarah, Islam, Singapura, Masjid Omar, Kampong Melaka. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Islam memiliki jejak panjang dalam sejarah Singapura meskipun wilayah ini relatif 

kecil dibandingkan dengan pusat-pusat Islam lain di Asia Tenggara. Letaknya yang strategis 

di jalur perdagangan internasional menjadikan Singapura sebagai tempat persinggahan 

penting bagi pedagang dari berbagai wilayah, termasuk dari Arab, India, dan Kepulauan 

Melayu. Kehadiran para pedagang Muslim inilah yang membuka jalan bagi masuknya 

ajaran Islam ke Singapura sejak masa awal. Mereka tidak hanya membawa barang 

dagangan, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan yang melekat 

dalam kehidupan sehari-hari mereka (Abdullah & Hassan, 2021). 

Proses awal penyebaran Islam di Singapura erat kaitannya dengan jaringan 

perdagangan maritim. Aktivitas perdagangan yang intensif membuat interaksi sosial dan 

budaya semakin luas, sehingga nilai-nilai Islam dapat terserap secara perlahan. Islam tidak 

datang melalui paksaan, melainkan melalui interaksi damai yang terjalin di pasar, 

pelabuhan, dan permukiman. Hal ini menjadikan ajaran Islam diterima sebagai bagian dari 

kehidupan masyarakat setempat. 

Kedatangan Islam di Singapura juga tidak bisa dilepaskan dari pengaruh kerajaan-

kerajaan Melayu Islam di kawasan sekitarnya. Sebelum Singapura menjadi koloni Inggris, 

wilayah ini sudah berada dalam lingkup pengaruh Kesultanan Johor-Riau yang beragama 

Islam. Tradisi Islam sudah melekat dalam kehidupan masyarakatnya, baik dalam adat, 

bahasa, maupun sistem sosial. Kehidupan keagamaan masyarakat Singapura sejak awal 

sudah mendapat warna kuat dari pengaruh kesultanan tersebut (Yola & Tiyas, 2022). 

Bahasa Melayu berperan penting dalam memperkuat penyebaran Islam di Singapura. 

Bahasa ini bukan hanya sebagai alat komunikasi perdagangan, tetapi juga sebagai medium 

penyampaian ajaran Islam. Kitab-kitab berbahasa Melayu dan dakwah yang menggunakan 

bahasa lokal membuat Islam semakin mudah dipahami dan diterima oleh masyarakat. Maka, 

Islam bukanlah hal asing bagi komunitas Melayu di Singapura sejak awal terbentuknya. 

Peran pedagang Muslim dalam memperkenalkan ajaran Islam di Singapura sangat 

besar. Mereka tidak hanya berdagang, tetapi juga mendirikan masjid-masjid sederhana 

sebagai pusat ibadah dan perkumpulan komunitas Muslim. Masjid-masjid awal ini memiliki 

mailto:allikamaulya@upi.edu1
mailto:selviana2704@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uin-suska.ac.id3


229 
 
 
 

fungsi ganda, yaitu sebagai tempat shalat sekaligus pusat pendidikan agama. Dari masjid 

inilah lahir tradisi keilmuan Islam yang berkembang di Singapura (Amin, 2023). 

Selain perdagangan, perkawinan campuran juga memperkuat posisi Islam di 

Singapura. Banyak pedagang Muslim yang menikah dengan penduduk setempat, sehingga 

membentuk keluarga baru yang beridentitas Muslim. Perkawinan ini mempercepat proses 

islamisasi karena nilai-nilai Islam diwariskan kepada generasi berikutnya. Dengan 

demikian, komunitas Muslim semakin tumbuh dan berkembang. 

Dakwah menjadi sarana lain yang penting dalam penyebaran Islam di Singapura. 

Ulama dari Arab, India, dan Nusantara turut serta menyebarkan Islam melalui ceramah, 

pengajaran, dan keteladanan. Metode dakwah yang damai, penuh hikmah, dan menghargai 

budaya lokal membuat Islam diterima secara luas. Dakwah tidak hanya dilakukan di masjid, 

tetapi juga melalui pendidikan informal di rumah dan komunitas (Zulkifli et al., 2023). 

Selain ulama, tokoh agama lokal juga berperan dalam memperkokoh ajaran Islam di 

Singapura. Mereka menerjemahkan ajaran Islam agar sesuai dengan konteks kehidupan 

masyarakat setempat. Dengan demikian, Islam tidak hanya menjadi agama ritual, tetapi juga 

pedoman moral dalam kehidupan sehari-hari. Pengaruh dakwah ini masih terasa hingga 

sekarang dalam praktik keagamaan masyarakat Muslim Singapura. 

Kehadiran kolonial Inggris pada abad ke-19 membawa tantangan baru bagi 

perkembangan Islam di Singapura. Inggris mengutamakan pembangunan kota modern 

dengan orientasi sekuler, namun mereka tetap mengakui keberadaan komunitas Muslim. 

Pemerintah kolonial bahkan memberi ruang bagi pembangunan masjid dan lembaga 

pendidikan Islam. Hal ini membuat Islam tetap bertahan di tengah arus modernisasi dan 

kolonialisme (Pratama et al., 2023). 

Dalam masa kolonial, umat Islam Singapura mendirikan berbagai institusi 

keagamaan. Madrasah, lembaga sosial, dan organisasi keagamaan lahir untuk menjawab 

kebutuhan masyarakat Muslim. Institusi ini berfungsi sebagai sarana mempertahankan 

identitas Islam sekaligus menjawab tantangan modern. Hingga kini, madrasah dan masjid 

yang lahir di masa kolonial masih menjadi pilar penting dalam kehidupan Muslim 

Singapura. 

Jejak awal perkembangan Islam di Singapura menunjukkan bahwa agama ini bukan 

hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, melainkan juga sebagai pembentuk identitas 

budaya. Nilai-nilai Islam membentuk pola pikir, tradisi, dan interaksi sosial masyarakat 

Melayu Singapura. Hal ini membuat Islam memiliki kedudukan penting dalam sejarah 

bangsa, meskipun Singapura kini dikenal sebagai negara multikultural. 

Hingga era modern, masyarakat Muslim Singapura terus menjaga warisan tersebut 

dengan mengembangkan kehidupan beragama yang harmonis. Islam tetap tumbuh sebagai 

bagian dari identitas nasional, sekaligus terbuka terhadap pengaruh global. Sejarah ini 

membuktikan bahwa perkembangan Islam di Singapura berakar kuat dari tradisi lokal, 

namun mampu beradaptasi dengan perubahan zaman (Abdullah & Hassan, 2021). 

Penekanan utama dalam artikel ini terletak pada aspek yang belum banyak dikaji 

dalam artikel-artikel sebelumnya. Hal ini menunjukkan adanya kontribusi baru yang 

ditawarkan artikel ini, baik dalam bentuk perspektif, data, maupun analisis yang lebih 

mendalam. Dengan demikian, artikel ini tidak sekadar mengulang pembahasan yang telah 

ada, tetapi memberikan sudut pandang berbeda yang dapat memperkaya wacana akademik 

di bidang terkait. 

Oleh karena itu, artikel ini dapat dijadikan sebagai tambahan referensi yang relevan 

dalam memahami topik yang dibahas. Kehadirannya memperluas cakupan kajian dan 

membuka ruang bagi penelitian lebih lanjut yang mungkin belum tersentuh oleh penelitian 



230 
 
 
 

sebelumnya. Dengan menyoroti aspek yang belum dieksplorasi secara memadai, artikel ini 

memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan ilmu pengetahuan. 

 

METODE 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif historis sebagai kerangka 

utama, dengan tujuan memahami jejak awal perkembangan Islam di Singapura melalui 

analisis data masa lalu. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan karakteristik data 

sejarah yang bersifat naratif, dokumen, dan literatur lama, sebagaimana yang digambarkan 

dalam studi Historical Approaches in Islamic Studies oleh Abdillah (2023) yang mengkaji 

paradigma, sumber historis, dan tradisi intelektual dalam studi Islam secara historis. Studi 

tersebut menekankan bahwa pendekatan sejarah tidak hanya mengumpulkan fakta, tetapi 

juga mempertimbangkan konteks sosial, politik, dan budaya yang melatarbelakangi sumber 

tersebut. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dan dokumentasi arsip. Studi 

pustaka mencakup literatur primer (misalnya dokumen kolonial, catatan kerajaan Melayu, 

manuskrip lama) serta literatur sekunder (artikel jurnal mutakhir, buku sejarah, tesis) yang 

relevan dengan tema Islam di Singapura. Literatur terkini terkait metodologi sejarah dan 

Islamisasi di Asia Tenggara seperti “Analisis Sejarah Masuk dan Berkembangnya Islam di 

Kawasan Asia Tenggara” (Rahayu et al., 2023) dan Membangun Metodologi Penelitian 

Sejarah untuk Pengembangan Islamic Studies (Bakri & Naj’ma, 2023) menyediakan contoh 

penggunaan sumber sejarah dan triangulasi antar teori dalam analisis sejarah.  

Untuk analisis data, penelitian ini akan menerapkan kritik sumber (source criticism), 

hermeneutika, dan interpretasi historis. Kritik sumber digunakan untuk menjamin 

keotentikan dan keabsahan dokumen sejarah, membedakan antara fakta yang bisa dipercaya 

dan yang perlu divergence. Hermeneutika digunakan untuk menafsirkan teks-tesk lama 

dalam konteks budaya dan sosial masa lalu, sebagaimana disorot dalam penelitian 

methodological transformations dalam studi Islam kontemporer yang menekankan integrasi 

pendekatan tekstual-historis dengan konteks modern. Interpretasi historis melibatkan 

penjajakan perbandingan antar sumber, seperti catatan kolonial, catatan lokal Melayu, dan 

sumber asing, sehingga bisa dilihat perkembangan Islam tidak hanya dari satu perspektif 

saja. 

Selain itu, penelitian ini akan melakukan triangulasi sumber dan teori untuk 

memperkuat validitas hasil. Triangulasi sumber dilakukan dengan memperbandingkan 

berbagai jenis dokumen — jurnal modern, arsip kolonial, literatur kerajaan Melayu, dan 

dokumen lisan atau tradisi lokal bila tersedia. Triangulasi teori melibatkan penggunaan 

teori-teori sejarah Islam dan teori Islamisasi modern seperti yang dibahas dalam Rethinking 

Islamization in Southeast Asia: Historical Dynamic… oleh Fadhil & Imtyas (2024). Dengan 

cara ini, penelitian dapat mengurangi bias sumber dan memperkaya pemahaman konteks 

serta dinamika penyebaran Islam. 

Tahap akhir adalah penyusunan historiografi dan narasi kronologis yang sistematis. 

Berdasarkan metodologi mutakhir, hasil analisis akan disajikan dalam bentuk deskripsi yang 

runtut berdasarkan waktu (kronologi), perkembangan institusi, dakwah, peran pedagang, 

interaksi dengan kekuasaan lokal dan kolonial. Narasi akan memperhatikan korelasi antar 

faktor (ekonomi, budaya, politik) serta dampaknya terhadap identitas muslim di Singapura. 

Kesimpulan akan ditarik dengan refleksi kritis — mengevaluasi bagaimana sumber dan 

metode mempengaruhi pemahaman, serta menunjukkan kekosongan penelitian yang 

mungkin muncul. 

 



231 
 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Sejarah masuknya islam di Singapura 

Islam diperkirakan mulai hadir di wilayah yang kini menjadi Singapura sejak masa 

awal perdagangan maritim di Asia Tenggara. Singapura (atau dulu dikenal sebagai Tumasik 

/ Temasek) yang terletak di ujung Semenanjung Melayu yang strategis untuk pelayaran dan 

pelabuhan, sehingga menjadi persinggahan bagi para pedagang dari Arab, Persia, India, dan 

Nusantara. (“Tumasik: Sejarah Awal Islam di Singapura (1200-1511 M)” oleh Asep 

Saefullah.) 

Posisi strategis Tumasik (Singapura) di jalur perdagangan internasional 

menjadikannya salah satu pusat penting penyebaran Islam di Asia Tenggara, karena menjadi 

tempat singgah bagi para pedagang dari berbagai wilayah dunia yang turut membawa 

pengaruh Islam.(Petra Weyland)  Kondisi ini menjadikan Tumasik tidak hanya berperan 

sebagai pusat perdagangan, tetapi juga sebagai tempat pertukaran budaya dan agama 

antarbangsa. Melalui interaksi dagang dan hubungan sosial, ajaran Islam pun menyebar 

secara damai dan perlahan ke masyarakat setempat. 

Kedatangan Islam di Tumasik (Singapura) memiliki beberapa pandangan dari para 

ahli sejarah. Menurut Azmi, Islam telah hadir sejak abad pertama Hijriah, bertepatan dengan 

kedatangan para pedagang Arab yang menyebarkan ajaran Islam di wilayah gugusan 

kepulauan Melayu. Sementara itu, Fatimi berpendapat bahwa Islam mulai masuk sekitar 

abad ke-8 Hijriah atau abad ke-14 Masehi, didukung oleh penemuan batu bersurat di 

Trengganu yang bertanggal 702 H (1302 M). Adapun Majul menyatakan bahwa proses 

Islamisasi baru terjadi pada abad ke-15 atau ke-16 Masehi, meskipun pendapat ini dianggap 

kurang kuat karena terdapat bukti arkeologis, seperti batu nisan di Tanjung Inggris, Kedah, 

yang menunjukkan adanya pengaruh Islam jauh lebih awal, yaitu sejak abad pertama 

Hijriah.(Agus Hairi, 2025)  

Kemungkinan besar Islam mulai masuk ke wilayah Temasek antara abad ke-8 hingga 

ke-11 Masehi, seiring meningkatnya aktivitas perdagangan laut dengan negara-negara di 

Timur Tengah dan Persia. Para pedagang Muslim tidak sekadar singgah, melainkan 

sebagian menetap dan membentuk komunitas permanen di pesisir. Kehadiran mereka 

membawa pengaruh agama, budaya, dan praktik sosial yang secara bertahap memengaruhi 

masyarakat lokal. Dengan demikian, periode ini menandai awal interaksi Islam dengan 

komunitas Temasek sebelum terbentuknya struktur sosial yang lebih terorganisir. 

Nama Temasek yang tercatat dalam literatur Cina dan prasasti menegaskan bahwa 

kota ini merupakan pelabuhan strategis dalam jalur perdagangan antar pulau dan lintas 

benua. Posisi ini menjadikan Temasek sebagai titik pertemuan berbagai budaya dan agama, 

termasuk pengaruh Hindu-Buddha dari Sriwijaya dan Majapahit. Dominasi kedua kerajaan 

tersebut pada abad ke-7 hingga abad ke-14 turut membentuk struktur politik, sosial, dan 

budaya masyarakat lokal. Kondisi ini kemudian memfasilitasi masuknya Islam, baik melalui 

interaksi perdagangan maupun kontak budaya dengan pedagang dan ulama Muslim. 

Pada abad ke-14 dan ke-15, Islam mulai menunjukkan perkembangan yang lebih 

terstruktur ketika Kesultanan Melaka memperluas pengaruhnya hingga wilayah Temasek. 

Kesultanan Melaka berperan sebagai pusat penyebaran Islam di Nusantara, sehingga 

wilayah pesisir Semenanjung Melayu, termasuk Temasek atau Singapura, turut menerima 

pengaruhnya. Pengaruh ini tidak hanya terlihat dalam praktik keagamaan, tetapi juga 

menyentuh aspek adat istiadat, penggunaan bahasa Melayu, dan pembentukan institusi 

sosial. Dengan demikian, periode ini menjadi tonggak penting dalam konsolidasi Islam 

sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat pesisir. 

Peralihan kekuasaan dari Sriwijaya, Majapahit, hingga Kesultanan Melaka membawa 



232 
 
 
 

perubahan signifikan dalam pola interaksi antara komunitas pendatang dan masyarakat 

lokal. Perubahan ini menciptakan ruang bagi Islam untuk diterima lebih luas sebagai bagian 

dari kehidupan sosial dan budaya. Sebagai agama yang dibawa oleh pedagang dan penguasa, 

Islam mulai memperoleh legitimasi sosial serta pengakuan politik dalam struktur 

masyarakat. Hal ini menjadi fondasi penting bagi penyebaran ajaran Islam yang lebih 

terorganisir di wilayah pesisir dan kota pelabuhan. 

Selama masa dominasi Kesultanan Melaka, Islam berkembang lebih dari sekadar 

praktik ritual, melainkan mulai melembaga dalam struktur sosial masyarakat Melayu di 

pesisir. Kehadiran golongan ulama dan tokoh keagamaan memperkuat penanaman nilai-

nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Penyebaran ajaran dilakukan melalui madrasah 

informal, pesantren, dan melalui pernikahan antar etnis yang memfasilitasi integrasi budaya 

dan agama. Selain itu, penghormatan terhadap tradisi sufisme mulai tampak, menandai 

adanya akulturasi spiritual yang memperkaya praktik keagamaan masyarakat. 

Kedatangan kolonial Inggris pada abad ke-19 membawa dinamika baru bagi 

komunitas Muslim di Singapura. Meskipun kebijakan kolonial umumnya bersifat sekuler 

dan berfokus pada administrasi serta pembangunan kota, pemerintah Inggris tetap 

memberikan ruang bagi pendirian institusi keagamaan Islam, seperti masjid dan madrasah. 

Pemberian ruang ini memungkinkan umat Islam mempertahankan praktik keagamaan dan 

identitas komunitasnya di tengah modernisasi dan pengaruh kolonial. Dengan demikian, 

meski berada di bawah kekuasaan asing, kehidupan keagamaan Muslim tetap dapat 

berkembang secara terbatas namun signifikan. 

Masuknya Islam pada masa kolonial di Singapura juga didorong oleh migrasi Muslim 

dari India dan Nusantara, yang datang untuk bekerja sebagai pedagang, pekerja, atau 

personel administrasi kolonial. Kehadiran mereka memperkaya keragaman komunitas 

Muslim, sehingga tidak lagi didominasi hanya oleh etnis Melayu. Selain itu, keturunan Arab 

dan warga negara asing lainnya turut membentuk jaringan sosial dan keagamaan yang lebih 

kompleks. Perkembangan ini menjadikan komunitas Muslim di Singapura lebih multietnis 

dan beragam dalam praktik keagamaan serta budaya(Asep, 2016). 

Pada periode pasca-Perang Dunia II menjelang kemerdekaan, komunitas Muslim di 

Singapura menghadapi berbagai tantangan yang kompleks, termasuk perubahan politik, 

proses modernisasi, pembangunan negara, serta pergeseran struktur sosial dan ekonomi. 

Kondisi ini menuntut umat Islam untuk menyesuaikan diri dengan dinamika baru tanpa 

kehilangan identitas keagamaan dan sosialnya. Meski berada dalam tekanan perubahan, 

umat Muslim tetap berupaya menjaga keberlanjutan institusi keagamaan melalui madrasah, 

masjid, dan organisasi komunitas. Upaya tersebut memastikan bahwa kehidupan keagamaan 

dan solidaritas sosial tetap terpelihara di tengah transformasi masyarakat yang pesat. 

Singapura resmi merdeka pada 9 Agustus 1965 setelah berpisah dari Federasi 

Malaysia, dan sejak saat itu membangun identitas sebagai negara modern yang sekuler. 

Dalam sistem kenegaraannya, agama diposisikan sebagai urusan pribadi warga negara, 

sehingga pemerintah tidak mengadopsi agama resmi. Namun, terdapat pengakuan 

konstitusional terhadap komunitas Melayu Muslim sebagai kelompok istimewa yang 

memiliki hak khusus dalam aspek budaya, sosial, dan keagamaan. Kebijakan ini 

mencerminkan upaya pemerintah menjaga keseimbangan antara prinsip sekularisme negara 

dengan penghormatan terhadap identitas etnis dan keagamaan masyarakat Melayu Muslim 

(Noor Aisha, 2019). 

Setelah kemerdekaan, pemerintah Singapura menerapkan kebijakan yang terstruktur 

dalam mengelola hubungan antaragama dan antaretnis. Regulasi yang jelas diberlakukan 

terhadap aktivitas keagamaan, termasuk pengelolaan masjid, penyelenggaraan madrasah, 



233 
 
 
 

serta sistem pengajaran Islam agar sesuai dengan standar nasional. Langkah ini bertujuan 

menjaga keseimbangan antara kebebasan beragama dengan kepentingan negara yang 

menekankan stabilitas sosial. Dengan demikian, pemerintah mendorong integrasi sosial dan 

keharmonisan masyarakat multikultural tanpa mengabaikan hak-hak komunitas Muslim. 

Majlis Ugama Islam Singapura (MUIS) merupakan lembaga resmi yang berperan 

penting dalam mengatur kehidupan umat Islam di Singapura. Lembaga ini bertanggung 

jawab atas pengelolaan urusan agama Islam, termasuk pengelolaan wakaf, pembinaan 

masjid, dan penyelenggaraan pendidikan Islam. MUIS juga berfungsi menjaga 

keharmonisan dengan menjadi jembatan antara kebijakan negara yang bersifat sekuler 

dengan kebutuhan komunitas Muslim yang tetap ingin mempertahankan identitas 

keagamaannya. Dengan peran tersebut, MUIS menjadi moderator strategis yang 

memastikan agar kepentingan umat Islam selaras dengan kepentingan nasional Singapura 

yang multikultural (Fikri, 2023). 

Perkembangan sufisme di Singapura menjadi salah satu aspek penting dalam dinamika 

sejarah Islam di negara tersebut. Walaupun Singapura merupakan negara sekuler dengan 

masyarakat yang sangat multietnis, tradisi sufi tetap mampu bertahan dan berkembang. Hal 

ini terjadi melalui peran para pedagang Muslim serta ulama tarekat yang datang dari Arab, 

India, dan Nusantara, kemudian menyesuaikan ajarannya dengan kondisi lokal. Adaptasi 

tersebut membuat tasawuf tidak hanya diterima, tetapi juga menjadi bagian dari praktik 

keagamaan yang memperkaya identitas Islam di Singapura (Haidar, 2024). 

2. Pembawa islam ke Singapura 

Islam masuk ke kepulauan Melayu, termasuk wilayah yang kini menjadi Singapura, 

melalui jalur perdagangan maritim yang menghubungkan pesisir Sumatra, Semenanjung 

Melayu, dan jaringan internasional dengan Arab serta India. Para pedagang Muslim yang 

singgah di berbagai pelabuhan tidak hanya memperdagangkan barang, tetapi juga membawa 

nilai-nilai Islam melalui interaksi sosial dan budaya dengan masyarakat setempat. Proses ini 

dikenal sebagai Islamisasi maritim, karena jalur laut menjadi medium utama dalam 

penyebaran ajaran Islam di Asia Tenggara. Hubungan dagang yang intensif antara pedagang 

Muslim dan masyarakat pesisir menjadikan proses penerimaan Islam berlangsung secara 

damai dan bertahap. Dari sinilah embrio peradaban Islam di kawasan Nusantara, termasuk 

Singapura, mulai terbentuk dan berkembang (Azra, 2004; Milner, 2011). 

Para pedagang Muslim dari Arab, Gujarat, dan Persia memainkan peran penting 

sebagai agen utama dalam penyebaran Islam di kawasan Melayu, termasuk wilayah yang 

kini menjadi Singapura. Mereka tidak hanya memperdagangkan rempah-rempah, kain, dan 

barang berharga, tetapi juga memperkenalkan ajaran Islam melalui interaksi sosial dalam 

kehidupan sehari-hari. Perkawinan campur antara para pedagang Muslim dan penduduk 

lokal menjadi sarana efektif untuk memperkuat pengaruh Islam di tengah masyarakat 

pesisir. Selain itu, mereka mendirikan permukiman permanen di pelabuhan-pelabuhan 

strategis yang kemudian berkembang menjadi pusat dakwah dan komunitas Muslim awal. 

Dengan demikian, Islam menyebar secara damai melalui hubungan sosial-ekonomi yang 

erat di kawasan maritim ini (Mawarni, Arifi, & Fatkhan, 2025) 

Wilayah pesisir di Semenanjung Melayu, khususnya Melaka pada abad ke-15, 

berkembang sebagai pusat utama penyebaran Islam di Nusantara. Kesultanan Melaka bukan 

hanya berperan sebagai pusat perdagangan internasional, tetapi juga sebagai pusat 

pendidikan dan dakwah Islam. Dari kota pelabuhan ini, ajaran Islam meluas ke berbagai 

pulau di Selat Malaka, termasuk Tumasik yang kemudian dikenal sebagai Singapura. 

Hubungan politik, ekonomi, dan budaya antara Melaka dan daerah sekitarnya mempercepat 

proses Islamisasi masyarakat pesisir. Dengan demikian, posisi strategis Melaka 



234 
 
 
 

menjadikannya jembatan penting dalam proses transformasi spiritual di Singapura. 

Kesultanan Melaka memiliki penguasa yang secara resmi memeluk Islam, sehingga 

struktur politik dan hukum kerajaan diwarnai oleh syariat dan nilai-nilai Islam. Status ini 

memperkuat legitimasi Islam di mata rakyat sekaligus mempercepat pengadopsian ajaran 

keagamaan dalam pemerintahan dan kehidupan publik. Ulama dari Arab, Persia, dan India 

kerap diundang ke Melaka untuk mengajar, berdakwah, dan menyumbang dalam 

perkembangan pendidikan Islam, menjadikan kota ini sebagai salah satu pusat intelektual 

Islam di Asia Tenggara. Pengaruh politik dan budaya Melaka kemudian merambah ke 

wilayah-wilayah pesisir sekitar, termasuk Tumasik (kemudian Singapura), baik melalui 

aliansi dagang, migrasi, maupun pertukaran budaya. Dengan demikian, kehadiran Islam di 

Singapura tidak bisa dilepaskan dari otoritas spiritual, hukum, dan budaya Melaka sebagai 

kerajaan maritim yang menjadi rujukan dalam aspek keagamaan dan pemerintahan ( Journal 

Al-Tamaddun, 2024). 

Melaka juga menjadi pintu masuk literatur Islam berbahasa Arab dan Jawi ke wilayah 

sekitarnya. Naskah-naskah keagamaan, kitab fiqh, serta karya tasawuf dibawa dan diajarkan 

di sana sebelum kemudian menyebar ke komunitas di pesisir, termasuk Tumasik. Proses ini 

membantu menciptakan basis keilmuan Islam yang lebih mapan, bukan sekadar pengaruh 

dari pedagang semata. Generasi ulama Melayu yang muncul dari Melaka kemudian 

berperan dalam dakwah lintas wilayah. Jejaring intelektual ini membuat Islam di Nusantara 

memiliki karakter kosmopolitan yang turut menyentuh Singapura. 

Selain jalur ilmu, penyebaran Islam dari Melaka ke Tumasik terjadi lewat pernikahan 

politik dan kekerabatan. Banyak bangsawan atau pedagang kaya dari Melaka yang menjalin 

ikatan dengan keluarga berpengaruh di pulau-pulau sekitarnya. Melalui ikatan sosial 

tersebut, Islam menjadi bagian dari tradisi keluarga dan komunitas yang lebih luas. 

Pengaruh ini berlangsung secara bertahap dan tanpa paksaan, sehingga penerimaan Islam 

lebih mudah diterima oleh masyarakat lokal. Tumasik, sebagai simpul perdagangan, secara 

alami ikut terserap dalam jaringan ini. 

Transformasi Islamisasi yang berawal dari Melaka akhirnya menjadikan Islam bukan 

hanya sebagai agama, melainkan juga simbol identitas regional. Identitas ini memperkuat 

solidaritas antara komunitas pesisir yang memiliki keterikatan pada Islam sebagai perekat 

budaya dan moral. Bagi Singapura, warisan Melaka menciptakan fondasi awal bagi 

komunitas Muslim yang berkembang di kemudian hari. Meskipun Singapura mengalami 

kolonialisme Inggris pada abad ke-19, pengaruh Islamisasi dari Melaka tetap menjadi 

bagian dari memori historis. Hal ini membuktikan bahwa perkembangan Islam di Singapura 

tak bisa dilepaskan dari jaringan besar yang berpusat di Melaka. 

Syed Omar bin Ali Aljunied merupakan bagian dari gelombang besar migrasi 

pedagang Hadramaut yang datang ke Asia Tenggara pada abad ke-18 dan ke-19. Para 

pedagang Hadramaut dikenal tidak hanya karena jaringan perdagangan internasional 

mereka yang luas, tetapi juga karena komitmen kuat terhadap dakwah Islam melalui 

kegiatan sosial, filantropi, dan pendidikan. Dengan modal ekonomi dan keagamaan yang 

seimbang, mereka berhasil memberikan kontribusi nyata bagi komunitas Muslim lokal. Hal 

ini tercermin dalam kiprah Syed Omar yang menggunakan kekayaannya untuk memperkuat 

identitas Islam di Singapura melalui pembangunan masjid dan lembaga pendidikan. 

Keberadaannya menegaskan bahwa komunitas Arab Hadramaut berfungsi sebagai jembatan 

budaya dan agama yang memperkaya dinamika Islam di Singapura (Fadhil & Imtyas, 2024). 

Selain membangun masjid, Syed Omar juga dikenal sebagai pendiri berbagai wakaf 

produktif yang hasilnya dimanfaatkan untuk kepentingan umat. Wakaf tersebut tidak hanya 

mendukung kegiatan ibadah, tetapi juga menopang aktivitas sosial dan pendidikan 



235 
 
 
 

masyarakat Muslim. Sistem wakaf yang dirintisnya menjadi salah satu fondasi penting bagi 

keberlanjutan dakwah Islam di Singapura hingga saat ini. Melalui pengelolaan wakaf yang 

mandiri, komunitas Muslim memperoleh sumber daya yang relatif bebas dari kontrol 

kolonial. Langkah visioner ini menunjukkan pandangan jauh ke depan Syed Omar dalam 

memastikan keberlangsungan kehidupan keagamaan dan sosial umat Islam di Singapura 

(Rahman, 2024). 

Masjid-masjid yang didirikan melalui kontribusi Syed Omar berperan sebagai pusat 

kehidupan masyarakat Muslim. Di sana, umat tidak hanya melaksanakan ibadah, tetapi juga 

berdiskusi, belajar, dan memperkuat solidaritas sosial. Masjid menjadi tempat bertemunya 

berbagai etnis Muslim seperti Melayu, India, dan Arab dalam satu wadah kebersamaan. 

Melalui interaksi ini, Islam di Singapura berkembang dengan nuansa kosmopolitan yang 

mencerminkan keberagaman masyarakatnya. Kontribusi Syed Omar dengan demikian 

bukan hanya bersifat material, melainkan juga membangun jejaring sosial antar-komunitas 

Muslim. 

Selain pengaruhnya di bidang agama, Syed Omar juga memiliki peran dalam 

diplomasi sosial dengan otoritas kolonial Inggris. Kehadiran tokoh Muslim berpengaruh 

yang mampu bekerja sama dengan pemerintah kolonial membuat komunitas Muslim lebih 

dihargai dalam tatanan sosial-politik Singapura. Ia dikenal sebagai sosok yang 

menjembatani kebutuhan masyarakat Muslim dengan kebijakan pemerintah kolonial. Hal 

ini memungkinkan Muslim tetap menjaga identitas keagamaannya tanpa harus berbenturan 

langsung dengan sistem kolonial. Dengan peran tersebut, Syed Omar menjadi figur 

penghubung antara umat Islam dan penguasa. 

Warisan Syed Omar hingga kini masih terlihat melalui keberadaan berbagai institusi 

Islam yang ia dirikan. Generasi penerusnya melanjutkan tradisi filantropi dan 

kepemimpinan komunitas yang telah menjadi fondasi kehidupan sosial umat Islam di 

Singapura. Kontribusinya diabadikan dalam sejarah nasional sebagai bukti bahwa tokoh 

Muslim Hadramaut tidak hanya berperan di bidang ekonomi, tetapi juga dalam membentuk 

wajah keagamaan dan sosial negara tersebut. Kehadirannya mencerminkan pola Islamisasi 

di Asia Tenggara yang banyak dipengaruhi oleh peran elit pedagang dan diaspora Arab yang 

berintegrasi dalam jaringan perdagangan serta keagamaan maritim (Al-Habsyi, 2024). 

Syed Abu Bakar bin Taha Alsagoff adalah tokoh Arab Hadramaut yang berperan besar 

dalam pengembangan pendidikan Islam di Singapura pada awal abad ke-20. Ia dikenal 

sebagai ulama yang mendirikan dan mengelola Madrasah Aljunied Al-Islamiah, sebuah 

lembaga pendidikan Islam yang hingga kini menjadi salah satu madrasah tertua dan 

terkemuka di Singapura. Melalui madrasah ini, ia memperkenalkan kurikulum yang 

memadukan ilmu agama tradisional dengan pendekatan modern dalam sistem pembelajaran. 

Para muridnya tidak hanya berasal dari Singapura, tetapi juga dari wilayah lain di Asia 

Tenggara, sehingga menjadikan madrasah ini pusat penyebaran ilmu Islam. Peran Syed Abu 

Bakar menegaskan bahwa pendidikan adalah salah satu instrumen utama dalam memperkuat 

dan melestarikan Islam di Singapura. 

Madrasah Aljunied di bawah kepemimpinan Syed Abu Bakar menjadi pusat 

intelektual Muslim di kawasan, tempat bertemunya ulama, guru, dan murid dari berbagai 

latar belakang. Kehadiran madrasah ini membentuk jaringan keilmuan yang melintasi batas 

negara, karena alumninya banyak yang kembali ke negara asal untuk mendirikan lembaga 

pendidikan serupa. Dengan cara ini, pengaruh Syed Abu Bakar tidak hanya terbatas di 

Singapura, tetapi juga menjalar ke Malaysia, Brunei, hingga Indonesia. Hal ini 

memperlihatkan bagaimana Singapura, meskipun negara kecil, memainkan peran penting 

dalam dinamika intelektual Islam di Asia Tenggara (Sakinah, 2024). 



236 
 
 
 

Salah satu keunggulan Syed Abu Bakar adalah kemampuannya menyeimbangkan 

tradisi dengan modernitas. Kurikulum yang diterapkan tidak hanya menekankan 

penguasaan ilmu-ilmu agama klasik seperti tafsir, hadis, dan fiqh, tetapi juga 

mengintegrasikan pendekatan pedagogis yang lebih sistematis. Hal ini membuat madrasah 

relevan dengan kebutuhan zaman, sehingga tetap diminati oleh masyarakat Muslim. Dengan 

strategi ini, ia membuktikan bahwa pendidikan Islam dapat berkembang tanpa kehilangan 

esensi spiritualnya. Pendekatan semacam ini menjadi warisan penting yang masih dirasakan 

hingga saat ini. 

Selain sebagai pendidik, Syed Abu Bakar juga berperan sebagai pemimpin spiritual 

dan panutan moral bagi komunitas Muslim di Singapura. Kehadirannya memberikan 

legitimasi bagi perkembangan Islam di tengah arus kolonialisme dan modernisasi yang 

cepat. Murid-muridnya tidak hanya belajar ilmu pengetahuan, tetapi juga meneladani akhlak 

dan kepemimpinan beliau. Sosoknya menjadi representasi ulama yang tidak hanya 

mengajar, tetapi juga membimbing umat secara sosial dan spiritual. Hal ini memperlihatkan 

peran ganda ulama Hadramaut sebagai guru sekaligus pengayom masyarakat (Zulkifli, 

2024). 

Pengaruh Syed Abu Bakar semakin terlihat dalam cara ia membentuk generasi Muslim 

terdidik yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Banyak alumninya yang 

kemudian menjadi ulama, cendekiawan, dan tokoh masyarakat di negara masing-masing. 

Dengan demikian, kontribusinya melampaui batas geografis Singapura dan memberi 

dampak besar pada perkembangan Islam regional. Bahkan hingga kini, nama Syed Abu 

Bakar masih dihormati sebagai salah satu arsitek pendidikan Islam modern di Asia 

Tenggara. Dengan warisan ini, Madrasah Aljunied tetap menjadi simbol keilmuan Islam 

yang prestisius. 

Peran Syed Abu Bakar juga menunjukkan bahwa pendidikan adalah pilar utama dalam 

menjaga identitas keislaman di tengah masyarakat multikultural Singapura. Melalui 

pendidikan, komunitas Muslim dapat mempertahankan tradisi agama mereka tanpa 

terpinggirkan oleh modernisasi. Ia berhasil menunjukkan bahwa Islam bukanlah penghalang 

bagi kemajuan, melainkan fondasi moral untuk membangun masyarakat yang kuat. Dengan 

demikian, Syed Abu Bakar menorehkan jejak penting dalam sejarah Islam di Singapura 

sebagai tokoh visioner yang memahami peran strategis pendidikan. Warisannya tetap hidup 

dalam lembaga-lembaga Islam yang berkembang hingga saat ini (Siti, 2024). 

3. Daerah awal yang di sentuh oleh islam di Singapura 

Salah satu nama tertua untuk Singapura adalah Tumasik atau Temasek, yang berarti 

“Kota Laut”, menunjukkan bahwa wilayah pesisir pulau ini sudah menjadi pelabuhan 

penting sejak abad ke-12 hingga ke-14. Para pedagang Muslim dari Arab dan Persia diyakini 

singgah di Tumasik dalam rangkaian perdagangan samudra, bahkan beberapa menetap dan 

menikah di sana. Dari catatan sejarah dikemukakan bahwa pengaruh Islam di Temasek 

muncul seiring meningkatnya aktivitas perdagangan antarbenua pada abad ke-8 sampai ke-

11 Masehi. Lokasi pesisir seperti pelabuhan Temasek menjadi tempat awal interaksi budaya 

dan agama Islam dengan penduduk lokal. 

Penelitian arkeologis dan histori menunjukkan bahwa kawasan pesisir — khususnya 

muara sungai dan pelabuhan — menjadi titik masuk penting bagi pedagang asing, termasuk 

pedagang Muslim; hubungan dagang ini memungkinkan terbentuknya pemukiman Muslim 

di lingkar pelabuhan dan kampung-nelayan, sehingga komunitas-komunitas kecil tersebut 

dapat mempraktikkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari meskipun bukti fisik rumah 

ibadah awal masih terbatas. (lihat penelitian-penelitian arkeologi dan studi sejarah regional). 

(Uzair, 2023). 



237 
 
 
 

Ketika Kesultanan Malaka mulai mendominasi wilayah Selat Malaka, Temasek 

berada di bawah pengaruh politiknya, sehingga Islam semakin memperlebar jangkauannya 

ke daerah-sekitar termasuk Singapura lama. Pengaruh Malaka membawa administrasi Islam 

dan hukum Islam sebagai bagian dari struktur pemerintahan di wilayah pesisir. Dengan 

demikian, tempat-tempat seperti Temasek mulai bukan hanya pusat perdagangan, tetapi juga 

titik pertemuan budaya Islam formal dengan lokal. Interaksi ini mencakup perkawinan 

antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal, memberi pengaruh dalam agama, bahasa 

dan budaya. 

Pada akhir abad ke-14, wilayah Temasek mulai dikenal sebagai Singapura ketika 

seorang raja Melayu mendirikan pusat kekuasaan di sana. Meskipun pusat kerajaan 

kemudian dipindahkan ke Malaka, komunitas Muslim tetap menetap dan menjalin interaksi 

sosial serta perdagangan dengan penguasa dan pedagang asing. Dengan demikian, kehadiran 

Islam di Temasek berlangsung melalui aktivitas masyarakat sehari-hari dan relasi sosial, 

meski belum diakui sebagai agama resmi pemerintahan pada masa itu (Haidar, 2024). 

Salah satu daerah awal yang tercatat sebagai pemukiman Muslim di era kolonial 

Inggris adalah Kampong Melaka, di pusat kota dekat muara Sungai Singapura. Di Kampong 

Melaka berdiri Masjid Omar Kampong Melaka pada tahun 1820, awalnya sebagai surau 

kayu dengan atap alang-alang, sebagai tempat ibadah bagi komunitas Muslim lokal. 

Kemudian, surau ini dibangun ulang menggunakan bata sekitar tahun 1855 guna 

menampung jemaat yang makin besar. Pemukiman di wilayah ini menjadi pusat kehidupan 

keagamaan, sosial, dan budaya bagi Muslim Melayu, Arab, dan komunitas muslim lainnya. 

Salah satu kawasan penting dalam sejarah perkembangan Islam di Singapura adalah 

Telok Ayer, yang terletak di pusat kota. Kawasan ini menjadi lokasi awal berdirinya Masjid 

Al-Abrar, yang dibangun oleh komunitas Tamil Muslim sekitar tahun 1827 dan kemudian 

diperluas dengan struktur permanen pada pertengahan abad ke-19. Masjid ini berfungsi 

sebagai pusat kegiatan keagamaan dan sosial bagi para pedagang, pelaut, serta pekerja 

Muslim di sekitar pelabuhan. Kedekatan letaknya dengan pelabuhan menjadikan masjid ini 

sebagai tempat strategis untuk menyambut dan mengakomodasi Muslim pendatang maupun 

lokal dalam aktivitas ibadah dan pembelajaran agama (Naimah, 2019). 

Wilayah Kampong Glam / Kampong Gelam setelah abad ke-19 menjadi sangat 

penting sebagai pusat komunitas Muslim Melayu dan Arab. Sultan Mosque (Masjid Sultan) 

di Kampong Glam dibangun pada tahun 1824-1826, setelah Raffles menetapkan wilayah ini 

untuk Sultan dan komunitasnya. Masjid ini menjadi simbol utama bagi umat Islam Melayu 

di Singapura dan pusat dari aktivitas keagamaan serta sosial. Kehidupan di Kampong Glam 

juga mencakup sekolah agama, pasar, dan rumah-sakit Islam, menjadikannya pusat budaya 

Islam di kota. 

Pemukiman Muslim di sepanjang Sungai Singapura dekat muara dan pelabuhan 

berkembang karena aktivitas perdagangan, rumah buruh pelabuhan dan kapal datang 

membawa barang serta orang dari berbagai daerah Muslim. Para pedagang dari Arab, India, 

dan Kepulauan Nusantara menggunakan kawasan ini sebagai tempat tinggal karena dekat 

dengan tempat kerja dan pelabuhan. Selain tempat tinggal, daerah sekitar sungai berfungsi 

sebagai tempat bertemunya budaya, tradisi, dan agama melalui pasar, penginapan pedagang, 

dan surau sementara. Interaksi ini mempercepat penyebaran Islam secara informal di antara 

komunitas lokal dan pendatang. 

Komunitas Jawi Peranakan bersama masyarakat Melayu lokal di wilayah Kampong 

Melaka memiliki peran penting dalam memperkuat interaksi antara pedagang Muslim asing 

dan penduduk setempat. Melalui hubungan sosial dan perkawinan antar etnis, mereka 

memperoleh serta menurunkan pengetahuan dan praktik keagamaan Islam, termasuk dalam 



238 
 
 
 

pelaksanaan ibadah, pengajaran agama, dan pelestarian tradisi keislaman lokal. Surau-surau 

dan masjid kecil di lingkungan mereka berfungsi sebagai pusat pendidikan agama bagi 

generasi muda. Peran mereka menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Singapura tidak 

hanya bergantung pada kalangan elite atau pedagang besar, tetapi juga tumbuh kuat di 

lapisan masyarakat akar rumput (Fidhul, 2025). 

4. Masjid sebagai bukti jejak awal islamisasi di Singapura 
Gambar 1. Masjid Omar Kampong Melaka 

 
Sumber: https://hivelife.com/singapores-oldest-mosque-still-stands-tall/ 

Masjid merupakan salah satu bukti penting jejak awal Islamisasi di Singapura karena 

menjadi pusat ibadah, pendidikan, dan interaksi sosial umat Muslim sejak abad ke-19. 

Keberadaan masjid-masjid tua, seperti Masjid Omar Kampong Melaka, menunjukkan 

bahwa Islam telah berakar kuat dalam kehidupan masyarakat meskipun Singapura masih 

berada dalam pengaruh kolonial. Masjid Omar Kampong Melaka adalah masjid tertua di 

Singapura yang menjadi bukti nyata jejak awal Islamisasi di pulau tersebut. Letaknya berada 

di kawasan Kampong Melaka, dekat muara Sungai Singapura yang pada masa itu menjadi 

jalur perdagangan penting. Posisi strategis ini membuat masjid sering dikunjungi pedagang 

Muslim dari berbagai wilayah. Kehadirannya menandakan bahwa komunitas Muslim sudah 

cukup kuat dan terorganisir sejak awal abad ke-19. 

Pada awal abad ke-19, Syed Omar bin Ali Aljunied, seorang pedagang Arab Hadhrami 

yang berpengaruh, membangun sebuah surau sederhana dari kayu dan beratap alang-alang 

pada tahun 1820 yang kemudian berkembang menjadi masjid permanen. Meskipun bentuk 

awalnya sederhana, tempat ibadah tersebut berperan penting sebagai pusat kegiatan 

keagamaan dan sosial bagi komunitas Muslim di kawasan pelabuhan. Pendirian masjid ini 

menunjukkan peranan besar para pedagang Arab dalam memperkuat kehadiran serta 

identitas Islam di Singapura pada masa awal kolonial (Anna, 2024). 
 Gambar 2. Masjid Omar Kampong Melaka Tempo dulu 

 
Sumber: https://berita.mediacorp.sg/singapura/memperingati-200-tahun-masjid-omar-kampong-

melaka-masjid-tertua-70481 

Seiring bertambahnya jumlah Muslim, bangunan kayu tersebut tidak lagi mampu 

menampung jamaah. Maka, sekitar tahun 1855, masjid ini dibangun kembali menggunakan 

batu bata dan material yang lebih permanen. Perubahan ini menunjukkan perkembangan 

komunitas Muslim yang semakin mapan. Selain itu, masjid juga menjadi simbol bahwa 

Islam bukan hanya hadir sementara, tetapi berakar kuat di tengah masyarakat. 

Kampong Melaka dikenal sebagai salah satu kawasan permukiman Muslim tertua di 

Singapura. Wilayah ini dihuni oleh beragam kelompok etnis Muslim seperti Melayu, Arab, 

dan India Muslim yang saling berinteraksi melalui aktivitas sosial dan ekonomi. Keberadaan 



239 
 
 
 

Masjid Omar di kawasan ini berperan penting sebagai pusat kegiatan keagamaan sekaligus 

simbol persatuan bagi komunitas Muslim multietnis tersebut (Kosim, 2011). 

Masjid Omar Kampong Melaka sejak awal berdirinya tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat umat Muslim melaksanakan ibadah harian. Masjid ini juga menjadi ruang 

berkumpulnya masyarakat untuk melakukan pertemuan, bermusyawarah, serta berdiskusi 

tentang berbagai urusan sosial dan keagamaan. Dengan demikian, masjid berperan sebagai 

pusat kegiatan komunitas yang memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat Muslim. 

Masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat 

pendidikan agama bagi anak-anak Muslim di lingkungan sekitarnya. Melalui kegiatan 

mengaji, pengajaran dasar-dasar Islam, serta penanaman nilai-nilai keislaman sejak dini, 

masjid berperan penting dalam melestarikan ajaran Islam dari satu generasi ke generasi 

berikutnya. Peran pendidikan ini menjadikan masjid sebagai lembaga yang memastikan 

keberlangsungan kehidupan keagamaan masyarakat Muslim di tengah dinamika sosial yang 

terus berkembang (Abdul, 2019). 

Masjid Omar Kampong Melaka juga menjadi bukti awal adanya sistem wakaf di 

Singapura. Syed Omar bin Ali Aljunied mewakafkan sebagian hartanya untuk mendirikan 

dan memelihara masjid tersebut. Dengan wakaf ini, masjid dapat terus berfungsi tanpa 

bergantung penuh pada dukungan pemerintah kolonial. Tradisi wakaf inilah yang kemudian 

menjadi ciri khas perkembangan Islam di Singapura. 

Letak masjid yang strategis di dekat pelabuhan membuatnya menjadi tempat 

berkumpul para pedagang Muslim dari berbagai negeri. Aktivitas perdagangan yang 

berlangsung di sekitar masjid turut mempercepat proses pertukaran budaya dan penyebaran 

nilai-nilai Islam di Singapura. Dalam konteks ini, masjid berfungsi tidak hanya sebagai 

tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat interaksi sosial dan dakwah lintas bangsa 

(Saifuddin, 2022). 

Dari sisi arsitektur, Masjid Omar menunjukkan perkembangan dari bangunan 

sederhana menuju struktur yang lebih kokoh dan permanen. Perubahan ini menggambarkan 

proses Islamisasi yang semakin kuat secara sosial maupun fisik. Masjid tidak hanya tempat 

ibadah, tetapi juga lambang identitas komunitas Muslim. Ia menjadi saksi bisu perjalanan 

Islam sejak awal berdirinya Singapura modern. 

Masjid Omar di Kampong Melaka hingga saat ini masih berfungsi sebagai tempat 

ibadah meski telah mengalami beberapa renovasi. Nilai sejarahnya tetap terjaga, 

menjadikannya masjid tertua di Singapura yang dilihat sebagai warisan penting. Keberadaan 

masjid ini menegaskan peran komunitas Muslim awal dalam membentuk identitas kota dan 

menunjukkan bahwa Islam telah menjadi bagian integral dari sejarah Singapura sejak masa 

kolonial awal (National Heritage Board, 2020). 

 

KESIMPULAN 

Islam masuk ke Singapura melalui jalur perdagangan maritim sejak masa Temasek, 

ketika wilayah ini menjadi persinggahan strategis para pedagang Arab, India, dan 

Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung secara damai melalui interaksi sosial, perkawinan 

campuran, dakwah ulama, serta pengaruh Kesultanan Melayu-Islam, terutama Melaka. 

Masjid dan madrasah kemudian berperan sebagai pusat pendidikan, dakwah, dan penguatan 

identitas komunitas Muslim, yang terus berkembang meski berada di bawah kolonialisme 

Inggris dan dalam situasi multikultural modern. 

Peran tokoh-tokoh penting seperti Syed Omar bin Ali Aljunied dan Syed Abu Bakar 

bin Taha Alsagoff memperlihatkan kontribusi besar komunitas Hadramaut dalam 

memperkuat pendidikan, filantropi, serta institusi Islam di Singapura. Hingga kini, jejak 



240 
 
 
 

awal Islam tetap menjadi fondasi penting bagi komunitas Muslim Singapura dalam menjaga 

identitas keagamaan sekaligus beradaptasi dengan tuntutan negara sekuler dan 

multikultural. Sejarah ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya hadir sebagai agama, 

melainkan juga sebagai elemen pembentuk budaya dan peradaban bangsa. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdillah. (2023). Historical Approaches in Islamic Studies. Jakarta: Pustaka Ilmu. 

Abdul, R. (2019). Peran Masjid dalam Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter Umat di Asia 

Tenggara. Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 6(2), 112–

126.https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/jpi 

Abdullah, M., & Hassan, R. (2021). Sejarah Islam di Asia Tenggara: Perspektif Sosial dan Budaya. 

Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Agus Hairi, “Islam di Singapura” http://agushairi.blogspot.com/, Jum`at 26 September 2025. 

Al-Habsyi, M. (2024). Arab Diaspora and the Spread of Islam in Maritime Southeast Asia: Historical 

Continuity and Cultural Adaptation. Journal of Islamic Civilization and Southeast Asian 

Studies, 9(1), 58–72. from https://journal.jicsas.org/index.php/jicsas/article/view/417 . 

Amin, M. (2023). Tradisi Keilmuan Islam di Singapura: Kajian Masjid dan Dakwah. Yogyakarta: 

UII Press. 

Anna, N. (2024). Peran Pedagang Arab dalam Pembentukan Komunitas Islam Awal di Singapura. 

Jurnal Tamaddun Nusantara, 13(2), 55–68.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT 

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-

Indonesian and Middle Eastern 'Ulama' in the Seventeenth and Eighteenth Centuries. 

University of Hawai‘i Press. Milner, A. (2011). The Malays. Wiley-Blackwell. 

Bakri, S., & Naj’ma, H. (2023). Membangun Metodologi Penelitian Sejarah untuk Pengembangan 

Islamic Studies. Bandung: Alfabeta. 

Fadhil, H. M., & Imtyas, R. (2024). Rethinking Islamization in Southeast Asia: Historical Dynamics, 

Distinction and Existence of Muslim. Journal of Muslim Identity and Social Change, 6(2), 

33–45.https://risetpress.com/index.php/jmisc/article/view/612 . 

Fidhul, A. (2025). Peranan Komunitas Jawi Peranakan dalam Penyebaran Islam Awal di Singapura. 

Jurnal Tamaddun Nusantara, 13(1), 77–90.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT 

Haidar, A. (2024). Sejarah Awal Masuknya Islam di Kawasan Melayu-Maritim dan Pengaruhnya 

terhadap Identitas Sosial. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 12(1). 

https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/JSP 

Journal of Al-Tamaddun. (2024). Diplomatic Ties between the Ottoman Empire and the Malay 

Sultanate from the 14th to the 19th Centuries. Journal of Al-Tamaddun, 19(1), 93-103. 

Kosim, M. (2011). Peran Masjid Omar Kampong Melaka dalam Sejarah Islam Singapura. Jurnal 

Sejarah dan Peradaban Islam, 5(2), 87–98. 

Mawarni, U. K., Arifi, A., & Fatkhan, M. (2025). Penyebaran Peradaban Islam di Asia Tenggara: 

The Spread of Islamic Civilization in Southeast Asia. Edu Cendikia: Jurnal Ilmu Pendidikan, 

9(1), 45–56. https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i03.5218. 

Naimah, S. (2019). Sejarah Awal Perkembangan Islam di Singapura dan Peran Komunitas Tamil 

Muslim. Jurnal Tamaddun Nusantara, 7(2), 101–115. 

National Heritage Board Singapore. (2020). Masjid Omar Kampong Melaka. Singapore 

Infopedia.https://eresources.nlb.gov.sg/infopedia/articles/SIP_1192_2006-06-09.html 

National Heritage Board. (2020). Masjid Omar Kampong Melaka. Roots.sg. Retrieved from 

https://www.roots.gov.sg/places/places-landing/places/landmarks/arab-street-district/masjid-

omar-kampong-melaka. Jum`at 26 September 2025. 

Petra Weyland, “International Muslim Networks and Islam in Singapore” dalam Journal SOJOURN, 

Social Issues in Southeast Asia, Vol 5 Number 2, hlm. 219-254. 

Pratama, Y., Lestari, D., & Ahmad, F. (2023). Kolonialisme dan Agama di Asia Tenggara: 

Perspektif Historis. Jakarta: Prenada Media. 

Rahayu, N., Syamsuddin, I., & Khalid, A. (2023). Analisis Sejarah Masuk dan Berkembangnya 



241 
 
 
 

Islam di Kawasan Asia Tenggara. Surabaya: Airlangga University Press. 

Rahman Aisha Noor Abdul. https://www.cambridge.org/core/journals/german-law-

journal/article/muslim-personal-laws-and-the-accommodation-of-minorities-the-need-to-

better-balance-individual-rights-and-group-autonomy-in 

singapore/AEDAC30BD60402D98A8C7144B7136CFD?utm_source=chatgpt.com. Jum`at 

26 September 2025. 

Rahman, A. (2024). Waqf and the Socioeconomic Empowerment of Muslim Communities in 

Maritime Southeast Asia. Journal of Islamic Philanthropy and Social Development, 5(1), 22–

37.  

Saefullah, A. (2022). Tumasik: Sejarah Awal Islam di Singapura (1200–1511 M). Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Saifuddin, M. (2022). The Role of Mosques in Early Muslim Communities of Singapore: Networks, 

Trade, and Religious Life. Journal of Islamic Civilization in Southeast Asia, 11(2), 87–

102.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JICSA/article/view/37182 

Saifuddin, M. (2022). The Role of Mosques in Early Muslim Communities of Singapore: Networks, 

Trade, and Religious Life. Journal of Islamic Civilization in Southeast Asia, 11(2), 87–

102.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JICSA/article/view/37182 

Uzair Ismail dkk., Three Early Islamic Stelae Found in the Malay Archipelago and Its Artistic 

Relation with the Eastern Islamic World (2023). Artikel ini membahas bukti material awal 

Islam di Nusantara dan relevansinya terhadap kehadiran Muslim awal di kawasan pesisir. 

https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT/article/view/37149 

Yola, N., & Tiyas, S. (2022). Kesultanan Johor-Riau dan Islamisasi di Asia Tenggara. Pekanbaru: 

UIN Suska Press. 

Zulkifli, H., Rahman, M., & Setiawan, A. (2023). Dakwah dan Akulturasi Islam di Asia Tenggara. 

Malang: UB Press. 

 


