Vol 9 No. 10 Oktober 2025
Jurnal Penelitian Ilmiah Multidisiplin eISSN: 2118-7451

JEJAK AWAL MASUKNYA ISLAM DI SINGAPURA

Mega Puspital, Selviana?, Ellya Roza®
puspitamega548@gmail.com?, selviana2704@gmail.com?, ellya.roza@uin-suska.ac.id®
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau

ABSTRAK

Artikel ini membahas jejak awal masuk dan berkembangnya Islam di Singapura sejak masa Temasek
hingga era modern. Melalui jalur perdagangan maritim, Islam hadir secara damai melalui interaksi
sosial, dakwah, dan perkawinan campuran, serta diperkuat oleh pengaruh Kesultanan Melayu-Islam,
khususnya Melaka. Tokoh-tokoh penting seperti Syed Omar bin Ali Aljunied dan Syed Abu Bakar
bin Taha Alsagoff berperan besar dalam membangun masjid, lembaga pendidikan, dan sistem wakaf
yang memperkokoh identitas Muslim. Keberadaan masjid tua, madrasah, serta lembaga resmi seperti
MUIS menjadi bukti bahwa Islam telah berakar kuat dalam masyarakat Singapura. Penelitian ini
menegaskan bahwa Islam di Singapura tidak hanya membentuk aspek keagamaan, tetapi juga
berfungsi sebagai pilar budaya, sosial, dan pendidikan dalam kehidupan multikultural negara
tersebut.

Kata Kunci: Sejarah, Islam, Singapura, Masjid Omar, Kampong Melaka.

PENDAHULUAN

Islam memiliki jejak panjang dalam sejarah Singapura meskipun wilayah ini relatif
kecil dibandingkan dengan pusat-pusat Islam lain di Asia Tenggara. Letaknya yang strategis
di jalur perdagangan internasional menjadikan Singapura sebagai tempat persinggahan
penting bagi pedagang dari berbagai wilayah, termasuk dari Arab, India, dan Kepulauan
Melayu. Kehadiran para pedagang Muslim inilah yang membuka jalan bagi masuknya
ajaran Islam ke Singapura sejak masa awal. Mereka tidak hanya membawa barang
dagangan, tetapi juga memperkenalkan nilai-nilai keagamaan dan kebudayaan yang melekat
dalam kehidupan sehari-hari mereka (Abdullah & Hassan, 2021).

Proses awal penyebaran Islam di Singapura erat kaitannya dengan jaringan
perdagangan maritim. Aktivitas perdagangan yang intensif membuat interaksi sosial dan
budaya semakin luas, sehingga nilai-nilai Islam dapat terserap secara perlahan. Islam tidak
datang melalui paksaan, melainkan melalui interaksi damai yang terjalin di pasar,
pelabuhan, dan permukiman. Hal ini menjadikan ajaran Islam diterima sebagai bagian dari
kehidupan masyarakat setempat.

Kedatangan Islam di Singapura juga tidak bisa dilepaskan dari pengaruh kerajaan-
kerajaan Melayu Islam di kawasan sekitarnya. Sebelum Singapura menjadi koloni Inggris,
wilayah ini sudah berada dalam lingkup pengaruh Kesultanan Johor-Riau yang beragama
Islam. Tradisi Islam sudah melekat dalam kehidupan masyarakatnya, baik dalam adat,
bahasa, maupun sistem sosial. Kehidupan keagamaan masyarakat Singapura sejak awal
sudah mendapat warna kuat dari pengaruh kesultanan tersebut (Yola & Tiyas, 2022).

Bahasa Melayu berperan penting dalam memperkuat penyebaran Islam di Singapura.
Bahasa ini bukan hanya sebagai alat komunikasi perdagangan, tetapi juga sebagai medium
penyampaian ajaran Islam. Kitab-kitab berbahasa Melayu dan dakwah yang menggunakan
bahasa lokal membuat Islam semakin mudah dipahami dan diterima oleh masyarakat. Maka,
Islam bukanlah hal asing bagi komunitas Melayu di Singapura sejak awal terbentuknya.

Peran pedagang Muslim dalam memperkenalkan ajaran Islam di Singapura sangat
besar. Mereka tidak hanya berdagang, tetapi juga mendirikan masjid-masjid sederhana
sebagai pusat ibadah dan perkumpulan komunitas Muslim. Masjid-masjid awal ini memiliki

228


mailto:allikamaulya@upi.edu1
mailto:selviana2704@gmail.com2
mailto:ellya.roza@uin-suska.ac.id3

fungsi ganda, yaitu sebagai tempat shalat sekaligus pusat pendidikan agama. Dari masjid
inilah lahir tradisi keilmuan Islam yang berkembang di Singapura (Amin, 2023).

Selain perdagangan, perkawinan campuran juga memperkuat posisi Islam di
Singapura. Banyak pedagang Muslim yang menikah dengan penduduk setempat, sehingga
membentuk keluarga baru yang beridentitas Muslim. Perkawinan ini mempercepat proses
islamisasi karena nilai-nilai Islam diwariskan kepada generasi berikutnya. Dengan
demikian, komunitas Muslim semakin tumbuh dan berkembang.

Dakwah menjadi sarana lain yang penting dalam penyebaran Islam di Singapura.
Ulama dari Arab, India, dan Nusantara turut serta menyebarkan Islam melalui ceramah,
pengajaran, dan keteladanan. Metode dakwah yang damai, penuh hikmah, dan menghargai
budaya lokal membuat Islam diterima secara luas. Dakwah tidak hanya dilakukan di masjid,
tetapi juga melalui pendidikan informal di rumah dan komunitas (Zulkifli et al., 2023).

Selain ulama, tokoh agama lokal juga berperan dalam memperkokoh ajaran Islam di
Singapura. Mereka menerjemahkan ajaran Islam agar sesuai dengan konteks kehidupan
masyarakat setempat. Dengan demikian, Islam tidak hanya menjadi agama ritual, tetapi juga
pedoman moral dalam kehidupan sehari-hari. Pengaruh dakwah ini masih terasa hingga
sekarang dalam praktik keagamaan masyarakat Muslim Singapura.

Kehadiran kolonial Inggris pada abad ke-19 membawa tantangan baru bagi
perkembangan Islam di Singapura. Inggris mengutamakan pembangunan kota modern
dengan orientasi sekuler, namun mereka tetap mengakui keberadaan komunitas Muslim.
Pemerintah kolonial bahkan memberi ruang bagi pembangunan masjid dan lembaga
pendidikan Islam. Hal ini membuat Islam tetap bertahan di tengah arus modernisasi dan
kolonialisme (Pratama et al., 2023).

Dalam masa kolonial, umat Islam Singapura mendirikan berbagai institusi
keagamaan. Madrasah, lembaga sosial, dan organisasi keagamaan lahir untuk menjawab
kebutuhan masyarakat Muslim. Institusi ini berfungsi sebagai sarana mempertahankan
identitas Islam sekaligus menjawab tantangan modern. Hingga kini, madrasah dan masjid
yang lahir di masa kolonial masih menjadi pilar penting dalam kehidupan Muslim
Singapura.

Jejak awal perkembangan Islam di Singapura menunjukkan bahwa agama ini bukan
hanya hadir sebagai sistem kepercayaan, melainkan juga sebagai pembentuk identitas
budaya. Nilai-nilai Islam membentuk pola pikir, tradisi, dan interaksi sosial masyarakat
Melayu Singapura. Hal ini membuat Islam memiliki kedudukan penting dalam sejarah
bangsa, meskipun Singapura kini dikenal sebagai negara multikultural.

Hingga era modern, masyarakat Muslim Singapura terus menjaga warisan tersebut
dengan mengembangkan kehidupan beragama yang harmonis. Islam tetap tumbuh sebagai
bagian dari identitas nasional, sekaligus terbuka terhadap pengaruh global. Sejarah ini
membuktikan bahwa perkembangan Islam di Singapura berakar kuat dari tradisi lokal,
namun mampu beradaptasi dengan perubahan zaman (Abdullah & Hassan, 2021).

Penekanan utama dalam artikel ini terletak pada aspek yang belum banyak dikaji
dalam artikel-artikel sebelumnya. Hal ini menunjukkan adanya kontribusi baru yang
ditawarkan artikel ini, baik dalam bentuk perspektif, data, maupun analisis yang lebih
mendalam. Dengan demikian, artikel ini tidak sekadar mengulang pembahasan yang telah
ada, tetapi memberikan sudut pandang berbeda yang dapat memperkaya wacana akademik
di bidang terkait.

Oleh karena itu, artikel ini dapat dijadikan sebagai tambahan referensi yang relevan
dalam memahami topik yang dibahas. Kehadirannya memperluas cakupan kajian dan
membuka ruang bagi penelitian lebih lanjut yang mungkin belum tersentuh oleh penelitian

229



sebelumnya. Dengan menyoroti aspek yang belum dieksplorasi secara memadai, artikel ini
memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan ilmu pengetahuan.

METODE

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif historis sebagai kerangka
utama, dengan tujuan memahami jejak awal perkembangan Islam di Singapura melalui
analisis data masa lalu. Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan karakteristik data
sejarah yang bersifat naratif, dokumen, dan literatur lama, sebagaimana yang digambarkan
dalam studi Historical Approaches in Islamic Studies oleh Abdillah (2023) yang mengkaji
paradigma, sumber historis, dan tradisi intelektual dalam studi Islam secara historis. Studi
tersebut menekankan bahwa pendekatan sejarah tidak hanya mengumpulkan fakta, tetapi
juga mempertimbangkan konteks sosial, politik, dan budaya yang melatarbelakangi sumber
tersebut.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka dan dokumentasi arsip. Studi
pustaka mencakup literatur primer (misalnya dokumen kolonial, catatan kerajaan Melayu,
manuskrip lama) serta literatur sekunder (artikel jurnal mutakhir, buku sejarah, tesis) yang
relevan dengan tema Islam di Singapura. Literatur terkini terkait metodologi sejarah dan
Islamisasi di Asia Tenggara seperti “Analisis Sejarah Masuk dan Berkembangnya Islam di
Kawasan Asia Tenggara” (Rahayu et al., 2023) dan Membangun Metodologi Penelitian
Sejarah untuk Pengembangan Islamic Studies (Bakri & Naj’ma, 2023) menyediakan contoh
penggunaan sumber sejarah dan triangulasi antar teori dalam analisis sejarah.

Untuk analisis data, penelitian ini akan menerapkan kritik sumber (source criticism),
hermeneutika, dan interpretasi historis. Kritik sumber digunakan untuk menjamin
keotentikan dan keabsahan dokumen sejarah, membedakan antara fakta yang bisa dipercaya
dan yang perlu divergence. Hermeneutika digunakan untuk menafsirkan teks-tesk lama
dalam konteks budaya dan sosial masa lalu, sebagaimana disorot dalam penelitian
methodological transformations dalam studi Islam kontemporer yang menekankan integrasi
pendekatan tekstual-historis dengan konteks modern. Interpretasi historis melibatkan
penjajakan perbandingan antar sumber, seperti catatan kolonial, catatan lokal Melayu, dan
sumber asing, sehingga bisa dilihat perkembangan Islam tidak hanya dari satu perspektif
saja.

Selain itu, penelitian ini akan melakukan triangulasi sumber dan teori untuk
memperkuat validitas hasil. Triangulasi sumber dilakukan dengan memperbandingkan
berbagai jenis dokumen — jurnal modern, arsip kolonial, literatur kerajaan Melayu, dan
dokumen lisan atau tradisi lokal bila tersedia. Triangulasi teori melibatkan penggunaan
teori-teori sejarah Islam dan teori Islamisasi modern seperti yang dibahas dalam Rethinking
Islamization in Southeast Asia: Historical Dynamic... oleh Fadhil & Imtyas (2024). Dengan
cara ini, penelitian dapat mengurangi bias sumber dan memperkaya pemahaman konteks
serta dinamika penyebaran Islam.

Tahap akhir adalah penyusunan historiografi dan narasi kronologis yang sistematis.
Berdasarkan metodologi mutakhir, hasil analisis akan disajikan dalam bentuk deskripsi yang
runtut berdasarkan waktu (kronologi), perkembangan institusi, dakwah, peran pedagang,
interaksi dengan kekuasaan lokal dan kolonial. Narasi akan memperhatikan korelasi antar
faktor (ekonomi, budaya, politik) serta dampaknya terhadap identitas muslim di Singapura.
Kesimpulan akan ditarik dengan refleksi kritis — mengevaluasi bagaimana sumber dan
metode mempengaruhi pemahaman, serta menunjukkan kekosongan penelitian yang
mungkin muncul.

230



HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Sejarah masuknya islam di Singapura

Islam diperkirakan mulai hadir di wilayah yang kini menjadi Singapura sejak masa
awal perdagangan maritim di Asia Tenggara. Singapura (atau dulu dikenal sebagai Tumasik
/ Temasek) yang terletak di ujung Semenanjung Melayu yang strategis untuk pelayaran dan
pelabuhan, sehingga menjadi persinggahan bagi para pedagang dari Arab, Persia, India, dan
Nusantara. (“Tumasik: Sejarah Awal Islam di Singapura (1200-1511 M)” oleh Asep
Saefullah.)

Posisi  strategis Tumasik (Singapura) di jalur perdagangan internasional
menjadikannya salah satu pusat penting penyebaran Islam di Asia Tenggara, karena menjadi
tempat singgah bagi para pedagang dari berbagai wilayah dunia yang turut membawa
pengaruh Islam.(Petra Weyland) Kondisi ini menjadikan Tumasik tidak hanya berperan
sebagai pusat perdagangan, tetapi juga sebagai tempat pertukaran budaya dan agama
antarbangsa. Melalui interaksi dagang dan hubungan sosial, ajaran Islam pun menyebar
secara damai dan perlahan ke masyarakat setempat.

Kedatangan Islam di Tumasik (Singapura) memiliki beberapa pandangan dari para
ahli sejarah. Menurut Azmi, Islam telah hadir sejak abad pertama Hijriah, bertepatan dengan
kedatangan para pedagang Arab yang menyebarkan ajaran Islam di wilayah gugusan
kepulauan Melayu. Sementara itu, Fatimi berpendapat bahwa Islam mulai masuk sekitar
abad ke-8 Hijriah atau abad ke-14 Masehi, didukung oleh penemuan batu bersurat di
Trengganu yang bertanggal 702 H (1302 M). Adapun Majul menyatakan bahwa proses
Islamisasi baru terjadi pada abad ke-15 atau ke-16 Masehi, meskipun pendapat ini dianggap
kurang kuat karena terdapat bukti arkeologis, seperti batu nisan di Tanjung Inggris, Kedah,
yang menunjukkan adanya pengaruh Islam jauh lebih awal, yaitu sejak abad pertama
Hijriah.(Agus Hairi, 2025)

Kemungkinan besar Islam mulai masuk ke wilayah Temasek antara abad ke-8 hingga
ke-11 Masehi, seiring meningkatnya aktivitas perdagangan laut dengan negara-negara di
Timur Tengah dan Persia. Para pedagang Muslim tidak sekadar singgah, melainkan
sebagian menetap dan membentuk komunitas permanen di pesisir. Kehadiran mereka
membawa pengaruh agama, budaya, dan praktik sosial yang secara bertahap memengaruhi
masyarakat lokal. Dengan demikian, periode ini menandai awal interaksi Islam dengan
komunitas Temasek sebelum terbentuknya struktur sosial yang lebih terorganisir.

Nama Temasek yang tercatat dalam literatur Cina dan prasasti menegaskan bahwa
kota ini merupakan pelabuhan strategis dalam jalur perdagangan antar pulau dan lintas
benua. Posisi ini menjadikan Temasek sebagai titik pertemuan berbagai budaya dan agama,
termasuk pengaruh Hindu-Buddha dari Sriwijaya dan Majapahit. Dominasi kedua kerajaan
tersebut pada abad ke-7 hingga abad ke-14 turut membentuk struktur politik, sosial, dan
budaya masyarakat lokal. Kondisi ini kemudian memfasilitasi masuknya Islam, baik melalui
interaksi perdagangan maupun kontak budaya dengan pedagang dan ulama Muslim.

Pada abad ke-14 dan ke-15, Islam mulai menunjukkan perkembangan yang lebih
terstruktur ketika Kesultanan Melaka memperluas pengaruhnya hingga wilayah Temasek.
Kesultanan Melaka berperan sebagai pusat penyebaran Islam di Nusantara, sehingga
wilayah pesisir Semenanjung Melayu, termasuk Temasek atau Singapura, turut menerima
pengaruhnya. Pengaruh ini tidak hanya terlihat dalam praktik keagamaan, tetapi juga
menyentuh aspek adat istiadat, penggunaan bahasa Melayu, dan pembentukan institusi
sosial. Dengan demikian, periode ini menjadi tonggak penting dalam konsolidasi Islam
sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat pesisir.

Peralihan kekuasaan dari Sriwijaya, Majapahit, hingga Kesultanan Melaka membawa

231



perubahan signifikan dalam pola interaksi antara komunitas pendatang dan masyarakat
lokal. Perubahan ini menciptakan ruang bagi Islam untuk diterima lebih luas sebagai bagian
dari kehidupan sosial dan budaya. Sebagai agama yang dibawa oleh pedagang dan penguasa,
Islam mulai memperoleh legitimasi sosial serta pengakuan politik dalam struktur
masyarakat. Hal ini menjadi fondasi penting bagi penyebaran ajaran Islam yang lebih
terorganisir di wilayah pesisir dan kota pelabuhan.

Selama masa dominasi Kesultanan Melaka, Islam berkembang lebih dari sekadar
praktik ritual, melainkan mulai melembaga dalam struktur sosial masyarakat Melayu di
pesisir. Kehadiran golongan ulama dan tokoh keagamaan memperkuat penanaman nilai-
nilai Islam dalam kehidupan sehari-hari. Penyebaran ajaran dilakukan melalui madrasah
informal, pesantren, dan melalui pernikahan antar etnis yang memfasilitasi integrasi budaya
dan agama. Selain itu, penghormatan terhadap tradisi sufisme mulai tampak, menandai
adanya akulturasi spiritual yang memperkaya praktik keagamaan masyarakat.

Kedatangan kolonial Inggris pada abad ke-19 membawa dinamika baru bagi
komunitas Muslim di Singapura. Meskipun kebijakan kolonial umumnya bersifat sekuler
dan berfokus pada administrasi serta pembangunan kota, pemerintah Inggris tetap
memberikan ruang bagi pendirian institusi keagamaan Islam, seperti masjid dan madrasah.
Pemberian ruang ini memungkinkan umat Islam mempertahankan praktik keagamaan dan
identitas komunitasnya di tengah modernisasi dan pengaruh kolonial. Dengan demikian,
meski berada di bawah kekuasaan asing, kehidupan keagamaan Muslim tetap dapat
berkembang secara terbatas namun signifikan.

Masuknya Islam pada masa kolonial di Singapura juga didorong oleh migrasi Muslim
dari India dan Nusantara, yang datang untuk bekerja sebagai pedagang, pekerja, atau
personel administrasi kolonial. Kehadiran mereka memperkaya keragaman komunitas
Muslim, sehingga tidak lagi didominasi hanya oleh etnis Melayu. Selain itu, keturunan Arab
dan warga negara asing lainnya turut membentuk jaringan sosial dan keagamaan yang lebih
kompleks. Perkembangan ini menjadikan komunitas Muslim di Singapura lebih multietnis
dan beragam dalam praktik keagamaan serta budaya(Asep, 2016).

Pada periode pasca-Perang Dunia Il menjelang kemerdekaan, komunitas Muslim di
Singapura menghadapi berbagai tantangan yang kompleks, termasuk perubahan politik,
proses modernisasi, pembangunan negara, serta pergeseran struktur sosial dan ekonomi.
Kondisi ini menuntut umat Islam untuk menyesuaikan diri dengan dinamika baru tanpa
kehilangan identitas keagamaan dan sosialnya. Meski berada dalam tekanan perubahan,
umat Muslim tetap berupaya menjaga keberlanjutan institusi keagamaan melalui madrasah,
masjid, dan organisasi komunitas. Upaya tersebut memastikan bahwa kehidupan keagamaan
dan solidaritas sosial tetap terpelihara di tengah transformasi masyarakat yang pesat.

Singapura resmi merdeka pada 9 Agustus 1965 setelah berpisah dari Federasi
Malaysia, dan sejak saat itu membangun identitas sebagai negara modern yang sekuler.
Dalam sistem kenegaraannya, agama diposisikan sebagai urusan pribadi warga negara,
sehingga pemerintah tidak mengadopsi agama resmi. Namun, terdapat pengakuan
konstitusional terhadap komunitas Melayu Muslim sebagai kelompok istimewa yang
memiliki hak khusus dalam aspek budaya, sosial, dan keagamaan. Kebijakan ini
mencerminkan upaya pemerintah menjaga keseimbangan antara prinsip sekularisme negara
dengan penghormatan terhadap identitas etnis dan keagamaan masyarakat Melayu Muslim
(Noor Aisha, 2019).

Setelah kemerdekaan, pemerintah Singapura menerapkan kebijakan yang terstruktur
dalam mengelola hubungan antaragama dan antaretnis. Regulasi yang jelas diberlakukan
terhadap aktivitas keagamaan, termasuk pengelolaan masjid, penyelenggaraan madrasah,

232



serta sistem pengajaran Islam agar sesuai dengan standar nasional. Langkah ini bertujuan
menjaga keseimbangan antara kebebasan beragama dengan kepentingan negara yang
menekankan stabilitas sosial. Dengan demikian, pemerintah mendorong integrasi sosial dan
keharmonisan masyarakat multikultural tanpa mengabaikan hak-hak komunitas Muslim.

Majlis Ugama Islam Singapura (MUIS) merupakan lembaga resmi yang berperan
penting dalam mengatur kehidupan umat Islam di Singapura. Lembaga ini bertanggung
jawab atas pengelolaan urusan agama Islam, termasuk pengelolaan wakaf, pembinaan
masjid, dan penyelenggaraan pendidikan Islam. MUIS juga berfungsi menjaga
keharmonisan dengan menjadi jembatan antara kebijakan negara yang bersifat sekuler
dengan kebutuhan komunitas Muslim yang tetap ingin mempertahankan identitas
keagamaannya. Dengan peran tersebut, MUIS menjadi moderator strategis yang
memastikan agar kepentingan umat Islam selaras dengan kepentingan nasional Singapura
yang multikultural (Fikri, 2023).

Perkembangan sufisme di Singapura menjadi salah satu aspek penting dalam dinamika
sejarah Islam di negara tersebut. Walaupun Singapura merupakan negara sekuler dengan
masyarakat yang sangat multietnis, tradisi sufi tetap mampu bertahan dan berkembang. Hal
ini terjadi melalui peran para pedagang Muslim serta ulama tarekat yang datang dari Arab,
India, dan Nusantara, kemudian menyesuaikan ajarannya dengan kondisi lokal. Adaptasi
tersebut membuat tasawuf tidak hanya diterima, tetapi juga menjadi bagian dari praktik
keagamaan yang memperkaya identitas Islam di Singapura (Haidar, 2024).

2. Pembawa islam ke Singapura

Islam masuk ke kepulauan Melayu, termasuk wilayah yang kini menjadi Singapura,
melalui jalur perdagangan maritim yang menghubungkan pesisir Sumatra, Semenanjung
Melayu, dan jaringan internasional dengan Arab serta India. Para pedagang Muslim yang
singgah di berbagai pelabuhan tidak hanya memperdagangkan barang, tetapi juga membawa
nilai-nilai Islam melalui interaksi sosial dan budaya dengan masyarakat setempat. Proses ini
dikenal sebagai Islamisasi maritim, karena jalur laut menjadi medium utama dalam
penyebaran ajaran Islam di Asia Tenggara. Hubungan dagang yang intensif antara pedagang
Muslim dan masyarakat pesisir menjadikan proses penerimaan Islam berlangsung secara
damai dan bertahap. Dari sinilah embrio peradaban Islam di kawasan Nusantara, termasuk
Singapura, mulai terbentuk dan berkembang (Azra, 2004; Milner, 2011).

Para pedagang Muslim dari Arab, Gujarat, dan Persia memainkan peran penting
sebagai agen utama dalam penyebaran Islam di kawasan Melayu, termasuk wilayah yang
kini menjadi Singapura. Mereka tidak hanya memperdagangkan rempah-rempah, kain, dan
barang berharga, tetapi juga memperkenalkan ajaran Islam melalui interaksi sosial dalam
kehidupan sehari-hari. Perkawinan campur antara para pedagang Muslim dan penduduk
lokal menjadi sarana efektif untuk memperkuat pengaruh Islam di tengah masyarakat
pesisir. Selain itu, mereka mendirikan permukiman permanen di pelabuhan-pelabuhan
strategis yang kemudian berkembang menjadi pusat dakwah dan komunitas Muslim awal.
Dengan demikian, Islam menyebar secara damai melalui hubungan sosial-ekonomi yang
erat di kawasan maritim ini (Mawarni, Arifi, & Fatkhan, 2025)

Wilayah pesisir di Semenanjung Melayu, khususnya Melaka pada abad ke-15,
berkembang sebagai pusat utama penyebaran Islam di Nusantara. Kesultanan Melaka bukan
hanya berperan sebagai pusat perdagangan internasional, tetapi juga sebagai pusat
pendidikan dan dakwah Islam. Dari kota pelabuhan ini, ajaran Islam meluas ke berbagai
pulau di Selat Malaka, termasuk Tumasik yang kemudian dikenal sebagai Singapura.
Hubungan politik, ekonomi, dan budaya antara Melaka dan daerah sekitarnya mempercepat
proses Islamisasi masyarakat pesisir. Dengan demikian, posisi strategis Melaka

233



menjadikannya jembatan penting dalam proses transformasi spiritual di Singapura.

Kesultanan Melaka memiliki penguasa yang secara resmi memeluk Islam, sehingga
struktur politik dan hukum kerajaan diwarnai oleh syariat dan nilai-nilai Islam. Status ini
memperkuat legitimasi Islam di mata rakyat sekaligus mempercepat pengadopsian ajaran
keagamaan dalam pemerintahan dan kehidupan publik. Ulama dari Arab, Persia, dan India
kerap diundang ke Melaka untuk mengajar, berdakwah, dan menyumbang dalam
perkembangan pendidikan Islam, menjadikan kota ini sebagai salah satu pusat intelektual
Islam di Asia Tenggara. Pengaruh politik dan budaya Melaka kemudian merambah ke
wilayah-wilayah pesisir sekitar, termasuk Tumasik (kemudian Singapura), baik melalui
aliansi dagang, migrasi, maupun pertukaran budaya. Dengan demikian, kehadiran Islam di
Singapura tidak bisa dilepaskan dari otoritas spiritual, hukum, dan budaya Melaka sebagai
kerajaan maritim yang menjadi rujukan dalam aspek keagamaan dan pemerintahan ( Journal
Al-Tamaddun, 2024).

Melaka juga menjadi pintu masuk literatur Islam berbahasa Arab dan Jawi ke wilayah
sekitarnya. Naskah-naskah keagamaan, kitab figh, serta karya tasawuf dibawa dan diajarkan
di sana sebelum kemudian menyebar ke komunitas di pesisir, termasuk Tumasik. Proses ini
membantu menciptakan basis keilmuan Islam yang lebih mapan, bukan sekadar pengaruh
dari pedagang semata. Generasi ulama Melayu yang muncul dari Melaka kemudian
berperan dalam dakwah lintas wilayah. Jejaring intelektual ini membuat Islam di Nusantara
memiliki karakter kosmopolitan yang turut menyentuh Singapura.

Selain jalur ilmu, penyebaran Islam dari Melaka ke Tumasik terjadi lewat pernikahan
politik dan kekerabatan. Banyak bangsawan atau pedagang kaya dari Melaka yang menjalin
ikatan dengan keluarga berpengaruh di pulau-pulau sekitarnya. Melalui ikatan sosial
tersebut, Islam menjadi bagian dari tradisi keluarga dan komunitas yang lebih luas.
Pengaruh ini berlangsung secara bertahap dan tanpa paksaan, sehingga penerimaan Islam
lebih mudah diterima oleh masyarakat lokal. Tumasik, sebagai simpul perdagangan, secara
alami ikut terserap dalam jaringan ini.

Transformasi Islamisasi yang berawal dari Melaka akhirnya menjadikan Islam bukan
hanya sebagai agama, melainkan juga simbol identitas regional. ldentitas ini memperkuat
solidaritas antara komunitas pesisir yang memiliki keterikatan pada Islam sebagai perekat
budaya dan moral. Bagi Singapura, warisan Melaka menciptakan fondasi awal bagi
komunitas Muslim yang berkembang di kemudian hari. Meskipun Singapura mengalami
kolonialisme Inggris pada abad ke-19, pengaruh Islamisasi dari Melaka tetap menjadi
bagian dari memori historis. Hal ini membuktikan bahwa perkembangan Islam di Singapura
tak bisa dilepaskan dari jaringan besar yang berpusat di Melaka.

Syed Omar bin Ali Aljunied merupakan bagian dari gelombang besar migrasi
pedagang Hadramaut yang datang ke Asia Tenggara pada abad ke-18 dan ke-19. Para
pedagang Hadramaut dikenal tidak hanya karena jaringan perdagangan internasional
mereka yang luas, tetapi juga karena komitmen kuat terhadap dakwah Islam melalui
kegiatan sosial, filantropi, dan pendidikan. Dengan modal ekonomi dan keagamaan yang
seimbang, mereka berhasil memberikan kontribusi nyata bagi komunitas Muslim lokal. Hal
ini tercermin dalam kiprah Syed Omar yang menggunakan kekayaannya untuk memperkuat
identitas Islam di Singapura melalui pembangunan masjid dan lembaga pendidikan.
Keberadaannya menegaskan bahwa komunitas Arab Hadramaut berfungsi sebagai jembatan
budaya dan agama yang memperkaya dinamika Islam di Singapura (Fadhil & Imtyas, 2024).

Selain membangun masjid, Syed Omar juga dikenal sebagai pendiri berbagai wakaf
produktif yang hasilnya dimanfaatkan untuk kepentingan umat. Wakaf tersebut tidak hanya
mendukung kegiatan ibadah, tetapi juga menopang aktivitas sosial dan pendidikan

234



masyarakat Muslim. Sistem wakaf yang dirintisnya menjadi salah satu fondasi penting bagi
keberlanjutan dakwah Islam di Singapura hingga saat ini. Melalui pengelolaan wakaf yang
mandiri, komunitas Muslim memperoleh sumber daya yang relatif bebas dari kontrol
kolonial. Langkah visioner ini menunjukkan pandangan jauh ke depan Syed Omar dalam
memastikan keberlangsungan kehidupan keagamaan dan sosial umat Islam di Singapura
(Rahman, 2024).

Masjid-masjid yang didirikan melalui kontribusi Syed Omar berperan sebagai pusat
kehidupan masyarakat Muslim. Di sana, umat tidak hanya melaksanakan ibadah, tetapi juga
berdiskusi, belajar, dan memperkuat solidaritas sosial. Masjid menjadi tempat bertemunya
berbagai etnis Muslim seperti Melayu, India, dan Arab dalam satu wadah kebersamaan.
Melalui interaksi ini, Islam di Singapura berkembang dengan nuansa kosmopolitan yang
mencerminkan keberagaman masyarakatnya. Kontribusi Syed Omar dengan demikian
bukan hanya bersifat material, melainkan juga membangun jejaring sosial antar-komunitas
Muslim.

Selain pengaruhnya di bidang agama, Syed Omar juga memiliki peran dalam
diplomasi sosial dengan otoritas kolonial Inggris. Kehadiran tokoh Muslim berpengaruh
yang mampu bekerja sama dengan pemerintah kolonial membuat komunitas Muslim lebih
dihargai dalam tatanan sosial-politik Singapura. la dikenal sebagai sosok yang
menjembatani kebutuhan masyarakat Muslim dengan kebijakan pemerintah kolonial. Hal
ini memungkinkan Muslim tetap menjaga identitas keagamaannya tanpa harus berbenturan
langsung dengan sistem kolonial. Dengan peran tersebut, Syed Omar menjadi figur
penghubung antara umat Islam dan penguasa.

Warisan Syed Omar hingga kini masih terlihat melalui keberadaan berbagai institusi
Islam yang ia dirikan. Generasi penerusnya melanjutkan tradisi filantropi dan
kepemimpinan komunitas yang telah menjadi fondasi kehidupan sosial umat Islam di
Singapura. Kontribusinya diabadikan dalam sejarah nasional sebagai bukti bahwa tokoh
Muslim Hadramaut tidak hanya berperan di bidang ekonomi, tetapi juga dalam membentuk
wajah keagamaan dan sosial negara tersebut. Kehadirannya mencerminkan pola Islamisasi
di Asia Tenggara yang banyak dipengaruhi oleh peran elit pedagang dan diaspora Arab yang
berintegrasi dalam jaringan perdagangan serta keagamaan maritim (Al-Habsyi, 2024).

Syed Abu Bakar bin Taha Alsagoff adalah tokoh Arab Hadramaut yang berperan besar
dalam pengembangan pendidikan Islam di Singapura pada awal abad ke-20. la dikenal
sebagai ulama yang mendirikan dan mengelola Madrasah Aljunied Al-lIslamiah, sebuah
lembaga pendidikan Islam yang hingga kini menjadi salah satu madrasah tertua dan
terkemuka di Singapura. Melalui madrasah ini, ia memperkenalkan kurikulum yang
memadukan ilmu agama tradisional dengan pendekatan modern dalam sistem pembelajaran.
Para muridnya tidak hanya berasal dari Singapura, tetapi juga dari wilayah lain di Asia
Tenggara, sehingga menjadikan madrasah ini pusat penyebaran ilmu Islam. Peran Syed Abu
Bakar menegaskan bahwa pendidikan adalah salah satu instrumen utama dalam memperkuat
dan melestarikan Islam di Singapura.

Madrasah Aljunied di bawah kepemimpinan Syed Abu Bakar menjadi pusat
intelektual Muslim di kawasan, tempat bertemunya ulama, guru, dan murid dari berbagai
latar belakang. Kehadiran madrasah ini membentuk jaringan keilmuan yang melintasi batas
negara, karena alumninya banyak yang kembali ke negara asal untuk mendirikan lembaga
pendidikan serupa. Dengan cara ini, pengaruh Syed Abu Bakar tidak hanya terbatas di
Singapura, tetapi juga menjalar ke Malaysia, Brunei, hingga Indonesia. Hal ini
memperlihatkan bagaimana Singapura, meskipun negara kecil, memainkan peran penting
dalam dinamika intelektual Islam di Asia Tenggara (Sakinah, 2024).

235



Salah satu keunggulan Syed Abu Bakar adalah kemampuannya menyeimbangkan
tradisi dengan modernitas. Kurikulum yang diterapkan tidak hanya menekankan
penguasaan ilmu-ilmu agama Kklasik seperti tafsir, hadis, dan figh, tetapi juga
mengintegrasikan pendekatan pedagogis yang lebih sistematis. Hal ini membuat madrasah
relevan dengan kebutuhan zaman, sehingga tetap diminati oleh masyarakat Muslim. Dengan
strategi ini, ia membuktikan bahwa pendidikan Islam dapat berkembang tanpa kehilangan
esensi spiritualnya. Pendekatan semacam ini menjadi warisan penting yang masih dirasakan
hingga saat ini.

Selain sebagai pendidik, Syed Abu Bakar juga berperan sebagai pemimpin spiritual
dan panutan moral bagi komunitas Muslim di Singapura. Kehadirannya memberikan
legitimasi bagi perkembangan Islam di tengah arus kolonialisme dan modernisasi yang
cepat. Murid-muridnya tidak hanya belajar ilmu pengetahuan, tetapi juga meneladani akhlak
dan kepemimpinan beliau. Sosoknya menjadi representasi ulama yang tidak hanya
mengajar, tetapi juga membimbing umat secara sosial dan spiritual. Hal ini memperlihatkan
peran ganda ulama Hadramaut sebagai guru sekaligus pengayom masyarakat (Zulkifli,
2024).

Pengaruh Syed Abu Bakar semakin terlihat dalam cara ia membentuk generasi Muslim
terdidik yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman. Banyak alumninya yang
kemudian menjadi ulama, cendekiawan, dan tokoh masyarakat di negara masing-masing.
Dengan demikian, kontribusinya melampaui batas geografis Singapura dan memberi
dampak besar pada perkembangan Islam regional. Bahkan hingga kini, nama Syed Abu
Bakar masih dihormati sebagai salah satu arsitek pendidikan Islam modern di Asia
Tenggara. Dengan warisan ini, Madrasah Aljunied tetap menjadi simbol keilmuan Islam
yang prestisius.

Peran Syed Abu Bakar juga menunjukkan bahwa pendidikan adalah pilar utama dalam
menjaga identitas keislaman di tengah masyarakat multikultural Singapura. Melalui
pendidikan, komunitas Muslim dapat mempertahankan tradisi agama mereka tanpa
terpinggirkan oleh modernisasi. la berhasil menunjukkan bahwa Islam bukanlah penghalang
bagi kemajuan, melainkan fondasi moral untuk membangun masyarakat yang kuat. Dengan
demikian, Syed Abu Bakar menorehkan jejak penting dalam sejarah Islam di Singapura
sebagai tokoh visioner yang memahami peran strategis pendidikan. Warisannya tetap hidup
dalam lembaga-lembaga Islam yang berkembang hingga saat ini (Siti, 2024).

3. Daerah awal yang di sentuh oleh islam di Singapura

Salah satu nama tertua untuk Singapura adalah Tumasik atau Temasek, yang berarti
“Kota Laut”, menunjukkan bahwa wilayah pesisir pulau ini sudah menjadi pelabuhan
penting sejak abad ke-12 hingga ke-14. Para pedagang Muslim dari Arab dan Persia diyakini
singgah di Tumasik dalam rangkaian perdagangan samudra, bahkan beberapa menetap dan
menikah di sana. Dari catatan sejarah dikemukakan bahwa pengaruh Islam di Temasek
muncul seiring meningkatnya aktivitas perdagangan antarbenua pada abad ke-8 sampai ke-
11 Masehi. Lokasi pesisir seperti pelabuhan Temasek menjadi tempat awal interaksi budaya
dan agama Islam dengan penduduk lokal.

Penelitian arkeologis dan histori menunjukkan bahwa kawasan pesisir — khususnya
muara sungai dan pelabuhan — menjadi titik masuk penting bagi pedagang asing, termasuk
pedagang Muslim; hubungan dagang ini memungkinkan terbentuknya pemukiman Muslim
di lingkar pelabuhan dan kampung-nelayan, sehingga komunitas-komunitas kecil tersebut
dapat mempraktikkan ajaran Islam dalam kehidupan sehari-hari meskipun bukti fisik rumah
ibadah awal masih terbatas. (lihat penelitian-penelitian arkeologi dan studi sejarah regional).
(Uzair, 2023).

236



Ketika Kesultanan Malaka mulai mendominasi wilayah Selat Malaka, Temasek
berada di bawah pengaruh politiknya, sehingga Islam semakin memperlebar jangkauannya
ke daerah-sekitar termasuk Singapura lama. Pengaruh Malaka membawa administrasi Islam
dan hukum Islam sebagai bagian dari struktur pemerintahan di wilayah pesisir. Dengan
demikian, tempat-tempat seperti Temasek mulai bukan hanya pusat perdagangan, tetapi juga
titik pertemuan budaya Islam formal dengan lokal. Interaksi ini mencakup perkawinan
antara pedagang Muslim dan masyarakat lokal, memberi pengaruh dalam agama, bahasa
dan budaya.

Pada akhir abad ke-14, wilayah Temasek mulai dikenal sebagai Singapura ketika
seorang raja Melayu mendirikan pusat kekuasaan di sana. Meskipun pusat kerajaan
kemudian dipindahkan ke Malaka, komunitas Muslim tetap menetap dan menjalin interaksi
sosial serta perdagangan dengan penguasa dan pedagang asing. Dengan demikian, kehadiran
Islam di Temasek berlangsung melalui aktivitas masyarakat sehari-hari dan relasi sosial,
meski belum diakui sebagai agama resmi pemerintahan pada masa itu (Haidar, 2024).

Salah satu daerah awal yang tercatat sebagai pemukiman Muslim di era kolonial
Inggris adalah Kampong Melaka, di pusat kota dekat muara Sungai Singapura. Di Kampong
Melaka berdiri Masjid Omar Kampong Melaka pada tahun 1820, awalnya sebagai surau
kayu dengan atap alang-alang, sebagai tempat ibadah bagi komunitas Muslim lokal.
Kemudian, surau ini dibangun ulang menggunakan bata sekitar tahun 1855 guna
menampung jemaat yang makin besar. Pemukiman di wilayah ini menjadi pusat kehidupan
keagamaan, sosial, dan budaya bagi Muslim Melayu, Arab, dan komunitas muslim lainnya.

Salah satu kawasan penting dalam sejarah perkembangan Islam di Singapura adalah
Telok Ayer, yang terletak di pusat kota. Kawasan ini menjadi lokasi awal berdirinya Masjid
Al-Abrar, yang dibangun oleh komunitas Tamil Muslim sekitar tahun 1827 dan kemudian
diperluas dengan struktur permanen pada pertengahan abad ke-19. Masjid ini berfungsi
sebagai pusat kegiatan keagamaan dan sosial bagi para pedagang, pelaut, serta pekerja
Muslim di sekitar pelabuhan. Kedekatan letaknya dengan pelabuhan menjadikan masjid ini
sebagai tempat strategis untuk menyambut dan mengakomodasi Muslim pendatang maupun
lokal dalam aktivitas ibadah dan pembelajaran agama (Naimah, 2019).

Wilayah Kampong Glam / Kampong Gelam setelah abad ke-19 menjadi sangat
penting sebagai pusat komunitas Muslim Melayu dan Arab. Sultan Mosque (Masjid Sultan)
di Kampong Glam dibangun pada tahun 1824-1826, setelah Raffles menetapkan wilayah ini
untuk Sultan dan komunitasnya. Masjid ini menjadi simbol utama bagi umat Islam Melayu
di Singapura dan pusat dari aktivitas keagamaan serta sosial. Kehidupan di Kampong Glam
juga mencakup sekolah agama, pasar, dan rumah-sakit Islam, menjadikannya pusat budaya
Islam di kota.

Pemukiman Muslim di sepanjang Sungai Singapura dekat muara dan pelabuhan
berkembang karena aktivitas perdagangan, rumah buruh pelabuhan dan kapal datang
membawa barang serta orang dari berbagai daerah Muslim. Para pedagang dari Arab, India,
dan Kepulauan Nusantara menggunakan kawasan ini sebagai tempat tinggal karena dekat
dengan tempat kerja dan pelabuhan. Selain tempat tinggal, daerah sekitar sungai berfungsi
sebagai tempat bertemunya budaya, tradisi, dan agama melalui pasar, penginapan pedagang,
dan surau sementara. Interaksi ini mempercepat penyebaran Islam secara informal di antara
komunitas lokal dan pendatang.

Komunitas Jawi Peranakan bersama masyarakat Melayu lokal di wilayah Kampong
Melaka memiliki peran penting dalam memperkuat interaksi antara pedagang Muslim asing
dan penduduk setempat. Melalui hubungan sosial dan perkawinan antar etnis, mereka
memperoleh serta menurunkan pengetahuan dan praktik keagamaan Islam, termasuk dalam

237



pelaksanaan ibadah, pengajaran agama, dan pelestarian tradisi keislaman lokal. Surau-surau
dan masjid kecil di lingkungan mereka berfungsi sebagai pusat pendidikan agama bagi
generasi muda. Peran mereka menunjukkan bahwa perkembangan Islam di Singapura tidak
hanya bergantung pada kalangan elite atau pedagang besar, tetapi juga tumbuh kuat di
lapisan masyarakat akar rumput (Fidhul, 2025).
4. Masjid sebagai bukti jejak awal islamisasi di Singapura

Gam

Sumber: https://hivelife.com/singapores-oldest-mosque-still-stands-tall/

Masjid merupakan salah satu bukti penting jejak awal Islamisasi di Singapura karena
menjadi pusat ibadah, pendidikan, dan interaksi sosial umat Muslim sejak abad ke-19.
Keberadaan masjid-masjid tua, seperti Masjid Omar Kampong Melaka, menunjukkan
bahwa Islam telah berakar kuat dalam kehidupan masyarakat meskipun Singapura masih
berada dalam pengaruh kolonial. Masjid Omar Kampong Melaka adalah masjid tertua di
Singapura yang menjadi bukti nyata jejak awal Islamisasi di pulau tersebut. Letaknya berada
di kawasan Kampong Melaka, dekat muara Sungai Singapura yang pada masa itu menjadi
jalur perdagangan penting. Posisi strategis ini membuat masjid sering dikunjungi pedagang
Muslim dari berbagai wilayah. Kehadirannya menandakan bahwa komunitas Muslim sudah
cukup kuat dan terorganisir sejak awal abad ke-19.

Pada awal abad ke-19, Syed Omar bin Ali Aljunied, seorang pedagang Arab Hadhrami
yang berpengaruh, membangun sebuah surau sederhana dari kayu dan beratap alang-alang
pada tahun 1820 yang kemudian berkembang menjadi masjid permanen. Meskipun bentuk
awalnya sederhana, tempat ibadah tersebut berperan penting sebagai pusat kegiatan
keagamaan dan sosial bagi komunitas Muslim di kawasan pelabuhan. Pendirian masjid ini
menunjukkan peranan besar para pedagang Arab dalam memperkuat kehadiran serta
identitas Islam di Singapura pada masa awal kolonial (Anna, 2024).

Gambar 2. Masjid Omar Kampong Melaka Tempo dulu

Sumber: https://berita.mediacorp.sg/singapura/memperingati-200-tahun-masjid-omar-kampong-
melaka-masjid-tertua-70481

Seiring bertambahnya jumlah Muslim, bangunan kayu tersebut tidak lagi mampu
menampung jamaah. Maka, sekitar tahun 1855, masjid ini dibangun kembali menggunakan
batu bata dan material yang lebih permanen. Perubahan ini menunjukkan perkembangan
komunitas Muslim yang semakin mapan. Selain itu, masjid juga menjadi simbol bahwa
Islam bukan hanya hadir sementara, tetapi berakar kuat di tengah masyarakat.

Kampong Melaka dikenal sebagai salah satu kawasan permukiman Muslim tertua di
Singapura. Wilayah ini dihuni oleh beragam kelompok etnis Muslim seperti Melayu, Arab,
dan India Muslim yang saling berinteraksi melalui aktivitas sosial dan ekonomi. Keberadaan

238



Masjid Omar di kawasan ini berperan penting sebagai pusat kegiatan keagamaan sekaligus
simbol persatuan bagi komunitas Muslim multietnis tersebut (Kosim, 2011).

Masjid Omar Kampong Melaka sejak awal berdirinya tidak hanya berfungsi sebagai
tempat umat Muslim melaksanakan ibadah harian. Masjid ini juga menjadi ruang
berkumpulnya masyarakat untuk melakukan pertemuan, bermusyawarah, serta berdiskusi
tentang berbagai urusan sosial dan keagamaan. Dengan demikian, masjid berperan sebagai
pusat kegiatan komunitas yang memperkuat solidaritas antaranggota masyarakat Muslim.

Masjid tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga menjadi pusat
pendidikan agama bagi anak-anak Muslim di lingkungan sekitarnya. Melalui kegiatan
mengaji, pengajaran dasar-dasar Islam, serta penanaman nilai-nilai keislaman sejak dini,
masjid berperan penting dalam melestarikan ajaran Islam dari satu generasi ke generasi
berikutnya. Peran pendidikan ini menjadikan masjid sebagai lembaga yang memastikan
keberlangsungan kehidupan keagamaan masyarakat Muslim di tengah dinamika sosial yang
terus berkembang (Abdul, 2019).

Masjid Omar Kampong Melaka juga menjadi bukti awal adanya sistem wakaf di
Singapura. Syed Omar bin Ali Aljunied mewakafkan sebagian hartanya untuk mendirikan
dan memelihara masjid tersebut. Dengan wakaf ini, masjid dapat terus berfungsi tanpa
bergantung penuh pada dukungan pemerintah kolonial. Tradisi wakaf inilah yang kemudian
menjadi ciri khas perkembangan Islam di Singapura.

Letak masjid yang strategis di dekat pelabuhan membuatnya menjadi tempat
berkumpul para pedagang Muslim dari berbagai negeri. Aktivitas perdagangan yang
berlangsung di sekitar masjid turut mempercepat proses pertukaran budaya dan penyebaran
nilai-nilai Islam di Singapura. Dalam konteks ini, masjid berfungsi tidak hanya sebagai
tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat interaksi sosial dan dakwah lintas bangsa
(Saifuddin, 2022).

Dari sisi arsitektur, Masjid Omar menunjukkan perkembangan dari bangunan
sederhana menuju struktur yang lebih kokoh dan permanen. Perubahan ini menggambarkan
proses Islamisasi yang semakin kuat secara sosial maupun fisik. Masjid tidak hanya tempat
ibadah, tetapi juga lambang identitas komunitas Muslim. la menjadi saksi bisu perjalanan
Islam sejak awal berdirinya Singapura modern.

Masjid Omar di Kampong Melaka hingga saat ini masih berfungsi sebagai tempat
ibadah meski telah mengalami beberapa renovasi. Nilai sejarahnya tetap terjaga,
menjadikannya masjid tertua di Singapura yang dilihat sebagai warisan penting. Keberadaan
masjid ini menegaskan peran komunitas Muslim awal dalam membentuk identitas kota dan
menunjukkan bahwa Islam telah menjadi bagian integral dari sejarah Singapura sejak masa
kolonial awal (National Heritage Board, 2020).

KESIMPULAN

Islam masuk ke Singapura melalui jalur perdagangan maritim sejak masa Temasek,
ketika wilayah ini menjadi persinggahan strategis para pedagang Arab, India, dan
Nusantara. Proses Islamisasi berlangsung secara damai melalui interaksi sosial, perkawinan
campuran, dakwah ulama, serta pengaruh Kesultanan Melayu-Islam, terutama Melaka.
Masjid dan madrasah kemudian berperan sebagai pusat pendidikan, dakwah, dan penguatan
identitas komunitas Muslim, yang terus berkembang meski berada di bawah kolonialisme
Inggris dan dalam situasi multikultural modern.

Peran tokoh-tokoh penting seperti Syed Omar bin Ali Aljunied dan Syed Abu Bakar
bin Taha Alsagoff memperlihatkan kontribusi besar komunitas Hadramaut dalam
memperkuat pendidikan, filantropi, serta institusi Islam di Singapura. Hingga kini, jejak

239



awal Islam tetap menjadi fondasi penting bagi komunitas Muslim Singapura dalam menjaga
identitas keagamaan sekaligus beradaptasi dengan tuntutan negara sekuler dan
multikultural. Sejarah ini menunjukkan bahwa Islam bukan hanya hadir sebagai agama,
melainkan juga sebagai elemen pembentuk budaya dan peradaban bangsa.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah. (2023). Historical Approaches in Islamic Studies. Jakarta: Pustaka IImu.

Abdul, R. (2019). Peran Masjid dalam Pendidikan Islam dan Pembentukan Karakter Umat di Asia
Tenggara. Jurnal Pendidikan Islam Nusantara, 6(2), 112—-
126.https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/jpi

Abdullah, M., & Hassan, R. (2021). Sejarah Islam di Asia Tenggara: Perspektif Sosial dan Budaya.
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Agus Hairi, “Islam di Singapura” http://agushairi.blogspot.com/, Jum'at 26 September 2025.

Al-Habsyi, M. (2024). Arab Diaspora and the Spread of Islam in Maritime Southeast Asia: Historical
Continuity and Cultural Adaptation. Journal of Islamic Civilization and Southeast Asian
Studies, 9(1), 58-72. from https://journal.jicsas.org/index.php/jicsas/article/view/417 .

Amin, M. (2023). Tradisi Keilmuan Islam di Singapura: Kajian Masjid dan Dakwah. Yogyakarta:
Ul Press.

Anna, N. (2024). Peran Pedagang Arab dalam Pembentukan Komunitas Islam Awal di Singapura.
Jurnal Tamaddun Nusantara, 13(2), 55-68.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT

Azra, A. (2004). The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-
Indonesian and Middle Eastern 'Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries.
University of Hawai‘i Press. Milner, A. (2011). The Malays. Wiley-Blackwell.

Bakri, S., & Naj’ma, H. (2023). Membangun Metodologi Penelitian Sejarah untuk Pengembangan
Islamic Studies. Bandung: Alfabeta.

Fadhil, H. M., & Imtyas, R. (2024). Rethinking Islamization in Southeast Asia: Historical Dynamics,
Distinction and Existence of Muslim. Journal of Muslim Identity and Social Change, 6(2),
33-45.https://risetpress.com/index.php/jmisc/article/view/612 .

Fidhul, A. (2025). Peranan Komunitas Jawi Peranakan dalam Penyebaran Islam Awal di Singapura.
Jurnal Tamaddun Nusantara, 13(1), 77-90.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT
Haidar, A. (2024). Sejarah Awal Masuknya Islam di Kawasan Melayu-Maritim dan Pengaruhnya
terhadap Identitas Sosial. Jurnal Sejarah Peradaban Islam, 12(1).

https://journal.uinjkt.ac.id/index.php/JSP

Journal of Al-Tamaddun. (2024). Diplomatic Ties between the Ottoman Empire and the Malay
Sultanate from the 14th to the 19th Centuries. Journal of Al-Tamaddun, 19(1), 93-103.

Kosim, M. (2011). Peran Masjid Omar Kampong Melaka dalam Sejarah Islam Singapura. Jurnal
Sejarah dan Peradaban Islam, 5(2), 87-98.

Mawarni, U. K., Arifi, A., & Fatkhan, M. (2025). Penyebaran Peradaban Islam di Asia Tenggara:
The Spread of Islamic Civilization in Southeast Asia. Edu Cendikia: Jurnal llmu Pendidikan,
9(1), 45-56. https://doi.org/10.47709/educendikia.v4i03.5218.

Naimah, S. (2019). Sejarah Awal Perkembangan Islam di Singapura dan Peran Komunitas Tamil
Muslim. Jurnal Tamaddun Nusantara, 7(2), 101-115.

National Heritage Board Singapore. (2020). Masjid Omar Kampong Melaka. Singapore
Infopedia.https://eresources.nlb.gov.sg/infopedia/articles/SIP_1192_2006-06-09.html
National Heritage Board. (2020). Masjid Omar Kampong Melaka. Roots.sg. Retrieved from
https://www.roots.gov.sg/places/places-landing/places/landmarks/arab-street-district/masjid-

omar-kampong-melaka. Jum at 26 September 2025.

Petra Weyland, “International Muslim Networks and Islam in Singapore” dalam Journal SOJOURN,
Social Issues in Southeast Asia, Vol 5 Number 2, him. 219-254.

Pratama, Y., Lestari, D., & Ahmad, F. (2023). Kolonialisme dan Agama di Asia Tenggara:
Perspektif Historis. Jakarta: Prenada Media.

Rahayu, N., Syamsuddin, I., & Khalid, A. (2023). Analisis Sejarah Masuk dan Berkembangnya

240



Islam di Kawasan Asia Tenggara. Surabaya: Airlangga University Press.

Rahman Aisha Noor  Abdul. https://www.cambridge.org/core/journals/german-law-
journal/article/muslim-personal-laws-and-the-accommodation-of-minorities-the-need-to-
better-balance-individual-rights-and-group-autonomy-in
singapore/ AEDAC30BD60402D98A8C7144B7136CFD?utm_source=chatgpt.com. Jum’at
26 September 2025.

Rahman, A. (2024). Wagf and the Socioeconomic Empowerment of Muslim Communities in
Maritime Southeast Asia. Journal of Islamic Philanthropy and Social Development, 5(1), 22—
37.

Saefullah, A. (2022). Tumasik: Sejarah Awal Islam di Singapura (1200-1511 M). Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Saifuddin, M. (2022). The Role of Mosques in Early Muslim Communities of Singapore: Networks,
Trade, and Religious Life. Journal of Islamic Civilization in Southeast Asia, 11(2), 87—
102.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JICSA/article/view/37182

Saifuddin, M. (2022). The Role of Mosques in Early Muslim Communities of Singapore: Networks,
Trade, and Religious Life. Journal of Islamic Civilization in Southeast Asia, 11(2), 87—
102.https://ejournal.um.edu.my/index.php/JICSA/article/view/37182

Uzair Ismail dkk., Three Early Islamic Stelae Found in the Malay Archipelago and Its Artistic
Relation with the Eastern Islamic World (2023). Artikel ini membahas bukti material awal
Islam di Nusantara dan relevansinya terhadap kehadiran Muslim awal di kawasan pesisir.
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JAT/article/view/37149

Yola, N., & Tiyas, S. (2022). Kesultanan Johor-Riau dan Islamisasi di Asia Tenggara. Pekanbaru:
UIN Suska Press.

Zulkifli, H., Rahman, M., & Setiawan, A. (2023). Dakwah dan Akulturasi Islam di Asia Tenggara.

Malang: UB Press.

241



