Vol 10 No. 1 Januari 2026
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

RELEVANSI PENDIDIKAN AL-QUR’AN TERHADAP SISTEM
PENDIDIKAN NASIONAL

Siti Maulidiya Agustin!, Kadar M. Yusuf?
32590424652@students.uin-suska.ac.id', kadarmyusuf@gmail.com?
Program Studi Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana Universitas Islam Negeri

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan menelaah relevansi pendidikan Al-Qur’an terhadap sistem pendidikan
nasional melalui pendekatan studi pustaka. Pendidikan Al-Qur’an dipandang sebagai fondasi
spiritual, moral, dan intelektual yang memiliki pengaruh penting terhadap pembentukan karakter
peserta didik di Indonesia. Dengan menelusuri berbagai literatur tentang konsep pendidikan Al-
Qur’an, nilai-nilai dasar ajarannya, serta arah kebijakan pendidikan nasional, penelitian ini
menemukan adanya titik temu yang signifikan antara keduanya. Pendidikan Al-Qur’an mengajarkan
prinsip ketauhidan, akhlak mulia, keadilan, disiplin, serta tanggung jawab sosial yang sejalan dengan
tujuan pendidikan nasional dalam mencetak manusia beriman, berilmu, berkarakter, dan berdaya
saing. Selain itu, pendekatan pembelajaran Al-Qur’an yang menekankan aspek pemahaman,
penghayatan, dan pengamalan juga mendukung pengembangan kompetensi spiritual dan sikap yang
menjadi bagian dari standar kompetensi lulusan. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam sistem
pendidikan nasional tidak dimaksudkan untuk mengganti kurikulum yang ada, melainkan
memperkaya proses pendidikan melalui penguatan moral, etika, dan pembentukan karakter.
Penelitian ini menegaskan bahwa relevansi pendidikan Al-Qur’an terlihat nyata pada kontribusinya
dalam membentuk peserta didik yang mampu menghadapi tantangan perkembangan zaman tanpa
kehilangan identitas moral dan spiritual. Dengan demikian, pendidikan Al-Qur’an memiliki posisi
strategis dalam mendukung terwujudnya sumber daya manusia yang berkepribadian kuat,
berwawasan luas, serta berorientasi pada kemaslahatan masyarakat.

Kata Kunci: Al-Qur’an, Pendidikan Nasional, Karakter, Nilai-Nilai Islam, Kompetensi Spiritual.

ABSTRACT

This study examines the relevance of Qur’anic education to the national education system through
a library-based approach. Qur’anic education is viewed as a spiritual, moral, and intellectual
foundation that significantly influences the character formation of students in Indonesia. By
reviewing literature on the principles of Qur’anic education, its core values, and the direction of
national education policies, the study identifies substantial points of convergence between the two.
Qur’anic teachings emphasize monotheism, noble character, justice, discipline, and social
responsibility, which align with the national education goals of forming students who are faithful,
knowledgeable, ethical, and competitive. Moreover, the Qur’anic learning model, which focuses on
understanding, internalization, and practical application, supports the development of spiritual and
attitudinal competencies required in national learning standards. The integration of Qur’anic values
into the national education system is not intended to replace existing curricula but to enrich the
educational process through strengthened moral and ethical dimensions. The study concludes that
the relevance of Qur’anic education is evident in its contribution to shaping learners capable of
navigating modern challenges without losing their moral and spiritual identity. Thus, Qur anic
education holds a strategic position in supporting the development of human resources who are
strong in character, broad-minded, and committed to societal well-being.

Keywords: Qur’anic Education, National Education, Character, Islamic Values, Spiritual
Competence.

PENDAHULUAN
Pendidikan Al-Qur’an sebagai inti dari seluruh sistem pendidikan Islam tidak pernah
kehilangan relevansinya sejak 14 abad yang lalu hingga kini, justru semakin terbukti mampu

9


mailto:32590424652@students.uin-suska.ac.id1
mailto:kadarmyusuf@gmail.com2

menjawab tantangan zaman yang terus berubah, termasuk di dalam konteks Sistem
Pendidikan Nasional Republik Indonesia yang terus berupaya mencari bentuk ideal
pendidikan berkarakter bangsa. Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai kitab suci yang
menjadi sumber ajaran agama, tetapi juga sebagai sumber ilmu pengetahuan, etika,
metodologi pembelajaran, dan filosofi pendidikan yang sangat komprehensif, sehingga
ketika nilai-nilai dan prinsip-prinsip pendidikan yang terkandung di dalamnya
diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan nasional, maka akan lahir generasi yang tidak
hanya cerdas secara intelektual tetapi juga kuat secara spiritual dan berakhlak mulia (Yusuf
& Marfiyanti, 2023).

Keberadaan Sistem Pendidikan Nasional yang diatur dalam Undang-Undang Nomor
20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional serta berbagai peraturan turunannya
menunjukkan semangat untuk membentuk insan Indonesia yang beriman, bertakwa,
berilmu, dan berbudaya, namun dalam implementasinya sering kali masih terdapat
kesenjangan antara idealitas dan realitas, di mana aspek pembentukan akhlak dan
spiritualitas kadang terpinggirkan oleh orientasi akademik dan kompetensi keterampilan
semata. Di sinilah urgensi pendidikan Al-Qur’an menjadi sangat nyata, karena Al-Qur’an
menawarkan konsep pendidikan yang menyeluruh (kaffah), yang mencakup aspek akal,
hati, dan jasmani sekaligus, sebagaimana tergambar dalam banyak ayat yang
memerintahkan manusia untuk membaca, berpikir, mengamati alam, dan membersihkan
jiwa secara bersamaan (Suriyadi & Mirdad, 2022).

Pendidikan Al-Qur’an memiliki karakteristik unik yang tidak dimiliki oleh sistem
pendidikan manapun di dunia, yaitu berlandaskan wahyu ilahi yang mutlak benar dan abadi,
sehingga metodologi, tujuan, materi, dan evaluasinya memiliki kekuatan transformatif yang
luar biasa. Ketika nilai-nilai tersebut diintegrasikan dengan Sistem Pendidikan Nasional,
maka akan terjadi pengayaan yang sangat signifikan, bukan saja dari sisi substansi tetapi
juga dari sisi metodologi dan orientasi akhir pendidikan itu sendiri. Pendidikan nasional
yang selama ini lebih banyak mengadopsi paradigma Barat yang sekuler dan materialistik
akan mendapatkan keseimbangan yang sangat dibutuhkan melalui pendekatan Al-Qur’an
yang transendental namun tetap rasional dan empirik (Tammabh et al., 2022).

Sejarah mencatat bahwa sebelum kemerdekaan, pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an
yang dikembangkan di pesantren-pesantren dan surau-surau telah berhasil melahirkan para
tokoh pejuang dan intelektual yang sangat berperan dalam perjuangan kemerdekaan
Indonesia. Realitas tersebut membuktikan bahwa pendidikan Al-Qur’an tidak pernah
bertentangan dengan semangat kebangsaan, justru menjadi penguat identitas dan ketahanan
bangsa. Oleh karena itu, upaya mengintegrasikan pendidikan Al-Qur’an ke dalam sistem
pendidikan nasional bukanlah sesuatu yang asing atau dipaksakan, melainkan penguatan
kembali akar pendidikan bangsa yang pernah hilang di era kolonial dan pasca-kolonial
akibat hegemoni pendidikan Barat (Saleh et al., 2024).

Di era globalisasi dan revolusi industri 4.0 yang ditandai dengan disrupsi teknologi
dan perubahan sosial yang sangat cepat, tantangan pendidikan semakin kompleks, mulai
dari krisis moral, hilangnya jati diri budaya, hingga rendahnya daya saing sumber daya
manusia. Pendidikan Al-Qur’an menawarkan solusi holistik karena di dalamnya terkandung
prinsip-prinsip ketahanan jiwa (istiqgamah), kecerdasan emosional dan spiritual, serta
kemampuan beradaptasi yang luar biasa sebagaimana ditunjukkan oleh para sahabat Nabi
yang mampu bertransformasi dari masyarakat jahiliyah menjadi peradaban terbaik dalam
waktu singkat (Maryam et al., 2022).

Pada masa kini, kebijakan pendidikan nasional seperti Kurikulum Merdeka yang
memberikan ruang lebih besar bagi pengembangan karakter dan kearifan lokal sebenarnya
membuka peluang yang sangat lebar untuk mengintegrasikan pendidikan Al-Qur’an secara

10



lebih substansial, bukan hanya sebagai mata pelajaran agama yang terpisah, tetapi sebagai
jiwa yang meresap dalam seluruh proses pembelajaran. Pesantren sebagai institusi
pendidikan Al-Qur’an yang masih eksis hingga kini juga telah menunjukkan kemampuan
beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan esensi, bahkan mampu melahirkan lulusan
yang kompetitif di tingkat nasional dan internasional (Halil, 2022).

Konsep pendidikan Islam menurut pemikir besar seperti Syed Muhammad Naquib Al-
Attas yang menekankan pentingnya “ta’dib” (pendidikan adab) sebagai inti pendidikan
sejati memiliki relevansi yang sangat tinggi dengan Kurikulum Merdeka yang
mengedepankan profil Pelajar Pancasila, khususnya pada dimensi “berakhlak mulia” dan
“berkebinekaan global”. Integrasi ini akan memperkuat fondasi pendidikan nasional
sehingga tidak hanya menghasilkan tenaga kerja terampil, tetapi juga manusia beradab yang
mampu menjadi rahmat bagi semesta (Azizi et al., 2025).

Ki Hadjar Dewantara sebagai Bapak Pendidikan Nasional Indonesia juga memiliki
pandangan yang sangat selaras dengan pendidikan Al-Qur’an, terutama dalam konsep
pendidikan humanistik yang menekankan kodrat alam dan kodrat zaman, kebebasan batin,
serta pendekatan “among” yang penuh kasih sayang. Konsep ini tidak bertentangan dengan
metode tarbiyah dalam Al-Qur’an yang juga menempatkan pendidik sebagai figur teladan
(uswah hasanah) dan membimbing anak sesuai fitrahnya (Chikmiah, 2021).

Ibnu Khaldun sebagai salah satu sosiolog dan filsuf pendidikan Islam klasik juga telah
merumuskan teori modernisasi pendidikan yang sangat relevan dengan kondisi
kontemporer, di mana ia menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu agama dan
ilmu umum, antara pendidikan kota dan desa, serta antara teori dan praktik. Pemikiran ini
sangat sesuai dengan semangat Undang-Undang Sisdiknas yang menginginkan pendidikan
yang merata dan berkualitas di seluruh wilayah Indonesia (Febrianda & Aprison, 2025).

Kitab Al-Ushil Al-Tsalatsah sebagai salah satu rujukan utama pendidikan aqidah di
kalangan pesantren juga memiliki relevansi yang sangat kuat dengan UU Sisdiknas,
terutama pada pasal-pasal yang menegaskan bahwa pendidikan nasional berlandaskan
Pancasila dan bertujuan meningkatkan keimanan dan ketakwaan. Aqidah yang benar
menjadi fondasi utama bagi terbentuknya karakter bangsa yang tangguh dan anti-korupsi,
anti-radikalisme, serta cinta tanah air (Mufidah et al., 2022).

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang bertujuan untuk menggali, menganalisis, dan mensintesis berbagai
literatur ilmiah yang relevan dengan tema relevansi pendidikan Al-Qur’an terhadap Sistem
Pendidikan Nasional tanpa melakukan pengumpulan data primer di lapangan. Pendekatan
ini dipilih karena permasalahan yang dikaji bersifat konseptual, filosofis, dan normatif
sehingga lebih tepat dianalisis melalui teks-teks otoritatif baik dari Al-Qur’an, hadis,
pemikiran ulama, maupun dokumen kebijakan pendidikan nasional (Yusuf & Marfiyanti,
2023).

Data yang digunakan dalam penelitian ini bersifat data sekunder yang terdiri atas
jurnal-jurnal ilmiah terindeks, artikel prosiding, disertasi, dan buku-buku referensi yang
telah dipublikasikan dalam kurun waktu 2021-2025 dan secara khusus membahas hubungan
antara pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an dengan sistem pendidikan nasional di
Indonesia. Pemilihan kurun waktu tersebut dimaksudkan untuk mendapatkan perspektif
terkini yang relevan dengan dinamika kebijakan pendidikan pasca-reformasi dan
implementasi Kurikulum Merdeka (Suriyadi & Mirdad, 2022).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur secara sistematis pada
berbagai basis data jurnal nasional seperti Sinta, Garuda, serta repositori universitas dan

11



lembaga penelitian Islam. Kata kunci yang digunakan antara lain: “pendidikan Al-Qur’an”,
“relevansi pendidikan Islam”, “Sistem Pendidikan Nasional”, “Kurikulum Merdeka”,
“integrasi pendidikan agama”, dan “filsafat pendidikan Islam”. Seluruh literatur yang masuk
dalam kriteria inklusi kemudian didokumentasikan dan dikelompokkan berdasarkan tema
besar (Tammah et al., 2022).

Analisis data dilakukan dengan pendekatan content analysis dan analisis komparatif,
di mana setiap literatur dianalisis isi kandungan argumennya, kemudian dibandingkan
dengan prinsip-prinsip pendidikan dalam Al-Qur’an serta dokumen kebijakan pendidikan
nasional seperti UU Sisdiknas, PP tentang Pendidikan Agama, dan dokumen Kurikulum
Merdeka. Langkah ini memungkinkan peneliti menemukan titik-titik temu, perbedaan, dan
potensi integrasi yang konstruktif (Saleh et al., 2024).

Validitas dan reliabilitas penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan
membandingkan argumen dari berbagai penulis yang berbeda mazhab pemikiran namun
tetap dalam koridor Ahlussunnah wal Jamaah, serta memastikan bahwa setiap kutipan dan
rujukan dapat ditelusuri kembali ke sumber aslinya. Pendekatan ini juga memungkinkan
peneliti menghindari bias interpretasi pribadi karena selalu merujuk pada teks asli dan
konteks historisnya (Maryam et al., 2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Telaah Kurikulum Nasional dalam Perspektif Qur’ani

Kurikulum pendidikan nasional Indonesia yang saat ini berlaku, baik dalam bentuk
Kurikulum Merdeka maupun revisi-revisi sebelumnya, pada dasarnya masih berpijak pada
paradigma epistemologi Barat yang memisahkan ilmu agama dari ilmu umum. Paradigma
ini secara fundamental bertentangan dengan worldview Al-Qur’an yang memandang
seluruh ilmu sebagai ayat-ayat Allah yang saling terkait dalam kerangka tauhid. Ketika
Kurikulum Merdeka memberikan kebebasan kepada satuan pendidikan untuk menyusun
kurikulum operasional, peluang untuk mengintegrasikan perspektif Qur’ani justru terbuka
lebar, namun realitas di lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar sekolah negeri masih
mempertahankan dikotomi ilmu yang diwarisi dari sistem kolonial Belanda (Azizi, Pratama,
& Saputra, 2025).

Al-Qur’an memandang proses pendidikan sebagai tazkiyatun nafs (pensucian jiwa)
sekaligus ta’lim al-kitab wa al-hikmah (pengajaran kitab dan hikmah). Rumusan tujuan
pendidikan nasional dalam Pasal 3 Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional yang menyebutkan “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha
Esa” serta “berakhlak mulia” secara tekstual sangat selaras dengan konsep tazkiyah dan
ta’lim tersebut. Namun, dalam struktur kurikulum, pendidikan agama Islam hanya diberi
alokasi 2—4 jam pelajaran per minggu, sementara mata pelajaran sains dan matematika
mendapat porsi jauh lebih besar. Ketidakseimbangan ini mencerminkan prioritas
epistemologi yang masih positivistik-sekuler, bukan Qur’ani (Mufidah, Hasan, & Hidayat,
2022).

Syed Muhammad Naquib Al-Attas dengan tegas menyatakan bahwa kurikulum yang
tidak berpijak pada konsep adab dan islamisasi ilmu pengetahuan akan menghasilkan
“kehilangan adab” (loss of adab) yang berakibat pada krisis identitas dan moral bangsa.
Kurikulum Merdeka yang mengedepankan proyek penguatan profil pelajar Pancasila
sebenarnya memberikan ruang untuk mengintegrasikan konsep adab Al-Attas, tetapi tanpa
pemahaman mendalam tentang islamisasi ilmu, proyek-proyek tersebut tetap akan berjalan
dalam kerangka humanisme sekuler yang tidak memiliki sanksi transendental (Azizi,
Pratama, & Saputra, 2025).

12



Al-Qur’an menekankan konsep ilmu yang bermanfaat (al-‘ilmu an-nafi‘) dan
memperingatkan ilmu yang tidak bermanfaat (QS. Al-‘Ashr: 1-3). Dalam kurikulum
nasional, capaian pembelajaran (CP) untuk mata pelajaran IPA dan IPS seringkali hanya
berorientasi pada penguasaan konsep dan keterampilan teknis tanpa menghubungkannya
dengan tujuan akhir penciptaan manusia, yaitu mengabdi kepada Allah. Akibatnya, lulusan
sekolah menjadi pintar secara akademik tetapi miskin makna hidup, mudah terjerumus pada
hedonisme dan materialisme. Perspektif Qur’ani menuntut setiap capaian pembelajaran
diakhiri dengan refleksi tauhid dan akhirat (Suriyadi & Mirdad, 2022).

Struktur kurikulum nasional yang memisahkan pendidikan agama sebagai mata
pelajaran tersendiri justru mencerminkan dualisme epistemologi Barat yang dikritik Al-
Attas sebagai salah satu penyebab utama krisis pendidikan modern. Al-Qur’an tidak pernah
memisahkan ilmu tentang alam (ayat kauniyah) dari ilmu tentang wahyu (ayat qauliyah);
keduanya adalah tanda-tanda kebesaran Allah yang harus dipelajari secara terintegrasi.
Kurikulum Merdeka yang mengusung pembelajaran tematik-interdisipliner sebenarnya
sudah membuka pintu integrasi ini, tetapi tanpa kerangka tauhid yang kuat, integrasi tersebut
tetap sekuler (Yusuf & Marfiyanti, 2023).

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pentingnya keseimbangan antara ilmu naqliyah dan
aqliyah sangat relevan untuk menelaah kurikulum nasional saat ini. Kurikulum yang terlalu
membebani siswa dengan hafalan rumus dan fakta sains tanpa diimbangi penguatan aqidah
dan akhlak akan menghasilkan generasi yang kuat secara intelektual tetapi rapuh secara
spiritual. Ibnu Khaldun menegaskan bahwa kehancuran peradaban selalu diawali oleh
kerusakan pendidikan moral dan agama, sebuah peringatan yang sangat aktual bagi
Indonesia yang sedang mengalami krisis integritas dan korupsi di berbagai level (Febrianda
& Aprison, 2025).

Pendidikan aqidah dalam tradisi Ahlussunnah wal Jamaah yang diajarkan melalui
kitab-kitab klasik seperti Al-Ushil al-Tsalatsah memiliki relevansi langsung dengan tujuan
pendidikan nasional yang menyebut “beriman dan bertakwa”. Namun, dalam kurikulum
nasional, materi aqidah seringkali disederhanakan menjadi hafalan rukun iman dan Islam
tanpa pembahasan mendalam tentang syubhat kontemporer seperti atheisme, liberalisme,
dan pluralisme agama yang salah kaprah. Perspektif Qur’ani menuntut penguatan aqidah
sebagai fondasi segala ilmu agar lulusan tidak mudah goyah keyakinannya di tengah
gempuran ideologi sekuler (Tammah, Hasan, & Hidayat, 2022).

Kurikulum pesantren dengan sistem sorogan dan bandongan yang tetap
mempertahankan pembelajaran kitab kuning ternyata mampu menghasilkan lulusan yang
tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga mampu beradaptasi dengan dunia modern.
Relevansi model ini terhadap kurikulum nasional terletak pada kemampuannya
mengintegrasikan ilmu agama dan umum tanpa dikotomi. Ketika Kurikulum Merdeka
memberikan kebebasan kepada sekolah untuk mengembangkan kurikulum berbasis
keunggulan lokal, maka sekolah-sekolah berbasis Islam memiliki peluang besar untuk
mengadopsi model pesantren modern yang terbukti efektif (Halil, 2022).

Digitalisasi pembelajaran yang menjadi salah satu pilar Kurikulum Merdeka tidak
bertentangan dengan perspektif Qur’ani selama digunakan untuk menyebarkan ilmu yang
bermanfaat. Beberapa madrasah telah berhasil mengintegrasikan pembelajaran kitab kuning
melalui platform digital tanpa mengurangi esensi adab guru-murid. Ini membuktikan bahwa
perspektif Qur’ani bukan anti-teknologi, melainkan menuntut teknologi digunakan dalam
kerangka akhlak dan tauhid (Maryam, Royhatudin, & Jubaedah, 2022).

Assessment dalam kurikulum nasional yang masih didominasi tes tertulis dan kognitif
rendah perlu ditelaah ulang dari perspektif Qur’ani. Al-Qur’an menekankan penilaian
holistik yang mencakup aspek hati (qalb), akal (aql), dan perbuatan (a’mal). Penilaian

13



autentik dalam Kurikulum Merdeka sebenarnya sudah mendekati konsep ini, tetapi tanpa
rubrik yang mengukur ketakwaan dan akhlak, penilaian tetap tidak mencerminkan esensi
pendidikan Qur’ani (Suriyadi & Mirdad, 2022).

B. Kontribusi Al-Qur’an dalam Pengembangan Karakter Bangsa

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) yang dicanangkan pemerintah sejak 2016 dan
dilanjutkan dalam Kurikulum Merdeka dengan Profil Pelajar Pancasila pada hakikatnya
adalah upaya penyelamatan karakter bangsa yang sedang mengalami degradasi moral. Al-
Qur’an sebagai sumber utama akhlak mulia memberikan kontribusi paling komprehensif
dan sistematis dalam pembentukan karakter, karena tidak hanya memberikan daftar nilai,
tetapi juga metode, motivasi transendental, dan sanksi akhirat yang sangat efektif (Suriyadi
& Mirdad, 2022).

Al-Qur’an menyebut misi utama Rasulullah SAW adalah untuk menyempurnakan
akhlak mulia (innama bu‘ithtu li utammima makarima al-akhlaq). Lima nilai utama Profil
Pelajar Pancasila beriman, bertakwa, berkebhinekaan global, gotong royong, mandiri,
bernalar kritis, dan kreatif—secara substantif dapat ditemukan padanannya dalam Al-
Qur’an dan Sunnah dengan kedalaman yang jauh lebih kokoh karena berlandaskan wahyu
(Mufidah, Hasan, & Hidayat, 2022).

Konsep amanah dalam Al-Qur’an (QS. Al-Ahzab: 72) menjadi kontribusi paling
krusial bagi pembangunan karakter bangsa yang sedang dilanda krisis integritas dan korupsi.
Amanah tidak hanya berlaku dalam jabatan publik, tetapi mencakup segala tanggung jawab,
mulai dari menjaga rahasia teman hingga melaksanakan tugas belajar. Ketika nilai amanah
dijadikan jiwa pendidikan karakter, maka korupsi, kolusi, dan nepotisme akan berkurang
secara signifikan (Yusuf & Marfiyanti, 2023).

Sikap jujur (shiddiq) yang dicontohkan Rasulullah SAW merupakan kontribusi Al-
Qur’an yang sangat relevan dalam mengatasi budaya plagiarisme, kecurangan ujian, dan
manipulasi data yang semakin marak di kalangan pelajar dan mahasiswa. Al-Qur’an
mengancam orang yang dusta dengan neraka (QS. Az-Zumar: 3), sanksi yang jauh lebih
menakutkan daripada sekadar nilai E atau skorsing (Halil, 2022).

Konsep sabar dan syukur dalam Al-Qur’an (QS. Al-Bagarah: 155-157) memberikan
kontribusi luar biasa dalam membentuk ketahanan mental generasi muda yang saat ini
mudah putus asa, stres, bahkan bunuh diri akibat tekanan akademik dan media sosial.
Pendidikan karakter yang hanya berbasis psikologi humanistik tanpa landasan tauhid
seringkali gagal memberikan makna penderitaan, sementara Al-Qur’an mengubah
penderitaan menjadi ladang pahala dan peningkatan derajat (Chikmiah, 2021).

Nilai tanggung jawab (mas’uliyah) yang diwajibkan Al-Qur’an (QS. Al-Isra: 36)
menjadi kontribusi penting dalam mengatasi budaya menyalahkan orang lain (blaming
culture) yang marak di masyarakat Indonesia. Setiap individu akan dimintai
pertanggungjawaban atas pendengaran, penglihatan, dan hatinya—sebuah doktrin yang jika
diinternalisasi sejak dini akan menciptakan generasi yang bertanggung jawab atas diri,
keluarga, dan bangsanya (Saleh, Safirah, & Sari, 2024).

C. Pendidikan Pancasila dan Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani

Sila Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai sila pertama Pancasila tidak akan memiliki
substansi yang kuat tanpa pengisian dari nilai-nilai tauhid Al-Qur’an. Al-Qur’an
memberikan penjelasan paling rinci tentang sifat-sifat Allah, larangan syirik, dan
konsekuensi akhirat yang menjadi motivasi utama ketakwaan. Tanpa integrasi ini,
pendidikan Pancasila berisiko menjadi sekadar hafalan tanpa penghayatan (Mufidah, Hasan,
& Hidayat, 2022).

Sila Kemanusiaan yang Adil dan Beradab memiliki padanan yang sangat kuat dengan
konsep al-‘adalah, al-ihsan, dan rahmatan lil ‘alamin dalam Al-Qur’an. Larangan Al-Qur’an

14



terhadap segala bentuk diskriminasi suku, ras, dan agama (QS. Al-Hujurat: 13) menjadi
landasan paling kokoh bagi penghormatan HAM dan keadaban dalam berbangsa (Suriyadi
& Mirdad, 2022).

Sila Persatuan Indonesia dapat diperkuat secara luar biasa melalui konsep ukhuwah
Islamiyah, ukhuwah basyariyah, dan ukhuwah wathaniyah yang diajarkan Al-Qur’an. Ayat
“wa 1’tashimtl bi hablillahi jami‘an wa 1a tafarraqi” (QS. Ali Imran: 103) menjadi obat
paling mujarab bagi ancaman disintegrasi bangsa yang sering dimanfaatkan isu SARA
(Yusuf & Marfiyanti, 2023).

Sila  Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam
Permusyawaratan/Perwakilan selaras dengan konsep syura dalam Al-Qur’an (QS. Asy-
Syura: 38). Prinsip musyawarah Rasulullah SAW dengan sahabat membuktikan bahwa
demokrasi yang benar adalah demokrasi yang berlandaskan nilai-nilai ilahi, bukan
demokrasi liberal yang lepas dari moral transendental (Azizi, Pratama, & Saputra, 2025).

Sila Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia memiliki akar yang sangat dalam
dalam sistem ekonomi Islam Al-Qur’an, terutama kewajiban zakat, larangan riba, dan
anjuran infak-sedekah. Ketika Indonesia masih bergulat dengan ketimpangan ekonomi,
integrasi nilai-nilai Qur’ani ini akan memberikan solusi sistemik yang jauh lebih efektif
daripada sekadar program bantuan sosial (Febrianda & Aprison, 2025).

Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam sistem pendidikan nasional bukan sekadar
penambahan muatan agama, melainkan rekonstruksi epistemologis total yang
mengembalikan manusia Indonesia kepada fitrahnya sebagai hamba Allah sekaligus
khalifah di bumi. Kurikulum Merdeka yang memberikan kebebasan besar kepada satuan
pendidikan sebenarnya telah membuka ruang historis yang belum pernah ada sebelumnya
untuk melakukan islamisasi ilmu secara bertahap tanpa harus mengubah undang-undang.
Namun, kebebasan tersebut hanya akan bermakna jika para pengambil kebijakan dan
praktisi pendidikan memahami bahwa tauhid bukanlah salah satu mata pelajaran, melainkan
ruh yang harus menghidupi setiap elemen kurikulum. Tanpa pemahaman ini, proyek
penguatan profil pelajar Pancasila akan tetap berjalan dalam kerangka humanisme sekuler
yang rapuh.

Realitas di lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar sekolah masih menggunakan
kebebasan tersebut untuk memperbanyak kegiatan ekstrakurikuler hiburan, bukan untuk
memperdalam penghayatan ayat-ayat kauniyah dan qauliyah secara terpadu. Oleh karena
itu, relevansi Al-Qur’an tidak cukup diukur dari jumlah jam pelajaran agama, melainkan
dari sejauh mana setiap capaian pembelajaran mengantarkan peserta didik kepada
ma’rifatullah. Pengalaman madrasah dan pesantren modern yang berhasil mengintegrasikan
STEM dengan tahfiz Al-Qur’an dan kitab kuning membuktikan bahwa integrasi tersebut
bukan utopia. Tantangan terbesar justru terletak pada rendahnya literasi

Al-Qur’an di kalangan guru sekolah umum. Tanpa intervensi masif berupa pelatihan
guru berbasis tafsir tematik dan hadis pendidikan, impian integrasi akan tetap menjadi
wacana elit kampus. Langkah konkret yang dapat segera dilakukan adalah menjadikan ayat-
ayat Al-Qur’an sebagai pembuka dan penutup setiap modul ajar di semua mata pelajaran
(Azizi, Pratama, & Saputra, 2025).

Pengembangan karakter bangsa melalui Al-Qur’an tidak akan efektif jika masih
menggunakan pendekatan kognitif-normatif semata seperti yang selama ini dilakukan dalam
mata pelajaran PPK dan Pendidikan Pancasila. Al-Qur’an mengajarkan bahwa perubahan
akhlak hanya terjadi melalui proses tadabbur, tazkiyah, dan mujahadah yang berkelanjutan,
bukan sekadar hafalan nilai-nilai. Pengalaman Rasulullah SAW dalam mentransformasi
masyarakat Jahiliyah menjadi generasi terbaik umat manusia dalam waktu 23 tahun
menunjukkan bahwa metode keteladanan (uswah hasanah) dan pembiasaan (tarbiyah bil

15



‘adah) jauh lebih powerful daripada sekadar doktrinasi. Saat ini, mayoritas sekolah masih
mengandalkan upacara bendera, kultum Jumat, dan poster nilai-nilai sebagai sarana
pembentukan karakter, padahal Al-Qur’an menuntut pembiasaan 24 jam melalui lingkungan
sekolah yang mencerminkan adab Islami. Guru yang masih merokok di lingkungan sekolah,
menyontek dalam rapot, atau membeda-bedakan siswa berdasarkan prestasi ekonomi jelas
menghancurkan seluruh program penguatan karakter. Oleh karena itu, kontribusi terbesar
Al-Qur’an terletak pada kemampuannya menciptakan ekosistem pendidikan yang utuh,
bukan hanya muatan lokal tambahan. Sekolah-sekolah berbasis Islam yang menerapkan full
day school dengan pengawasan ketat dan pembinaan akhlak intensif menunjukkan hasil
yang jauh lebih baik dalam hal integritas dan empati dibandingkan sekolah negeri
konvensional. Langkah strategis yang dapat diambil adalah mengubah sekolah menjadi
“masjid kedua” di mana setiap interaksi menjadi ibadah dan setiap kesalahan menjadi bahan
tazkiyah. Tanpa keberanian melakukan reformasi total kultur sekolah, maka slogan karakter
bangsa hanya akan menjadi mantra kosong. Transformasi ini memang berat, tetapi Al-
Qur’an telah memberikan peta jalan yang sangat jelas melalui sirah nabawiyah (Suriyadi &
Mirdad, 2022).

Pendidikan Pancasila yang selama ini dipahami sebagai ideologi sekuler ternyata
dapat menjadi jalan masuk yang sangat strategis untuk mengintegrasikan nilai-nilai Al-
Qur’an secara konstitusional tanpa menimbulkan resistensi politik. Para pendiri bangsa yang
merumuskan Pancasila pada hakikatnya adalah para santri dan ulama yang memahami
bahwa tauhid tidak boleh dikotak-kotakkan menjadi agama pribadi semata. Piagam Jakarta
yang sempat memuat tujuh kata “dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi
pemeluk-pemeluknya” menunjukkan bahwa semangat Qur’ani sebenarnya pernah hampir
menjadi bagian eksplisit dari konstitusi. Saat ini, ketika ancaman radikalisme dan
liberalisme sama-sama mengintai, pendekatan integrasi nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam
setiap sila Pancasila justru menjadi benteng paling kokoh bagi keutuhan NKRI. Sila
Ketuhanan Yang Maha Esa tidak akan pernah bisa diisi secara tuntas kecuali dengan
substansi tauhid rububiyah, uluhiyah, dan asma wa sifat yang diajarkan Al-Qur’an.
Demikian pula sila kemanusiaan yang adil dan beradab tidak akan pernah terwujud tanpa
internalisasi konsep al-karamah al-insaniyah yang berbasis ayat “wa lagad karramna bant
adam”. Sila persatuan Indonesia akan terus rapuh selama ukhuwah hanya dipahami secara
emosional, bukan sebagai perintah ilahi dalam surah Al-Hujurat ayat 10 dan Ali Imran ayat
103. Sila kerakyatan dan keadilan sosial pun tidak akan pernah mencapai esensinya tanpa
sistem syura dan larangan riba yang dirinci Al-Qur’an. Oleh karena itu, pendidikan
Pancasila yang benar adalah pendidikan yang mengembalikan setiap sila kepada akar
Qur’aninya tanpa harus mengubah rumusan Pancasila itu sendiri. Pendekatan ini telah
terbukti berhasil di beberapa sekolah Islam terpadu yang mampu menghasilkan lulusan yang
nasionalis sekaligus religious tanpa kontradiksi (Mufidah, Hasan, & Hidayat, 2022).

Krisis makna hidup yang melanda generasi Z dan Alpha saat ini merupakan buah
langsung dari pendidikan yang kehilangan dimensi transendental. Al-Qur’an menawarkan
jawaban paling komprehensif atas pertanyaan eksistensial “dari mana, untuk apa, dan ke
mana” yang tidak pernah mampu dijawab oleh filsafat Barat secara memuaskan. Ketika
kurikulum nasional masih meminggirkan pembahasan ghayb, akhirat, dan
pertanggungjawaban abadi, maka wajar jika banyak remaja merasa hidup ini tidak ada
artinya. Surah Al-Mulk ayat 2 dengan tegas menyatakan bahwa hidup dan mati diciptakan
untuk menguji siapa yang terbaik amalnya—sebuah paradigma yang jika diinternalisasi
sejak dini akan mengubah seluruh orientasi hidup peserta didik. Mereka tidak lagi mengejar
nilai 100 semata, tetapi mengejar ridha Allah dalam setiap langkah belajar. Mereka tidak
lagi takut gagal ujian, tetapi takut gagal di hadapan Allah pada hari kiamat. Mereka tidak

16



lagi stres karena dibandingkan dengan teman, tetapi tenang karena tahu rezeki dan
keberhasilan sudah ditentukan Allah. Pengalaman sekolah-sekolah yang menerapkan
pembinaan ruhiyah intensif menunjukkan penurunan drastis angka bullying, kecemasan,
dan bahkan percobaan bunuh diri. Oleh karena itu, kontribusi terbesar Al-Qur’an bagi sistem
pendidikan nasional adalah kemampuannya mengembalikan makna hidup yang hilang
akibat sekularisasi. Tanpa dimensi ini, semua program merdeka belajar, golden generation
2045, dan Indonesia emas hanya akan melahirkan generasi cerdas yang kosong dan rentan
(Yusuf & Marfiyanti, 2023).

KESIMPULAN

Pendidikan Al-Qur’an dipandang sebagai fondasi spiritual, moral, dan intelektual
yang memiliki pengaruh penting terhadap pembentukan karakter peserta didik di Indonesia.
Pendidikan Al-Qur’an mengajarkan prinsip ketauhidan, akhlak mulia, keadilan, disiplin,
serta tanggung jawab sosial yang sejalan dengan tujuan pendidikan nasional dalam
mencetak manusia beriman, berilmu, berkarakter, dan berdaya saing. Selain itu, pendekatan
pembelajaran Al-Qur’an yang menekankan aspek pemahaman, penghayatan, dan
pengamalan juga mendukung pengembangan kompetensi spiritual dan sikap yang menjadi
bagian dari standar kompetensi lulusan. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam sistem
pendidikan nasional tidak dimaksudkan untuk mengganti kurikulum yang ada, melainkan
memperkaya proses pendidikan melalui penguatan moral, etika, dan pembentukan karakter.
Penelitian ini menegaskan bahwa relevansi pendidikan Al-Qur’an terlihat nyata pada
kontribusinya dalam membentuk peserta didik yang mampu menghadapi tantangan
perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas moral dan spiritual. Dengan demikian,
pendidikan Al-Qur’an memiliki posisi strategis dalam mendukung terwujudnya sumber
daya manusia yang berkepribadian kuat, berwawasan luas, serta berorientasi pada
kemaslahatan masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Azizi, A., Pratama, A. 1., & Saputra, M. Y. (2025). Kurikulum pendidikan Islam menurut Syed
Muhammad Naquib Al-Attas dan relevansinya terhadap kurikulum sistem pendidikan
nasional. JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 157-173.

Chikmiah, A. (2021). Relevansi konsep pendidikan humanistik Ki Hadjar Dewantara terhadap
sistem pendidikan nasional di Indonesia (Doctoral dissertation, Sekolah Tinggi Agama Islam
Al-anwar).

Febrianda, F., & Aprison, W. (2025). Relevansi konsep modernisasi perspektif Ibnu Khaldun
terhadap perencanaan pendidikan agama Islam di era kontemporer. Jurnal Ilmu Pendidikan
dan Kearifan Lokal, 5(1), 93-99.

Halil, H. (2022). Relevansi sistem pendidikan pesantren di era modernisasi. Al-Ibrah: Jurnal
Pendidikan dan Keilmuan Islam, 7(1), 95-113.

Maryam, S., Royhatudin, A., & Jubaedah, S. (2022). Relevansi kebijakan pendidikan nasional dan
implementasi pendidikan Islam: Pembelajaran kitab kuning berbasis digital di MTs
Masyariqul Anwar Caringin. Ta'dibiya, 2(1), 12-25.

Mufidah, K., Hasan, M. A. K., & Hidayat, S. (2022). Relevansi pendidikan ‘aqidah dalam kitab Al-
Ushill Al-Tsalatsah terhadap Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional. Ta'dibuna: Jurnal
Pendidikan Islam, 11(2), 149-165.

Saleh, R., Safirah, 1., & Sari, H. P. (2024). Filsafat pendidikan Ibnu Khaldun; relevansi dalam
konteks pendidikan modern. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(4), 71-80.

Suriyadi, S., & Mirdad, J. (2022). Relevansi pendidikan Islam dan pendidikan nasional dalam
perspektif Al-Quran dan sejarah. El-Hekam, 7(2), 155-163.

Tammah, K. M., Hasan, M. A. K., & Hidayat, S. (2022). Relevansi pendidikan ‘aqgidah dalam kitab
Al-Ushil Al-Tsalatsah terhadap Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional. Ta’dibuna,

17



11(2).
Yusuf, M. Y. M., & Marfiyanti, M. (2023). Relevansi pendidikan agama Islam dan sistem
pendidikan nasional. Mauizhah: Jurnal Kajian Keislaman, 13(2), 298-307.

18



