
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7452 
 

 

9 
 
 

RELEVANSI PENDIDIKAN AL-QUR’AN TERHADAP SISTEM 

PENDIDIKAN NASIONAL 
 

Siti Maulidiya Agustin1, Kadar M. Yusuf2 
32590424652@students.uin-suska.ac.id1, kadarmyusuf@gmail.com2 

Program Studi Pendidikan Agama Islam, Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan menelaah relevansi pendidikan Al-Qur’an terhadap sistem pendidikan 

nasional melalui pendekatan studi pustaka. Pendidikan Al-Qur’an dipandang sebagai fondasi 

spiritual, moral, dan intelektual yang memiliki pengaruh penting terhadap pembentukan karakter 

peserta didik di Indonesia. Dengan menelusuri berbagai literatur tentang konsep pendidikan Al-

Qur’an, nilai-nilai dasar ajarannya, serta arah kebijakan pendidikan nasional, penelitian ini 

menemukan adanya titik temu yang signifikan antara keduanya. Pendidikan Al-Qur’an mengajarkan 

prinsip ketauhidan, akhlak mulia, keadilan, disiplin, serta tanggung jawab sosial yang sejalan dengan 

tujuan pendidikan nasional dalam mencetak manusia beriman, berilmu, berkarakter, dan berdaya 

saing. Selain itu, pendekatan pembelajaran Al-Qur’an yang menekankan aspek pemahaman, 

penghayatan, dan pengamalan juga mendukung pengembangan kompetensi spiritual dan sikap yang 

menjadi bagian dari standar kompetensi lulusan. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam sistem 

pendidikan nasional tidak dimaksudkan untuk mengganti kurikulum yang ada, melainkan 

memperkaya proses pendidikan melalui penguatan moral, etika, dan pembentukan karakter. 

Penelitian ini menegaskan bahwa relevansi pendidikan Al-Qur’an terlihat nyata pada kontribusinya 

dalam membentuk peserta didik yang mampu menghadapi tantangan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan identitas moral dan spiritual. Dengan demikian, pendidikan Al-Qur’an memiliki posisi 

strategis dalam mendukung terwujudnya sumber daya manusia yang berkepribadian kuat, 

berwawasan luas, serta berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. 

Kata Kunci: Al-Qur’an, Pendidikan Nasional, Karakter, Nilai-Nilai Islam, Kompetensi Spiritual. 

 

ABSTRACT 

This study examines the relevance of Qur’anic education to the national education system through 

a library-based approach. Qur’anic education is viewed as a spiritual, moral, and intellectual 

foundation that significantly influences the character formation of students in Indonesia. By 

reviewing literature on the principles of Qur’anic education, its core values, and the direction of 

national education policies, the study identifies substantial points of convergence between the two. 

Qur’anic teachings emphasize monotheism, noble character, justice, discipline, and social 

responsibility, which align with the national education goals of forming students who are faithful, 

knowledgeable, ethical, and competitive. Moreover, the Qur’anic learning model, which focuses on 

understanding, internalization, and practical application, supports the development of spiritual and 

attitudinal competencies required in national learning standards. The integration of Qur’anic values 

into the national education system is not intended to replace existing curricula but to enrich the 

educational process through strengthened moral and ethical dimensions. The study concludes that 

the relevance of Qur’anic education is evident in its contribution to shaping learners capable of 

navigating modern challenges without losing their moral and spiritual identity. Thus, Qur’anic 

education holds a strategic position in supporting the development of human resources who are 

strong in character, broad-minded, and committed to societal well-being. 

Keywords: Qur’anic Education, National Education, Character, Islamic Values, Spiritual 

Competence. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Pendidikan Al-Qur’an sebagai inti dari seluruh sistem pendidikan Islam tidak pernah 

kehilangan relevansinya sejak 14 abad yang lalu hingga kini, justru semakin terbukti mampu 

mailto:32590424652@students.uin-suska.ac.id1
mailto:kadarmyusuf@gmail.com2


10 
 
 

menjawab tantangan zaman yang terus berubah, termasuk di dalam konteks Sistem 

Pendidikan Nasional Republik Indonesia yang terus berupaya mencari bentuk ideal 

pendidikan berkarakter bangsa. Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai kitab suci yang 

menjadi sumber ajaran agama, tetapi juga sebagai sumber ilmu pengetahuan, etika, 

metodologi pembelajaran, dan filosofi pendidikan yang sangat komprehensif, sehingga 

ketika nilai-nilai dan prinsip-prinsip pendidikan yang terkandung di dalamnya 

diintegrasikan ke dalam sistem pendidikan nasional, maka akan lahir generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual tetapi juga kuat secara spiritual dan berakhlak mulia (Yusuf 

& Marfiyanti, 2023). 

Keberadaan Sistem Pendidikan Nasional yang diatur dalam Undang-Undang Nomor 

20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional serta berbagai peraturan turunannya 

menunjukkan semangat untuk membentuk insan Indonesia yang beriman, bertakwa, 

berilmu, dan berbudaya, namun dalam implementasinya sering kali masih terdapat 

kesenjangan antara idealitas dan realitas, di mana aspek pembentukan akhlak dan 

spiritualitas kadang terpinggirkan oleh orientasi akademik dan kompetensi keterampilan 

semata. Di sinilah urgensi pendidikan Al-Qur’an menjadi sangat nyata, karena Al-Qur’an 

menawarkan konsep pendidikan yang menyeluruh (kaffah), yang mencakup aspek akal, 

hati, dan jasmani sekaligus, sebagaimana tergambar dalam banyak ayat yang 

memerintahkan manusia untuk membaca, berpikir, mengamati alam, dan membersihkan 

jiwa secara bersamaan (Suriyadi & Mirdad, 2022). 

Pendidikan Al-Qur’an memiliki karakteristik unik yang tidak dimiliki oleh sistem 

pendidikan manapun di dunia, yaitu berlandaskan wahyu ilahi yang mutlak benar dan abadi, 

sehingga metodologi, tujuan, materi, dan evaluasinya memiliki kekuatan transformatif yang 

luar biasa. Ketika nilai-nilai tersebut diintegrasikan dengan Sistem Pendidikan Nasional, 

maka akan terjadi pengayaan yang sangat signifikan, bukan saja dari sisi substansi tetapi 

juga dari sisi metodologi dan orientasi akhir pendidikan itu sendiri. Pendidikan nasional 

yang selama ini lebih banyak mengadopsi paradigma Barat yang sekuler dan materialistik 

akan mendapatkan keseimbangan yang sangat dibutuhkan melalui pendekatan Al-Qur’an 

yang transendental namun tetap rasional dan empirik (Tammah et al., 2022). 

Sejarah mencatat bahwa sebelum kemerdekaan, pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an 

yang dikembangkan di pesantren-pesantren dan surau-surau telah berhasil melahirkan para 

tokoh pejuang dan intelektual yang sangat berperan dalam perjuangan kemerdekaan 

Indonesia. Realitas tersebut membuktikan bahwa pendidikan Al-Qur’an tidak pernah 

bertentangan dengan semangat kebangsaan, justru menjadi penguat identitas dan ketahanan 

bangsa. Oleh karena itu, upaya mengintegrasikan pendidikan Al-Qur’an ke dalam sistem 

pendidikan nasional bukanlah sesuatu yang asing atau dipaksakan, melainkan penguatan 

kembali akar pendidikan bangsa yang pernah hilang di era kolonial dan pasca-kolonial 

akibat hegemoni pendidikan Barat (Saleh et al., 2024). 

Di era globalisasi dan revolusi industri 4.0 yang ditandai dengan disrupsi teknologi 

dan perubahan sosial yang sangat cepat, tantangan pendidikan semakin kompleks, mulai 

dari krisis moral, hilangnya jati diri budaya, hingga rendahnya daya saing sumber daya 

manusia. Pendidikan Al-Qur’an menawarkan solusi holistik karena di dalamnya terkandung 

prinsip-prinsip ketahanan jiwa (istiqamah), kecerdasan emosional dan spiritual, serta 

kemampuan beradaptasi yang luar biasa sebagaimana ditunjukkan oleh para sahabat Nabi 

yang mampu bertransformasi dari masyarakat jahiliyah menjadi peradaban terbaik dalam 

waktu singkat (Maryam et al., 2022). 

Pada masa kini, kebijakan pendidikan nasional seperti Kurikulum Merdeka yang 

memberikan ruang lebih besar bagi pengembangan karakter dan kearifan lokal sebenarnya 

membuka peluang yang sangat lebar untuk mengintegrasikan pendidikan Al-Qur’an secara 



11 
 
 

lebih substansial, bukan hanya sebagai mata pelajaran agama yang terpisah, tetapi sebagai 

jiwa yang meresap dalam seluruh proses pembelajaran. Pesantren sebagai institusi 

pendidikan Al-Qur’an yang masih eksis hingga kini juga telah menunjukkan kemampuan 

beradaptasi dengan zaman tanpa kehilangan esensi, bahkan mampu melahirkan lulusan 

yang kompetitif di tingkat nasional dan internasional (Halil, 2022). 

Konsep pendidikan Islam menurut pemikir besar seperti Syed Muhammad Naquib Al-

Attas yang menekankan pentingnya “ta’dib” (pendidikan adab) sebagai inti pendidikan 

sejati memiliki relevansi yang sangat tinggi dengan Kurikulum Merdeka yang 

mengedepankan profil Pelajar Pancasila, khususnya pada dimensi “berakhlak mulia” dan 

“berkebinekaan global”. Integrasi ini akan memperkuat fondasi pendidikan nasional 

sehingga tidak hanya menghasilkan tenaga kerja terampil, tetapi juga manusia beradab yang 

mampu menjadi rahmat bagi semesta (Azizi et al., 2025). 

Ki Hadjar Dewantara sebagai Bapak Pendidikan Nasional Indonesia juga memiliki 

pandangan yang sangat selaras dengan pendidikan Al-Qur’an, terutama dalam konsep 

pendidikan humanistik yang menekankan kodrat alam dan kodrat zaman, kebebasan batin, 

serta pendekatan “among” yang penuh kasih sayang. Konsep ini tidak bertentangan dengan 

metode tarbiyah dalam Al-Qur’an yang juga menempatkan pendidik sebagai figur teladan 

(uswah hasanah) dan membimbing anak sesuai fitrahnya (Chikmiah, 2021). 

Ibnu Khaldun sebagai salah satu sosiolog dan filsuf pendidikan Islam klasik juga telah 

merumuskan teori modernisasi pendidikan yang sangat relevan dengan kondisi 

kontemporer, di mana ia menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu agama dan 

ilmu umum, antara pendidikan kota dan desa, serta antara teori dan praktik. Pemikiran ini 

sangat sesuai dengan semangat Undang-Undang Sisdiknas yang menginginkan pendidikan 

yang merata dan berkualitas di seluruh wilayah Indonesia (Febrianda & Aprison, 2025). 

Kitab Al-Ushûl Al-Tsalâtsah sebagai salah satu rujukan utama pendidikan aqidah di 

kalangan pesantren juga memiliki relevansi yang sangat kuat dengan UU Sisdiknas, 

terutama pada pasal-pasal yang menegaskan bahwa pendidikan nasional berlandaskan 

Pancasila dan bertujuan meningkatkan keimanan dan ketakwaan. Aqidah yang benar 

menjadi fondasi utama bagi terbentuknya karakter bangsa yang tangguh dan anti-korupsi, 

anti-radikalisme, serta cinta tanah air (Mufidah et al., 2022). 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) yang bertujuan untuk menggali, menganalisis, dan mensintesis berbagai 

literatur ilmiah yang relevan dengan tema relevansi pendidikan Al-Qur’an terhadap Sistem 

Pendidikan Nasional tanpa melakukan pengumpulan data primer di lapangan. Pendekatan 

ini dipilih karena permasalahan yang dikaji bersifat konseptual, filosofis, dan normatif 

sehingga lebih tepat dianalisis melalui teks-teks otoritatif baik dari Al-Qur’an, hadis, 

pemikiran ulama, maupun dokumen kebijakan pendidikan nasional (Yusuf & Marfiyanti, 

2023). 

Data yang digunakan dalam penelitian ini bersifat data sekunder yang terdiri atas 

jurnal-jurnal ilmiah terindeks, artikel prosiding, disertasi, dan buku-buku referensi yang 

telah dipublikasikan dalam kurun waktu 2021–2025 dan secara khusus membahas hubungan 

antara pendidikan Islam berbasis Al-Qur’an dengan sistem pendidikan nasional di 

Indonesia. Pemilihan kurun waktu tersebut dimaksudkan untuk mendapatkan perspektif 

terkini yang relevan dengan dinamika kebijakan pendidikan pasca-reformasi dan 

implementasi Kurikulum Merdeka (Suriyadi & Mirdad, 2022). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui pencarian literatur secara sistematis pada 

berbagai basis data jurnal nasional seperti Sinta, Garuda, serta repositori universitas dan 



12 
 
 

lembaga penelitian Islam. Kata kunci yang digunakan antara lain: “pendidikan Al-Qur’an”, 

“relevansi pendidikan Islam”, “Sistem Pendidikan Nasional”, “Kurikulum Merdeka”, 

“integrasi pendidikan agama”, dan “filsafat pendidikan Islam”. Seluruh literatur yang masuk 

dalam kriteria inklusi kemudian didokumentasikan dan dikelompokkan berdasarkan tema 

besar (Tammah et al., 2022). 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan content analysis dan analisis komparatif, 

di mana setiap literatur dianalisis isi kandungan argumennya, kemudian dibandingkan 

dengan prinsip-prinsip pendidikan dalam Al-Qur’an serta dokumen kebijakan pendidikan 

nasional seperti UU Sisdiknas, PP tentang Pendidikan Agama, dan dokumen Kurikulum 

Merdeka. Langkah ini memungkinkan peneliti menemukan titik-titik temu, perbedaan, dan 

potensi integrasi yang konstruktif (Saleh et al., 2024). 

Validitas dan reliabilitas penelitian ini dijaga melalui triangulasi sumber, yaitu dengan 

membandingkan argumen dari berbagai penulis yang berbeda mazhab pemikiran namun 

tetap dalam koridor Ahlussunnah wal Jamaah, serta memastikan bahwa setiap kutipan dan 

rujukan dapat ditelusuri kembali ke sumber aslinya. Pendekatan ini juga memungkinkan 

peneliti menghindari bias interpretasi pribadi karena selalu merujuk pada teks asli dan 

konteks historisnya (Maryam et al., 2022). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Telaah Kurikulum Nasional dalam Perspektif Qur’ani 

Kurikulum pendidikan nasional Indonesia yang saat ini berlaku, baik dalam bentuk 

Kurikulum Merdeka maupun revisi-revisi sebelumnya, pada dasarnya masih berpijak pada 

paradigma epistemologi Barat yang memisahkan ilmu agama dari ilmu umum. Paradigma 

ini secara fundamental bertentangan dengan worldview Al-Qur’an yang memandang 

seluruh ilmu sebagai ayat-ayat Allah yang saling terkait dalam kerangka tauhid. Ketika 

Kurikulum Merdeka memberikan kebebasan kepada satuan pendidikan untuk menyusun 

kurikulum operasional, peluang untuk mengintegrasikan perspektif Qur’ani justru terbuka 

lebar, namun realitas di lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar sekolah negeri masih 

mempertahankan dikotomi ilmu yang diwarisi dari sistem kolonial Belanda (Azizi, Pratama, 

& Saputra, 2025). 

Al-Qur’an memandang proses pendidikan sebagai tazkiyatun nafs (pensucian jiwa) 

sekaligus ta’līm al-kitāb wa al-hikmah (pengajaran kitab dan hikmah). Rumusan tujuan 

pendidikan nasional dalam Pasal 3 Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional yang menyebutkan “beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha 

Esa” serta “berakhlak mulia” secara tekstual sangat selaras dengan konsep tazkiyah dan 

ta’lim tersebut. Namun, dalam struktur kurikulum, pendidikan agama Islam hanya diberi 

alokasi 2–4 jam pelajaran per minggu, sementara mata pelajaran sains dan matematika 

mendapat porsi jauh lebih besar. Ketidakseimbangan ini mencerminkan prioritas 

epistemologi yang masih positivistik-sekuler, bukan Qur’ani (Mufidah, Hasan, & Hidayat, 

2022). 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas dengan tegas menyatakan bahwa kurikulum yang 

tidak berpijak pada konsep adab dan islamisasi ilmu pengetahuan akan menghasilkan 

“kehilangan adab” (loss of adab) yang berakibat pada krisis identitas dan moral bangsa. 

Kurikulum Merdeka yang mengedepankan proyek penguatan profil pelajar Pancasila 

sebenarnya memberikan ruang untuk mengintegrasikan konsep adab Al-Attas, tetapi tanpa 

pemahaman mendalam tentang islamisasi ilmu, proyek-proyek tersebut tetap akan berjalan 

dalam kerangka humanisme sekuler yang tidak memiliki sanksi transendental (Azizi, 

Pratama, & Saputra, 2025). 

 



13 
 
 

Al-Qur’an menekankan konsep ilmu yang bermanfaat (al-‘ilmu an-nāfi‘) dan 

memperingatkan ilmu yang tidak bermanfaat (QS. Al-‘Ashr: 1–3). Dalam kurikulum 

nasional, capaian pembelajaran (CP) untuk mata pelajaran IPA dan IPS seringkali hanya 

berorientasi pada penguasaan konsep dan keterampilan teknis tanpa menghubungkannya 

dengan tujuan akhir penciptaan manusia, yaitu mengabdi kepada Allah. Akibatnya, lulusan 

sekolah menjadi pintar secara akademik tetapi miskin makna hidup, mudah terjerumus pada 

hedonisme dan materialisme. Perspektif Qur’ani menuntut setiap capaian pembelajaran 

diakhiri dengan refleksi tauhid dan akhirat (Suriyadi & Mirdad, 2022). 

Struktur kurikulum nasional yang memisahkan pendidikan agama sebagai mata 

pelajaran tersendiri justru mencerminkan dualisme epistemologi Barat yang dikritik Al-

Attas sebagai salah satu penyebab utama krisis pendidikan modern. Al-Qur’an tidak pernah 

memisahkan ilmu tentang alam (ayat kauniyah) dari ilmu tentang wahyu (ayat qauliyah); 

keduanya adalah tanda-tanda kebesaran Allah yang harus dipelajari secara terintegrasi. 

Kurikulum Merdeka yang mengusung pembelajaran tematik-interdisipliner sebenarnya 

sudah membuka pintu integrasi ini, tetapi tanpa kerangka tauhid yang kuat, integrasi tersebut 

tetap sekuler (Yusuf & Marfiyanti, 2023). 

Pemikiran Ibnu Khaldun tentang pentingnya keseimbangan antara ilmu naqliyah dan 

aqliyah sangat relevan untuk menelaah kurikulum nasional saat ini. Kurikulum yang terlalu 

membebani siswa dengan hafalan rumus dan fakta sains tanpa diimbangi penguatan aqidah 

dan akhlak akan menghasilkan generasi yang kuat secara intelektual tetapi rapuh secara 

spiritual. Ibnu Khaldun menegaskan bahwa kehancuran peradaban selalu diawali oleh 

kerusakan pendidikan moral dan agama, sebuah peringatan yang sangat aktual bagi 

Indonesia yang sedang mengalami krisis integritas dan korupsi di berbagai level (Febrianda 

& Aprison, 2025). 

Pendidikan aqidah dalam tradisi Ahlussunnah wal Jamaah yang diajarkan melalui 

kitab-kitab klasik seperti Al-Ushûl al-Tsalâtsah memiliki relevansi langsung dengan tujuan 

pendidikan nasional yang menyebut “beriman dan bertakwa”. Namun, dalam kurikulum 

nasional, materi aqidah seringkali disederhanakan menjadi hafalan rukun iman dan Islam 

tanpa pembahasan mendalam tentang syubhat kontemporer seperti atheisme, liberalisme, 

dan pluralisme agama yang salah kaprah. Perspektif Qur’ani menuntut penguatan aqidah 

sebagai fondasi segala ilmu agar lulusan tidak mudah goyah keyakinannya di tengah 

gempuran ideologi sekuler (Tammah, Hasan, & Hidayat, 2022). 

Kurikulum pesantren dengan sistem sorogan dan bandongan yang tetap 

mempertahankan pembelajaran kitab kuning ternyata mampu menghasilkan lulusan yang 

tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga mampu beradaptasi dengan dunia modern. 

Relevansi model ini terhadap kurikulum nasional terletak pada kemampuannya 

mengintegrasikan ilmu agama dan umum tanpa dikotomi. Ketika Kurikulum Merdeka 

memberikan kebebasan kepada sekolah untuk mengembangkan kurikulum berbasis 

keunggulan lokal, maka sekolah-sekolah berbasis Islam memiliki peluang besar untuk 

mengadopsi model pesantren modern yang terbukti efektif (Halil, 2022). 

Digitalisasi pembelajaran yang menjadi salah satu pilar Kurikulum Merdeka tidak 

bertentangan dengan perspektif Qur’ani selama digunakan untuk menyebarkan ilmu yang 

bermanfaat. Beberapa madrasah telah berhasil mengintegrasikan pembelajaran kitab kuning 

melalui platform digital tanpa mengurangi esensi adab guru-murid. Ini membuktikan bahwa 

perspektif Qur’ani bukan anti-teknologi, melainkan menuntut teknologi digunakan dalam 

kerangka akhlak dan tauhid (Maryam, Royhatudin, & Jubaedah, 2022). 

Assessment dalam kurikulum nasional yang masih didominasi tes tertulis dan kognitif 

rendah perlu ditelaah ulang dari perspektif Qur’ani. Al-Qur’an menekankan penilaian 

holistik yang mencakup aspek hati (qalb), akal (aql), dan perbuatan (a’mal). Penilaian 



14 
 
 

autentik dalam Kurikulum Merdeka sebenarnya sudah mendekati konsep ini, tetapi tanpa 

rubrik yang mengukur ketakwaan dan akhlak, penilaian tetap tidak mencerminkan esensi 

pendidikan Qur’ani (Suriyadi & Mirdad, 2022). 

B. Kontribusi Al-Qur’an dalam Pengembangan Karakter Bangsa 

Penguatan Pendidikan Karakter (PPK) yang dicanangkan pemerintah sejak 2016 dan 

dilanjutkan dalam Kurikulum Merdeka dengan Profil Pelajar Pancasila pada hakikatnya 

adalah upaya penyelamatan karakter bangsa yang sedang mengalami degradasi moral. Al-

Qur’an sebagai sumber utama akhlak mulia memberikan kontribusi paling komprehensif 

dan sistematis dalam pembentukan karakter, karena tidak hanya memberikan daftar nilai, 

tetapi juga metode, motivasi transendental, dan sanksi akhirat yang sangat efektif (Suriyadi 

& Mirdad, 2022). 

Al-Qur’an menyebut misi utama Rasulullah SAW adalah untuk menyempurnakan 

akhlak mulia (innamā bu‘ithtu li utammima makārima al-akhlāq). Lima nilai utama Profil 

Pelajar Pancasila beriman, bertakwa, berkebhinekaan global, gotong royong, mandiri, 

bernalar kritis, dan kreatif—secara substantif dapat ditemukan padanannya dalam Al-

Qur’an dan Sunnah dengan kedalaman yang jauh lebih kokoh karena berlandaskan wahyu 

(Mufidah, Hasan, & Hidayat, 2022). 

Konsep amanah dalam Al-Qur’an (QS. Al-Ahzab: 72) menjadi kontribusi paling 

krusial bagi pembangunan karakter bangsa yang sedang dilanda krisis integritas dan korupsi. 

Amanah tidak hanya berlaku dalam jabatan publik, tetapi mencakup segala tanggung jawab, 

mulai dari menjaga rahasia teman hingga melaksanakan tugas belajar. Ketika nilai amanah 

dijadikan jiwa pendidikan karakter, maka korupsi, kolusi, dan nepotisme akan berkurang 

secara signifikan (Yusuf & Marfiyanti, 2023). 

Sikap jujur (shiddiq) yang dicontohkan Rasulullah SAW merupakan kontribusi Al-

Qur’an yang sangat relevan dalam mengatasi budaya plagiarisme, kecurangan ujian, dan 

manipulasi data yang semakin marak di kalangan pelajar dan mahasiswa. Al-Qur’an 

mengancam orang yang dusta dengan neraka (QS. Az-Zumar: 3), sanksi yang jauh lebih 

menakutkan daripada sekadar nilai E atau skorsing (Halil, 2022). 

Konsep sabar dan syukur dalam Al-Qur’an (QS. Al-Baqarah: 155–157) memberikan 

kontribusi luar biasa dalam membentuk ketahanan mental generasi muda yang saat ini 

mudah putus asa, stres, bahkan bunuh diri akibat tekanan akademik dan media sosial. 

Pendidikan karakter yang hanya berbasis psikologi humanistik tanpa landasan tauhid 

seringkali gagal memberikan makna penderitaan, sementara Al-Qur’an mengubah 

penderitaan menjadi ladang pahala dan peningkatan derajat (Chikmiah, 2021). 

Nilai tanggung jawab (mas’uliyah) yang diwajibkan Al-Qur’an (QS. Al-Isra: 36) 

menjadi kontribusi penting dalam mengatasi budaya menyalahkan orang lain (blaming 

culture) yang marak di masyarakat Indonesia. Setiap individu akan dimintai 

pertanggungjawaban atas pendengaran, penglihatan, dan hatinya—sebuah doktrin yang jika 

diinternalisasi sejak dini akan menciptakan generasi yang bertanggung jawab atas diri, 

keluarga, dan bangsanya (Saleh, Safirah, & Sari, 2024). 

C. Pendidikan Pancasila dan Integrasi Nilai-Nilai Qur’ani 

Sila Ketuhanan Yang Maha Esa sebagai sila pertama Pancasila tidak akan memiliki 

substansi yang kuat tanpa pengisian dari nilai-nilai tauhid Al-Qur’an. Al-Qur’an 

memberikan penjelasan paling rinci tentang sifat-sifat Allah, larangan syirik, dan 

konsekuensi akhirat yang menjadi motivasi utama ketakwaan. Tanpa integrasi ini, 

pendidikan Pancasila berisiko menjadi sekadar hafalan tanpa penghayatan (Mufidah, Hasan, 

& Hidayat, 2022). 

Sila Kemanusiaan yang Adil dan Beradab memiliki padanan yang sangat kuat dengan 

konsep al-‘adālah, al-ihsān, dan rahmatan lil ‘ālamīn dalam Al-Qur’an. Larangan Al-Qur’an 



15 
 
 

terhadap segala bentuk diskriminasi suku, ras, dan agama (QS. Al-Hujurat: 13) menjadi 

landasan paling kokoh bagi penghormatan HAM dan keadaban dalam berbangsa (Suriyadi 

& Mirdad, 2022). 

Sila Persatuan Indonesia dapat diperkuat secara luar biasa melalui konsep ukhuwah 

Islamiyah, ukhuwah basyariyah, dan ukhuwah wathaniyah yang diajarkan Al-Qur’an. Ayat 

“wa i’tashimū bi hablillāhi jamī‘an wa lā tafarraqū” (QS. Ali Imran: 103) menjadi obat 

paling mujarab bagi ancaman disintegrasi bangsa yang sering dimanfaatkan isu SARA 

(Yusuf & Marfiyanti, 2023). 

Sila Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan/Perwakilan selaras dengan konsep syura dalam Al-Qur’an (QS. Asy-

Syura: 38). Prinsip musyawarah Rasulullah SAW dengan sahabat membuktikan bahwa 

demokrasi yang benar adalah demokrasi yang berlandaskan nilai-nilai ilahi, bukan 

demokrasi liberal yang lepas dari moral transendental (Azizi, Pratama, & Saputra, 2025). 

Sila Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia memiliki akar yang sangat dalam 

dalam sistem ekonomi Islam Al-Qur’an, terutama kewajiban zakat, larangan riba, dan 

anjuran infak-sedekah. Ketika Indonesia masih bergulat dengan ketimpangan ekonomi, 

integrasi nilai-nilai Qur’ani ini akan memberikan solusi sistemik yang jauh lebih efektif 

daripada sekadar program bantuan sosial (Febrianda & Aprison, 2025). 

Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam sistem pendidikan nasional bukan sekadar 

penambahan muatan agama, melainkan rekonstruksi epistemologis total yang 

mengembalikan manusia Indonesia kepada fitrahnya sebagai hamba Allah sekaligus 

khalifah di bumi. Kurikulum Merdeka yang memberikan kebebasan besar kepada satuan 

pendidikan sebenarnya telah membuka ruang historis yang belum pernah ada sebelumnya 

untuk melakukan islamisasi ilmu secara bertahap tanpa harus mengubah undang-undang. 

Namun, kebebasan tersebut hanya akan bermakna jika para pengambil kebijakan dan 

praktisi pendidikan memahami bahwa tauhid bukanlah salah satu mata pelajaran, melainkan 

ruh yang harus menghidupi setiap elemen kurikulum. Tanpa pemahaman ini, proyek 

penguatan profil pelajar Pancasila akan tetap berjalan dalam kerangka humanisme sekuler 

yang rapuh.  

Realitas di lapangan menunjukkan bahwa sebagian besar sekolah masih menggunakan 

kebebasan tersebut untuk memperbanyak kegiatan ekstrakurikuler hiburan, bukan untuk 

memperdalam penghayatan ayat-ayat kauniyah dan qauliyah secara terpadu. Oleh karena 

itu, relevansi Al-Qur’an tidak cukup diukur dari jumlah jam pelajaran agama, melainkan 

dari sejauh mana setiap capaian pembelajaran mengantarkan peserta didik kepada 

ma’rifatullah. Pengalaman madrasah dan pesantren modern yang berhasil mengintegrasikan 

STEM dengan tahfiz Al-Qur’an dan kitab kuning membuktikan bahwa integrasi tersebut 

bukan utopia. Tantangan terbesar justru terletak pada rendahnya literasi  

Al-Qur’an di kalangan guru sekolah umum. Tanpa intervensi masif berupa pelatihan 

guru berbasis tafsir tematik dan hadis pendidikan, impian integrasi akan tetap menjadi 

wacana elit kampus. Langkah konkret yang dapat segera dilakukan adalah menjadikan ayat-

ayat Al-Qur’an sebagai pembuka dan penutup setiap modul ajar di semua mata pelajaran 

(Azizi, Pratama, & Saputra, 2025). 

Pengembangan karakter bangsa melalui Al-Qur’an tidak akan efektif jika masih 

menggunakan pendekatan kognitif-normatif semata seperti yang selama ini dilakukan dalam 

mata pelajaran PPK dan Pendidikan Pancasila. Al-Qur’an mengajarkan bahwa perubahan 

akhlak hanya terjadi melalui proses tadabbur, tazkiyah, dan mujahadah yang berkelanjutan, 

bukan sekadar hafalan nilai-nilai. Pengalaman Rasulullah SAW dalam mentransformasi 

masyarakat Jahiliyah menjadi generasi terbaik umat manusia dalam waktu 23 tahun 

menunjukkan bahwa metode keteladanan (uswah hasanah) dan pembiasaan (tarbiyah bil 



16 
 
 

‘adah) jauh lebih powerful daripada sekadar doktrinasi. Saat ini, mayoritas sekolah masih 

mengandalkan upacara bendera, kultum Jumat, dan poster nilai-nilai sebagai sarana 

pembentukan karakter, padahal Al-Qur’an menuntut pembiasaan 24 jam melalui lingkungan 

sekolah yang mencerminkan adab Islami. Guru yang masih merokok di lingkungan sekolah, 

menyontek dalam rapot, atau membeda-bedakan siswa berdasarkan prestasi ekonomi jelas 

menghancurkan seluruh program penguatan karakter. Oleh karena itu, kontribusi terbesar 

Al-Qur’an terletak pada kemampuannya menciptakan ekosistem pendidikan yang utuh, 

bukan hanya muatan lokal tambahan. Sekolah-sekolah berbasis Islam yang menerapkan full 

day school dengan pengawasan ketat dan pembinaan akhlak intensif menunjukkan hasil 

yang jauh lebih baik dalam hal integritas dan empati dibandingkan sekolah negeri 

konvensional. Langkah strategis yang dapat diambil adalah mengubah sekolah menjadi 

“masjid kedua” di mana setiap interaksi menjadi ibadah dan setiap kesalahan menjadi bahan 

tazkiyah. Tanpa keberanian melakukan reformasi total kultur sekolah, maka slogan karakter 

bangsa hanya akan menjadi mantra kosong. Transformasi ini memang berat, tetapi Al-

Qur’an telah memberikan peta jalan yang sangat jelas melalui sirah nabawiyah (Suriyadi & 

Mirdad, 2022). 

Pendidikan Pancasila yang selama ini dipahami sebagai ideologi sekuler ternyata 

dapat menjadi jalan masuk yang sangat strategis untuk mengintegrasikan nilai-nilai Al-

Qur’an secara konstitusional tanpa menimbulkan resistensi politik. Para pendiri bangsa yang 

merumuskan Pancasila pada hakikatnya adalah para santri dan ulama yang memahami 

bahwa tauhid tidak boleh dikotak-kotakkan menjadi agama pribadi semata. Piagam Jakarta 

yang sempat memuat tujuh kata “dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi 

pemeluk-pemeluknya” menunjukkan bahwa semangat Qur’ani sebenarnya pernah hampir 

menjadi bagian eksplisit dari konstitusi. Saat ini, ketika ancaman radikalisme dan 

liberalisme sama-sama mengintai, pendekatan integrasi nilai-nilai Al-Qur’an ke dalam 

setiap sila Pancasila justru menjadi benteng paling kokoh bagi keutuhan NKRI. Sila 

Ketuhanan Yang Maha Esa tidak akan pernah bisa diisi secara tuntas kecuali dengan 

substansi tauhid rububiyah, uluhiyah, dan asma wa sifat yang diajarkan Al-Qur’an. 

Demikian pula sila kemanusiaan yang adil dan beradab tidak akan pernah terwujud tanpa 

internalisasi konsep al-karamah al-insaniyah yang berbasis ayat “wa laqad karramnā banī 

ādam”. Sila persatuan Indonesia akan terus rapuh selama ukhuwah hanya dipahami secara 

emosional, bukan sebagai perintah ilahi dalam surah Al-Hujurat ayat 10 dan Ali Imran ayat 

103. Sila kerakyatan dan keadilan sosial pun tidak akan pernah mencapai esensinya tanpa 

sistem syura dan larangan riba yang dirinci Al-Qur’an. Oleh karena itu, pendidikan 

Pancasila yang benar adalah pendidikan yang mengembalikan setiap sila kepada akar 

Qur’aninya tanpa harus mengubah rumusan Pancasila itu sendiri. Pendekatan ini telah 

terbukti berhasil di beberapa sekolah Islam terpadu yang mampu menghasilkan lulusan yang 

nasionalis sekaligus religious tanpa kontradiksi (Mufidah, Hasan, & Hidayat, 2022). 

Krisis makna hidup yang melanda generasi Z dan Alpha saat ini merupakan buah 

langsung dari pendidikan yang kehilangan dimensi transendental. Al-Qur’an menawarkan 

jawaban paling komprehensif atas pertanyaan eksistensial “dari mana, untuk apa, dan ke 

mana” yang tidak pernah mampu dijawab oleh filsafat Barat secara memuaskan. Ketika 

kurikulum nasional masih meminggirkan pembahasan ghayb, akhirat, dan 

pertanggungjawaban abadi, maka wajar jika banyak remaja merasa hidup ini tidak ada 

artinya. Surah Al-Mulk ayat 2 dengan tegas menyatakan bahwa hidup dan mati diciptakan 

untuk menguji siapa yang terbaik amalnya—sebuah paradigma yang jika diinternalisasi 

sejak dini akan mengubah seluruh orientasi hidup peserta didik. Mereka tidak lagi mengejar 

nilai 100 semata, tetapi mengejar ridha Allah dalam setiap langkah belajar. Mereka tidak 

lagi takut gagal ujian, tetapi takut gagal di hadapan Allah pada hari kiamat. Mereka tidak 



17 
 
 

lagi stres karena dibandingkan dengan teman, tetapi tenang karena tahu rezeki dan 

keberhasilan sudah ditentukan Allah. Pengalaman sekolah-sekolah yang menerapkan 

pembinaan ruhiyah intensif menunjukkan penurunan drastis angka bullying, kecemasan, 

dan bahkan percobaan bunuh diri. Oleh karena itu, kontribusi terbesar Al-Qur’an bagi sistem 

pendidikan nasional adalah kemampuannya mengembalikan makna hidup yang hilang 

akibat sekularisasi. Tanpa dimensi ini, semua program merdeka belajar, golden generation 

2045, dan Indonesia emas hanya akan melahirkan generasi cerdas yang kosong dan rentan 

(Yusuf & Marfiyanti, 2023). 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Al-Qur’an dipandang sebagai fondasi spiritual, moral, dan intelektual 

yang memiliki pengaruh penting terhadap pembentukan karakter peserta didik di Indonesia. 

Pendidikan Al-Qur’an mengajarkan prinsip ketauhidan, akhlak mulia, keadilan, disiplin, 

serta tanggung jawab sosial yang sejalan dengan tujuan pendidikan nasional dalam 

mencetak manusia beriman, berilmu, berkarakter, dan berdaya saing. Selain itu, pendekatan 

pembelajaran Al-Qur’an yang menekankan aspek pemahaman, penghayatan, dan 

pengamalan juga mendukung pengembangan kompetensi spiritual dan sikap yang menjadi 

bagian dari standar kompetensi lulusan. Integrasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam sistem 

pendidikan nasional tidak dimaksudkan untuk mengganti kurikulum yang ada, melainkan 

memperkaya proses pendidikan melalui penguatan moral, etika, dan pembentukan karakter. 

Penelitian ini menegaskan bahwa relevansi pendidikan Al-Qur’an terlihat nyata pada 

kontribusinya dalam membentuk peserta didik yang mampu menghadapi tantangan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan identitas moral dan spiritual. Dengan demikian, 

pendidikan Al-Qur’an memiliki posisi strategis dalam mendukung terwujudnya sumber 

daya manusia yang berkepribadian kuat, berwawasan luas, serta berorientasi pada 

kemaslahatan masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Azizi, A., Pratama, A. I., & Saputra, M. Y. (2025). Kurikulum pendidikan Islam menurut Syed 

Muhammad Naquib Al-Attas dan relevansinya terhadap kurikulum sistem pendidikan 

nasional. JIP: Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(4), 157-173. 

Chikmiah, A. (2021). Relevansi konsep pendidikan humanistik Ki Hadjar Dewantara terhadap 

sistem pendidikan nasional di Indonesia (Doctoral dissertation, Sekolah Tinggi Agama Islam 

Al-anwar). 

Febrianda, F., & Aprison, W. (2025). Relevansi konsep modernisasi perspektif Ibnu Khaldun 

terhadap perencanaan pendidikan agama Islam di era kontemporer. Jurnal Ilmu Pendidikan 

dan Kearifan Lokal, 5(1), 93-99. 

Halil, H. (2022). Relevansi sistem pendidikan pesantren di era modernisasi. Al-Ibrah: Jurnal 

Pendidikan dan Keilmuan Islam, 7(1), 95-113. 

Maryam, S., Royhatudin, A., & Jubaedah, S. (2022). Relevansi kebijakan pendidikan nasional dan 

implementasi pendidikan Islam: Pembelajaran kitab kuning berbasis digital di MTs 

Masyariqul Anwar Caringin. Ta'dibiya, 2(1), 12-25. 

Mufidah, K., Hasan, M. A. K., & Hidayat, S. (2022). Relevansi pendidikan ‘aqidah dalam kitab Al-

Ushûl Al-Tsalâtsah terhadap Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional. Ta'dibuna: Jurnal 

Pendidikan Islam, 11(2), 149-165. 

Saleh, R., Safirah, I., & Sari, H. P. (2024). Filsafat pendidikan Ibnu Khaldun; relevansi dalam 

konteks pendidikan modern. IHSAN: Jurnal Pendidikan Islam, 2(4), 71-80. 

Suriyadi, S., & Mirdad, J. (2022). Relevansi pendidikan Islam dan pendidikan nasional dalam 

perspektif Al-Quran dan sejarah. El-Hekam, 7(2), 155-163. 

Tammah, K. M., Hasan, M. A. K., & Hidayat, S. (2022). Relevansi pendidikan ‘aqidah dalam kitab 

Al-Ushûl Al-Tsalâtsah terhadap Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional. Ta’dibuna, 



18 
 
 

11(2). 

Yusuf, M. Y. M., & Marfiyanti, M. (2023). Relevansi pendidikan agama Islam dan sistem 

pendidikan nasional. Mauizhah: Jurnal Kajian Keislaman, 13(2), 298-307. 


