
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 10 No. 1 Januari 2026 

eISSN: 2118-7452 
 

 

269 
 
 

IMPLEMENTASI FESTIVAL ANAK SHOLEH ISLAMI BERBASIS 

PAI DAN BKPI DALAM PEMBINAAN KARAKTER RELIGIUS 

ANAK DI DESA TEBAT FATAH 
 

Kailani1, Elsya Tiraninggayu2, Fahria Nahdiatul Fatihah3, Anisa Ramadhansyah4, 

Irmawati Said5, Kahirur Risky6, Asep Hidayat7, Muhammad Hanafi8 
 khaelaniadv@gmail.com1, elsyatiraning@gmail.com2, fahriaaja30@gmail.com3, 

anisaramadhansyah@gmail.com4, umasugiirmawati@gmail.com5, khairurrisky2@gmail.com6, 

harunaja174@gmail.com7, akbarnmz10@gmail.com8  

Institut Islam Ma'arif Jambi 

 

ABSTRAK 
Pembinaan karakter religius anak menjadi kebutuhan penting dalam pendidikan Islam di tengah 

dinamika sosial yang memengaruhi perilaku anak. Salah satu upaya yang dilakukan masyarakat 

adalah melalui kegiatan keagamaan berbasis komunitas, seperti Festival Anak Sholeh Islami. 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan implementasi Festival Anak Sholeh Islami berbasis 

Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Bimbingan Keagamaan dan Pengembangan Islam (BKPI) dalam 

pembinaan karakter religius anak di Desa Tebat Fatah. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi, 

wawancara, dan dokumentasi dengan melibatkan anak peserta festival, panitia, pendidik PAI, 

pembimbing BKPI, serta tokoh masyarakat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Festival Anak 

Sholeh Islami diimplementasikan secara terencana dengan melibatkan masyarakat dan 

mengintegrasikan nilai-nilai PAI serta pendekatan BKPI. Kegiatan ini berkontribusi positif dalam 

pembinaan karakter religius anak, terutama pada aspek keimanan, praktik ibadah, dan akhlak. 

Kata Kunci: Festival Anak Sholeh Islami, Pendidikan Agama Islam, BKPI, Karakter Religius 

Anak. 

 

ABSTRACT 
The development of children’s religious character is an essential need in Islamic education amid 

social dynamics that influence children’s behavior. One community-based effort to address this issue 

is through religious activities such as the Islamic Righteous Children Festival. This study aims to 

describe the implementation of the Islamic Righteous Children Festival based on Islamic Religious 

Education (PAI) and Islamic Guidance and Development (BKPI) in fostering children’s religious 

character in Tebat Fatah Village. This research employed a qualitative approach with a descriptive 

research design. Data were collected through observation, interviews, and documentation involving 

festival participants, organizing committees, PAI educators, BKPI mentors, and community leaders. 

The findings indicate that the Islamic Righteous Children Festival was implemented in a well-

planned manner with active community involvement and the integration of PAI values and BKPI 

approaches. The festival contributed positively to the development of children’s religious character, 

particularly in strengthening faith, improving religious practices, and fostering Islamic moral 

behavior. 

Keywords: Islamic Righteous Children Festival, Islamic Religious Education, BKPI, Children’s 

Religious Character. 

 

PEiNDAiHULUAiN 

Pembangunan sumber daya manusia yang berkualitas merupakan salah satu tujuan 

fundamental pendidikan nasional. Pendidikan tidak hanya berorientasi pada pencapaian 

kemampuan kognitif, tetapi juga diarahkan pada pembentukan karakter, moral, dan spiritual 

peserta didik secara utuh. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang menjunjung tinggi 

nilai-nilai keagamaan, pembinaan karakter religius memiliki posisi strategis sebagai 

landasan dalam membentuk generasi yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia, serta 

mailto:muhammadarifinm@gmail.com1
mailto:elsyatiraning@gmail.com2
mailto:fahriaaja30@gmail.com3
mailto:anisaramadhansyah@gmail.com4
mailto:Umasugiirmawati@gmail.com5
mailto:Khairurrisky2@gmail.com6
mailto:harunaja174@gmail.com7
mailto:akbarnmz10@gmail.com8


270 
 
 

mampu merespons dinamika sosial dan budaya yang semakin kompleks. Karakter religius 

tidak hanya tercermin dalam pelaksanaan ibadah formal, melainkan juga termanifestasi 

dalam sikap, perilaku, dan kepribadian anak dalam kehidupan sehari-hari.1 

Seiring dengan arus globalisasi dan pesatnya perkembangan teknologi informasi, 

terjadi perubahan signifikan dalam pola kehidupan sosial masyarakat, termasuk pada anak-

anak. Kemudahan akses terhadap teknologi digital, media sosial, dan beragam bentuk 

hiburan modern sering kali tidak diiringi dengan penguatan nilai-nilai keagamaan yang 

memadai. Kondisi ini berpotensi memicu degradasi moral serta melemahnya karakter 

religius pada anak usia dini dan usia sekolah. Berbagai fenomena, seperti menurunnya minat 

anak terhadap kegiatan keagamaan, melemahnya disiplin dalam beribadah, berkurangnya 

sopan santun, serta menurunnya kepedulian sosial, menjadi tantangan nyata bagi keluarga, 

sekolah, dan masyarakat.2 

Dalam menghadapi tantangan tersebut, Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki 

peran strategis sebagai wahana internalisasi nilai-nilai keislaman dalam diri anak. PAI tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan keagamaan, tetapi juga sebagai proses 

pembentukan sikap dan perilaku religius yang berkelanjutan. Namun demikian, dalam 

praktik pembelajaran di sekolah, PAI sering kali masih bersifat normatif dan tekstual, serta 

lebih menekankan aspek kognitif. Akibatnya, dimensi afektif dan psikomotorik peserta 

didik kurang tergarap secara optimal, sehingga nilai-nilai agama yang diajarkan belum 

sepenuhnya terinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari anak.3 

Selain Pendidikan Agama Islam (PAI), Bimbingan Keagamaan dan Pengembangan 

Islam (BKPI) juga memiliki peran penting dalam membina karakter religius anak. BKPI 

berfungsi sebagai bentuk pendampingan dan penguatan nilai-nilai keagamaan melalui 

pendekatan yang lebih dekat, komunikatif, dan sesuai dengan kondisi anak. Melalui BKPI, 

anak tidak hanya diajarkan untuk mengetahui ajaran Islam, tetapi juga dibimbing agar 

mampu memahami, mengamalkan, dan menjadikan ajaran tersebut sebagai pedoman dalam 

bersikap dan berperilaku sehari-hari. Oleh karena itu, kerja sama antara PAI dan BKPI 

sangat diperlukan untuk menciptakan pembinaan karakter religius yang menyeluruh dan 

berkelanjutan.4 

Pembinaan karakter religius anak tidak dapat sepenuhnya dibebankan kepada sekolah 

atau lembaga pendidikan formal. Keluarga dan masyarakat juga memiliki peran yang sangat 

besar dalam membentuk sikap dan kepribadian anak. Oleh karena itu, pendidikan berbasis 

masyarakat menjadi pendekatan yang penting karena melibatkan masyarakat secara 

langsung dalam menciptakan lingkungan belajar yang mendukung tumbuhnya karakter 

religius anak. Salah satu bentuk pendidikan berbasis masyarakat yang efektif adalah 

kegiatan keagamaan yang dirancang secara menarik, mendidik, dan menyenangkan. Festival 

Anak Sholeh Islami merupakan contoh kegiatan yang memadukan pendidikan agama, 

pembinaan karakter, dan pengembangan bakat anak. Kegiatan ini biasanya diisi dengan 

berbagai lomba bernuansa Islami, seperti lomba adzan, hafalan surat-surat pendek, pidato 

Islami, mewarnai kaligrafi, serta praktik ibadah. Melalui kegiatan tersebut, anak-anak tidak 

 
1 Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2012), 45. 
2 Muhammad Alim, “Peran Keluarga dan Masyarakat dalam Pembentukan Karakter Religius Anak,” Jurnal 

Studi Keislaman 10, no. 2 (2018): 112–113. 
3 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013), 89–90. 
4 Nur Hidayah, “Sinergi Pendidikan Agama Islam dan Bimbingan Keagamaan dalam Pembentukan Karakter 

Religius Anak,” Jurnal Pendidikan Islam Vol 9, no. 2 (2019): 156–158. 



271 
 
 

hanya mengenal ajaran Islam, tetapi juga dilatih untuk percaya diri, disiplin, bertanggung 

jawab, dan mampu bersaing secara sehat.5 

Festival Anak Sholeh Islami menjadi sarana yang efektif untuk menanamkan nilai-

nilai religius karena dilaksanakan dalam suasana yang menyenangkan dan melibatkan 

keaktifan anak. Proses belajar berlangsung secara alami tanpa tekanan, sehingga anak lebih 

mudah menerima nilai-nilai keagamaan. Selain itu, keterlibatan orang tua, tokoh agama, 

pendidik, dan masyarakat dalam kegiatan ini turut memperkuat lingkungan pendidikan 

religius yang mendukung perkembangan anak.6 Dalam konteks Desa Tebat Fatah, 

pembinaan karakter religius anak merupakan hal yang sangat penting. Desa ini memiliki 

masyarakat yang religius dan berbagai kegiatan keagamaan. Namun, perubahan sosial dan 

gaya hidup masyarakat juga memengaruhi cara anak-anak belajar dan berinteraksi. 

Beberapa tantangan yang dihadapi antara lain berkurangnya keikutsertaan anak dalam 

kegiatan keagamaan, terbatasnya metode pembinaan yang kreatif, serta kurangnya 

keterpaduan antara pendidikan di sekolah dan pendidikan di masyarakat. Kondisi ini 

menunjukkan perlunya kerja sama dan upaya bersama untuk mengembangkan model 

pembinaan karakter religius anak yang lebih efektif dan sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat.7 

Implementasi Festival Anak Sholeh Islami berbasis PAI dan BKPI di Desa Tebat 

Fatah hadir sebagai salah satu upaya strategis untuk menjawab permasalahan tersebut. 

Kegiatan ini tidak hanya dirancang sebagai ajang perlombaan semata, tetapi juga sebagai 

media pembinaan karakter religius yang terencana, terarah, dan berkelanjutan. Integrasi 

nilai-nilai PAI dalam setiap kegiatan festival bertujuan untuk memperkuat pemahaman 

keagamaan anak, sementara pendekatan BKPI digunakan untuk memberikan bimbingan, 

motivasi, dan pendampingan spiritual yang sesuai dengan kebutuhan perkembangan anak. 
8Melalui implementasi Festival Anak Sholeh Islami berbasis PAI dan BKPI, diharapkan 

terjadi proses internalisasi nilai-nilai religius secara lebih efektif. Anak-anak tidak hanya 

mampu menunjukkan kemampuan keagamaan secara simbolik, tetapi juga menghayati dan 

mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, kegiatan ini 

diharapkan dapat memperkuat peran masyarakat desa sebagai agen pendidikan karakter 

serta meningkatkan sinergi antara keluarga, lembaga pendidikan, dan lingkungan sosial.9 

Namun demikian, keberhasilan Festival Anak Sholeh Islami sebagai sarana 

pembinaan karakter religius sangat bergantung pada cara kegiatan tersebut dirancang dan 

dilaksanakan. Perencanaan yang matang, pelaksanaan yang terarah, metode pembinaan 

yang tepat, serta keterlibatan berbagai pihak menjadi faktor penting yang menentukan 

efektivitas kegiatan ini. Oleh sebab itu, diperlukan kajian ilmiah yang mendalam untuk 

mengkaji bagaimana Festival Anak Sholeh Islami berbasis Pendidikan Agama Islam (PAI) 

dan Bimbingan Keagamaan dan Pengembangan Islam (BKPI) diimplementasikan dalam 

pembinaan karakter religius anak, khususnya di Desa Tebat Fatah.10 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini difokuskan pada analisis pelaksanaan 

Festival Anak Sholeh Islami berbasis PAI dan BKPI dalam membina karakter religius anak 

di Desa Tebat Fatah. Kajian ini meliputi proses perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi 

 
5 Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan (Jakarta: 

Kencana, 2013), 164. 
6Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Kencana, 2018), 162. 
7 Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2018), 152. 
8  Jalaluddin, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015), 189. 
9 H.A.R. Tilaar, Paradigma Baru Pendidikan Nasional (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 138. 
10 Suyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Keislaman,” Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 6, No. 

1 (2016): 95. 



272 
 
 

kegiatan festival, serta bagaimana nilai-nilai PAI dan pendekatan BKPI diterapkan dalam 

setiap aktivitas yang dilakukan.11 Selain itu, penelitian ini juga mengkaji pengaruh kegiatan 

festival terhadap pembentukan karakter religius anak. Dengan demikian, penelitian ini tidak 

hanya memberikan gambaran mengenai pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami, tetapi 

juga memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang peran kegiatan keagamaan 

berbasis masyarakat dalam pembinaan karakter religius anak. Hasil penelitian ini 

diharapkan dapat menjadi bahan rujukan dalam pengembangan program pendidikan 

keagamaan yang lebih kreatif, partisipatif, dan berkelanjutan, baik di tingkat desa maupun 

dalam konteks pendidikan Islam secara umum.12 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami secara 

mendalam proses implementasi Festival Anak Sholeh Islami berbasis Pendidikan Agama 

Islam (PAI) dan Bimbingan Keagamaan dan Pengembangan Islam (BKPI) dalam 

pembinaan karakter religius anak di Desa Tebat Fatah. Melalui pendekatan ini, peneliti 

berupaya menggali makna, nilai, serta dinamika sosial yang terjadi selama pelaksanaan 

kegiatan secara alamiah sesuai dengan konteks sosial masyarakat setempat, tanpa 

melakukan manipulasi terhadap kondisi yang diteliti.13 

Penelitian dilaksanakan di Desa Tebat Fatah dengan pertimbangan bahwa desa 

tersebut secara aktif menyelenggarakan kegiatan Festival Anak Sholeh Islami sebagai 

bagian dari upaya pembinaan keagamaan anak berbasis masyarakat. Lokasi ini dinilai 

relevan dengan fokus penelitian karena memiliki karakteristik sosial dan religius yang 

mendukung pengkajian implementasi kegiatan keagamaan dalam pembentukan karakter 

anak. Waktu penelitian dilaksanakan setelah kegiatan festival berlangsung agar peneliti 

dapat mengamati secara langsung proses pelaksanaan sekaligus mengevaluasi dampaknya 

terhadap pembinaan karakter religius anak.14 

Subjek penelitian adalah anak-anak yang mengikuti Festival Anak Sholeh Islami di 

Desa Tebat Fatah, sedangkan informan penelitian meliputi panitia penyelenggara, pendidik 

Pendidikan Agama Islam, pembimbing BKPI, tokoh agama setempat, orang tua peserta, 

serta perangkat desa yang terlibat dalam kegiatan tersebut. Pemilihan informan dilakukan 

secara purposive, yaitu berdasarkan pertimbangan bahwa mereka memiliki pengetahuan, 

pengalaman, dan keterlibatan langsung dalam pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami, 

sehingga mampu memberikan informasi yang relevan dan mendalam sesuai dengan tujuan 

penelitian. 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. 

Observasi dilakukan dengan mengamati secara langsung jalannya kegiatan Festival Anak 

Sholeh Islami, interaksi antara anak dengan pembimbing, serta perilaku anak yang 

mencerminkan karakter religius, baik selama kegiatan berlangsung maupun setelah kegiatan 

selesai.15Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur kepada informan penelitian untuk 

menggali informasi mengenai perencanaan, pelaksanaan, integrasi nilai-nilai PAI dan 

 
11 Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012), 

212. 
12 Ahmad Fauzi, “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2 

(2018): 233. 
13 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), 6–7. 
14 Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014), 31. 
15 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018), 174–175. 



273 
 
 

pendekatan BKPI, serta persepsi mereka terhadap dampak kegiatan festival dalam 

pembinaan karakter religius anak. Dokumentasi digunakan untuk melengkapi dan 

memperkuat data penelitian berupa foto kegiatan, jadwal acara, catatan panitia, serta 

dokumen lain yang relevan dengan pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami.16 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil  

Pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami di Desa Tebat Fatah berlangsung melalui 

tahapan perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi yang melibatkan berbagai unsur 

masyarakat. Kegiatan ini dirancang sebagai program pembinaan keagamaan anak yang tidak 

hanya berorientasi pada kompetisi, tetapi juga pada proses pendidikan dan pembentukan 

karakter religius. Perencanaan kegiatan dilakukan secara musyawarah dengan melibatkan 

panitia, tokoh agama, pendidik Pendidikan Agama Islam, pembimbing BKPI, serta 

perangkat desa. Dalam tahap ini ditentukan jenis kegiatan, materi lomba, tujuan pembinaan, 

serta nilai-nilai religius yang ingin ditanamkan kepada anak. 

Pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami mencakup berbagai aktivitas bernuansa 

Islami seperti lomba hafalan surat pendek, adzan, pidato Islami, praktik ibadah, dan kegiatan 

lain yang relevan dengan usia dan perkembangan anak. Seluruh kegiatan dilaksanakan 

dengan pendekatan edukatif dan persuasif, sehingga anak mengikuti kegiatan dengan 

antusias dan penuh motivasi. Integrasi nilai-nilai PAI tampak pada materi lomba dan 

pembiasaan ibadah, sementara pendekatan BKPI terlihat dalam pendampingan, bimbingan, 

serta penguatan mental dan spiritual anak selama kegiatan berlangsung. 

 Pembinaan karakter religius anak melalui Festival Anak Sholeh Islami terlihat dalam 

beberapa aspek utama, yaitu aspek keimanan, ibadah, dan akhlak. Aspek keimanan 

tercermin dari meningkatnya kesadaran anak terhadap nilai-nilai keislaman serta sikap 

positif terhadap kegiatan keagamaan. Anak menunjukkan minat yang lebih tinggi untuk 

terlibat dalam aktivitas religius dan mengekspresikan identitas keislamannya secara terbuka. 

Aspek ibadah terlihat dari kemampuan anak dalam mempraktikkan ibadah dasar dengan 

lebih baik, seperti membaca Al-Qur’an, melafalkan adzan, serta melaksanakan ibadah 

sesuai tuntunan. Pembiasaan ibadah yang dilakukan selama festival memberikan 

pengalaman langsung bagi anak dalam menjalankan ajaran agama, sehingga nilai-nilai 

ibadah tidak hanya dipahami secara teoritis, tetapi juga dipraktikkan secara nyata. 

Aspek akhlak tampak dari perubahan sikap dan perilaku anak selama dan setelah 

mengikuti kegiatan festival. Anak menunjukkan sikap disiplin, tanggung jawab, percaya 

diri, serta kemampuan bekerja sama dengan teman sebaya. Selain itu, sikap sopan santun 

terhadap orang tua, pembimbing, dan sesama peserta juga semakin terlihat, yang 

menunjukkan adanya internalisasi nilai akhlak Islami  

 Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pendidikan Agama Islam berperan sebagai 

landasan nilai dan materi dalam pelaksanaan Festival Anak Sholeh Islami. Materi PAI 

menjadi acuan utama dalam penyusunan kegiatan, sehingga seluruh aktivitas festival 

memiliki muatan edukatif yang sesuai dengan ajaran Islam. PAI memberikan arah normatif 

mengenai nilai aqidah, ibadah, dan akhlak yang ingin ditanamkan kepada anak. Sementara 

itu, BKPI berperan dalam memberikan pendampingan yang bersifat psikologis dan spiritual. 

Pendekatan BKPI membantu anak mengatasi rasa gugup, meningkatkan kepercayaan diri, 

serta menanamkan nilai keikhlasan dan kesadaran religius dalam mengikuti kegiatan. 

Kehadiran pembimbing BKPI menciptakan suasana pembinaan yang humanis dan dialogis, 

 
16 Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014), 321. 



274 
 
 

sehingga anak merasa nyaman dan termotivasi untuk berpartisipasi secara aktif. 

Festival Anak Sholeh Islami memberikan dampak positif terhadap anak dan 

lingkungan sosial di Desa Tebat Fatah. Bagi anak, kegiatan ini menjadi pengalaman religius 

yang menyenangkan dan bermakna, yang mendorong mereka untuk lebih aktif dalam 

kegiatan keagamaan. Anak menunjukkan peningkatan motivasi, rasa percaya diri, serta 

sikap positif terhadap nilai-nilai Islam. Bagi lingkungan sosial, festival ini memperkuat 

peran masyarakat dalam pembinaan karakter religius anak. Keterlibatan orang tua, tokoh 

agama, dan perangkat desa menciptakan sinergi dalam mendukung pendidikan keagamaan 

anak. Festival ini juga menjadi sarana mempererat hubungan sosial antarwarga serta 

menumbuhkan kesadaran kolektif akan pentingnya pendidikan karakter religius bagi 

generasi muda. 

Pembahasan 

Pembinaan karakter religius anak merupakan proses pendidikan yang menuntut 

pendekatan menyeluruh dan berkesinambungan. Karakter religius tidak terbentuk hanya 

melalui penyampaian materi keagamaan secara kognitif, tetapi memerlukan pengalaman 

langsung, pembiasaan, keteladanan, serta lingkungan sosial yang mendukung. Dalam 

konteks ini, Festival Anak Sholeh Islami berbasis Pendidikan Agama Islam (PAI) dan 

Bimbingan Keagamaan dan Pengembangan Islam (BKPI) menjadi medium strategis dalam 

menginternalisasikan nilai-nilai keislaman kepada anak melalui pendekatan yang edukatif, 

partisipatif, dan kontekstual.17 Festival Anak Sholeh Islami diposisikan sebagai ruang 

pembelajaran nonformal yang memungkinkan anak berinteraksi secara aktif dengan nilai-

nilai religius. Melalui berbagai aktivitas bernuansa Islami, anak dilatih untuk mengenal, 

memahami, dan mempraktikkan ajaran agama secara langsung. Pola pembinaan seperti ini 

sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang menekankan integrasi antara iman, ilmu, dan 

amal. Anak tidak hanya diarahkan untuk mengetahui ajaran Islam, tetapi juga dibimbing 

untuk mengekspresikan dan mengamalkannya dalam kehidupan sehari-hari.18 

Dari perspektif pendidikan karakter, kegiatan festival memberikan pengalaman sosial 

yang bermakna bagi anak. Anak belajar tentang disiplin, tanggung jawab, kejujuran, 

sportivitas, serta sikap saling menghargai dalam suasana kompetisi yang sehat. Nilai-nilai 

tersebut merupakan bagian integral dari karakter religius yang tidak dapat dipisahkan dari 

dimensi sosial kehidupan anak. Dengan demikian, Festival Anak Sholeh Islami tidak hanya 

berkontribusi pada penguatan aspek spiritual, tetapi juga pada pembentukan karakter sosial 

yang berlandaskan nilai-nilai Islam. 19Integrasi Pendidikan Agama Islam dalam Festival 

Anak Sholeh Islami terlihat pada penguatan nilai aqidah, ibadah, dan akhlak. Nilai aqidah 

tercermin dalam penanaman keyakinan kepada Allah SWT melalui aktivitas yang 

menumbuhkan kesadaran spiritual anak. Nilai ibadah diwujudkan melalui pembiasaan 

praktik ibadah yang benar dan sesuai dengan tuntunan syariat. Sementara itu, nilai akhlak 

ditanamkan melalui pembinaan sikap, tutur kata, dan perilaku anak selama mengikuti 

kegiatan festival. Integrasi ini menjadikan festival sebagai sarana penguatan pembelajaran 

PAI yang lebih aplikatif dan kontekstual.20 

Pendekatan pembelajaran PAI yang dikemas dalam bentuk festival mampu mengatasi 

kejenuhan anak terhadap pembelajaran agama yang bersifat formal dan monoton. Anak 

lebih mudah menerima nilai-nilai keagamaan ketika proses pembelajaran berlangsung 

dalam suasana yang menyenangkan dan tidak menekan. Hal ini sejalan dengan prinsip 

 
17 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 158. 
18 M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), 117. 
19 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013), 112. 
20 Sudjana, Pendidikan Nonformal: Teori dan Praktik (Bandung: Falah Production, 2004), 83. 



275 
 
 

pedagogi Islam yang menekankan pentingnya pendekatan yang sesuai dengan tahap 

perkembangan dan kebutuhan peserta didik. Dengan demikian, Festival Anak Sholeh Islami 

berperan sebagai inovasi pedagogis dalam pembinaan karakter religius anak. Selain PAI, 

pendekatan BKPI memberikan kontribusi signifikan dalam memperkuat dimensi afektif dan 

psikologis anak. BKPI berfungsi sebagai sarana pendampingan yang membantu anak 

memahami makna religius di balik setiap aktivitas yang dilakukan. Melalui pendekatan ini, 

anak tidak hanya diarahkan untuk tampil secara teknis, tetapi juga dibimbing untuk memiliki 

kesadaran spiritual, keikhlasan, dan niat yang benar. Pendekatan BKPI menempatkan anak 

sebagai subjek pembinaan yang memiliki potensi dan kebutuhan psikologis yang harus 

diperhatikan.21 

Pendekatan BKPI juga berperan dalam membangun rasa percaya diri dan kestabilan 

emosi anak. Dalam konteks festival, anak dihadapkan pada situasi tampil di depan umum 

dan berinteraksi dengan banyak orang. Pendampingan keagamaan yang bersifat persuasif 

dan empatik membantu anak mengelola rasa takut, gugup, dan tekanan psikologis. Dengan 

demikian, pembinaan karakter religius tidak hanya berfokus pada aspek ritual, tetapi juga 

pada penguatan kepribadian dan kesehatan mental anak dalam bingkai nilai-nilai Islam. 

Pembinaan karakter religius melalui Festival Anak Sholeh Islami juga memiliki dimensi 

sosial yang kuat. Kegiatan ini melibatkan berbagai elemen masyarakat, seperti orang tua, 

tokoh agama, pendidik, dan perangkat desa. Keterlibatan tersebut menciptakan sinergi 

antara lingkungan keluarga, pendidikan, dan masyarakat dalam proses pembinaan anak. 

Pendidikan karakter religius menjadi tanggung jawab bersama, bukan hanya tugas lembaga 

pendidikan formal semata. Pola ini sejalan dengan konsep pendidikan berbasis masyarakat 

yang menempatkan komunitas sebagai bagian integral dari sistem pendidikan.22 

Dalam konteks Desa Tebat Fatah, festival ini menjadi ruang kolektif untuk 

memperkuat identitas religius masyarakat. Anak-anak tumbuh dalam lingkungan yang 

memberikan keteladanan dan dukungan terhadap praktik keagamaan. Interaksi sosial yang 

terbangun selama festival memperkuat nilai-nilai kebersamaan, gotong royong, dan 

kepedulian sosial. Anak belajar bahwa religiusitas tidak hanya diwujudkan dalam hubungan 

vertikal dengan Tuhan, tetapi juga dalam hubungan horizontal dengan sesama manusia. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa Festival Anak Sholeh Islami memiliki potensi 

sebagai media pembinaan karakter religius yang berkelanjutan apabila diintegrasikan 

dengan program pendidikan lainnya. Festival dapat berfungsi sebagai pemicu (trigger) yang 

menumbuhkan minat dan motivasi anak terhadap kegiatan keagamaan, yang kemudian perlu 

diperkuat melalui pembinaan rutin di lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat. Tanpa 

adanya tindak lanjut yang sistematis, nilai-nilai yang ditanamkan berpotensi mengalami 

penurunan seiring berjalannya waktu.23 

Meskipun demikian, implementasi Festival Anak Sholeh Islami tidak terlepas dari 

berbagai tantangan. Keterbatasan sumber daya manusia dan fasilitas dapat memengaruhi 

kualitas pembinaan yang diberikan. Selain itu, perbedaan latar belakang kemampuan dan 

pengalaman keagamaan anak menuntut pendekatan pembinaan yang adaptif dan inklusif.24 

Oleh karena itu, diperlukan perencanaan yang matang serta evaluasi berkelanjutan agar 

kegiatan festival benar-benar mampu mencapai tujuan pembinaan karakter religius secara 

optimal. Secara konseptual, pembinaan karakter religius melalui Festival Anak Sholeh 

Islami berbasis PAI dan BKPI mencerminkan pendekatan pendidikan Islam yang holistik. 

 
21 Syamsu Yusuf LN, Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2015), 103. 
22 Sudjana, Pendidikan Nonformal: Wawasan, Sejarah, dan Perkembangan (Bandung: Falah Production, 

2004), 54. 
23 Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2018), 139. 
24 Jalaluddin, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015), 194. 



276 
 
 

Pendekatan ini mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam satu 

kesatuan proses pembinaan.25 Anak tidak hanya dibentuk sebagai individu yang taat secara 

ritual, tetapi juga sebagai pribadi yang berakhlak mulia, percaya diri, dan memiliki 

kepedulian sosial. Dengan demikian, festival ini dapat dipandang sebagai model alternatif 

pembinaan karakter religius anak yang relevan dengan kebutuhan masyarakat kontemporer. 

Penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan pembinaan karakter religius anak sangat 

dipengaruhi oleh strategi implementasi dan keterlibatan lingkungan sosial. Festival Anak 

Sholeh Islami berbasis PAI dan BKPI memberikan kontribusi penting dalam menciptakan 

ekosistem pendidikan religius yang kondusif di Desa Tebat Fatah. Model pembinaan seperti 

ini memiliki potensi untuk dikembangkan dan direplikasi di wilayah lain dengan 

penyesuaian terhadap konteks sosial dan budaya setempat.26 

1. Implementasi Festival Anak Sholeh Islami sebagai Media Integrasi PAI dan    BKPI 

Festival Anak Sholeh Islami di Desa Tebat Fatah merupakan wujud konkret dari 

penerapan pendekatan pendidikan Islam yang holistik, yang menekankan keseimbangan 

antara aspek normatif, kognitif, dan afektif dalam pembentukan karakter anak. Melalui 

integrasi nilai-nilai Pendidikan Agama Islam (PAI) dan pendekatan Bimbingan dan 

Konseling Pendidikan Islam (BKPI), festival ini tidak hanya menekankan penguasaan 

pengetahuan keagamaan seperti akidah, ibadah, dan akhlak.27 Tetapi juga memperhatikan 

perkembangan psikologis, emosional, dan sosial anak secara menyeluruh. PAI memberikan 

landasan normatif yang jelas sebagai pedoman perilaku Islami, sementara BKPI berperan 

sebagai sarana pendampingan yang mendukung anak dalam menginternalisasi nilai-nilai 

tersebut melalui pengalaman nyata dan interaksi sosial yang positif.28 

Dalam tahap perencanaan dan pelaksanaan, festival disusun secara sistematis dan 

terstruktur, mulai dari pemilihan jenis lomba yang sesuai dengan tahap perkembangan anak, 

penyusunan materi pembinaan yang bersifat edukatif dan inspiratif, hingga penerapan 

metode pendampingan yang mempertimbangkan karakteristik psikologis setiap peserta. 

Pendekatan BKPI tampak jelas dalam kegiatan bimbingan motivasi, penguatan mental, serta 

pembiasaan sikap positif sebelum anak mengikuti lomba, sehingga mereka tidak hanya siap 

secara kognitif tetapi juga secara emosional dan sosial. Melalui mekanisme ini, festival 

berfungsi sebagai wahana edukatif yang menjembatani teori dan praktik, memungkinkan 

anak untuk mengalami pembelajaran agama secara langsung, menerapkan nilai-nilai Islami 

dalam interaksi sehari-hari, serta menumbuhkan karakter religius yang kuat, percaya diri, 

dan bertanggung jawab.29 

 Selain itu, festival ini menjadi sarana strategis untuk melatih kemampuan sosial dan 

keterampilan hidup anak, seperti kerjasama, disiplin, dan komunikasi, yang sering kali sulit 

diperoleh melalui pembelajaran di kelas saja. Dengan demikian, Festival Anak Sholeh 

Islami tidak hanya sekadar ajang lomba, tetapi juga sebagai proses transformasi karakter 

yang menyeluruh, menciptakan generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademik 

tetapi juga matang secara spiritual, emosional, dan sosial, sesuai dengan tujuan pendidikan 

Islam yang holistik.30 

 

 
25 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 73. 
26 H.A.R. Tilaar dan Riant Nugroho, Kebijakan Pendidikan (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), 198. 
27 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 97. 
28 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2016), 169. 
29 Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan (Jakarta: 

Kencana, 2013), 175. 
30 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Kencana, 2018), 165. 



277 
 
 

2. Pembinaan Karakter Religius Anak melalui Proses Perlombaan 

Proses perlombaan dalam Festival Anak Sholeh Islami berperan sebagai sarana 

strategis untuk membentuk dan memperkuat karakter religius anak secara menyeluruh. 

Perlombaan ini tidak diposisikan sekadar sebagai ajang kompetisi yang menekankan 

kemenangan, melainkan sebagai media pembelajaran yang sarat dengan nilai-nilai 

pendidikan Islam. Setiap jenis lomba dirancang secara cermat untuk menanamkan nilai-nilai 

religius yang berbeda, seperti ketakwaan kepada Allah, kedisiplinan dalam menjalankan 

ibadah, kejujuran dalam bertindak, tanggung jawab terhadap tugas dan amanah, serta 

pengembangan rasa percaya diri dalam menghadapi tantangan.31 

Selain kemampuan teknis dan pengetahuan keagamaan, anak-anak juga diarahkan 

untuk memahami makna dari setiap aktivitas yang mereka lakukan, sehingga lomba menjadi 

pengalaman reflektif yang memperkuat pemahaman spiritual sekaligus keterampilan sosial. 

Misalnya, lomba membaca Al-Qur’an tidak hanya menekankan pada ketepatan bacaan, 

tetapi juga mendorong anak untuk menghayati makna ayat dan menerapkannya dalam 

kehidupan sehari-hari. Pendekatan ini menekankan bahwa keberhasilan dalam lomba bukan 

sekadar menang atau kalah, tetapi lebih pada proses pembelajaran, pembiasaan perilaku 

positif, dan penginternalisasian nilai-nilai Islami yang akan menjadi fondasi karakter anak 

di masa depan.32 

Dengan demikian, festival tidak hanya membentuk anak yang cakap dalam ilmu 

agama, tetapi juga menumbuhkan generasi yang memiliki integritas, empati, dan 

spiritualitas yang kokoh, menjadikan setiap perlombaan sebagai pengalaman pendidikan 

yang menyenangkan sekaligus mendidik. 

 
Gambar 1. Pelaksanaan Perlombaan 

Pendekatan BKPI dalam perlombaan terlihat dari proses pendampingan yang bersifat 

humanis dan edukatif. Anak dibimbing untuk mengelola rasa gugup, menerima kekalahan 

dengan lapang dada, serta menghargai keberhasilan teman lain. Sikap sportif, sabar, dan 

rendah hati menjadi nilai karakter yang terus ditekankan selama kegiatan berlangsung. 

Dengan demikian, perlombaan berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai religius 

yang efektif, karena anak mengalami langsung proses belajar melalui pengalaman 

(experiential learning), bukan sekadar melalui ceramah atau instruksi.33 

3. Dampak Festival terhadap Penguatan Karakter Religius Anak di Lingkungan 

Sosial 

Implementasi Festival Anak Sholeh Islami terbukti memberikan dampak positif yang 

signifikan terhadap penguatan karakter religius anak di Desa Tebat Fatah, baik dalam 

lingkungan keluarga maupun masyarakat. Anak-anak menunjukkan peningkatan yang nyata 

 
31 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2016), 175. 
32 Suyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Keislaman,” Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 6, No. 

1 (2016): 100. 
33 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di Sekolah 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 108. 



278 
 
 

dalam berbagai aspek, mulai dari keteraturan dalam melaksanakan ibadah sehari-hari, 

peningkatan kesopanan dalam berinteraksi dengan orang tua, guru, dan teman sebaya, 

hingga kesadaran yang lebih tinggi untuk mengamalkan nilai-nilai agama dalam kehidupan 

sehari-hari. Selain itu, pembinaan yang dilakukan secara kolektif melalui festival ini juga 

menumbuhkan rasa kebersamaan, saling menghargai, dan kepedulian sosial di antara anak-

anak, sehingga mereka belajar untuk tidak hanya fokus pada diri sendiri, tetapi juga peduli 

terhadap lingkungan sekitar. Kegiatan yang dilakukan secara partisipatif dan menyenangkan 

ini menjadikan proses pembelajaran agama lebih hidup dan bermakna, karena anak-anak 

mengalami internalisasi nilai-nilai Islami melalui pengalaman langsung, interaksi sosial, 

serta tantangan dalam lomba-lomba bernuansa keagamaan. Dampak positif tersebut tidak 

hanya terlihat pada perubahan perilaku individu, tetapi juga pada terbentuknya budaya 

religius yang lebih kuat di masyarakat, di mana anak-anak menjadi agen kecil yang turut 

memperkuat tradisi keagamaan dan nilai-nilai moral dalam komunitas mereka. Dengan 

demikian, festival ini berfungsi sebagai media strategis dalam pembinaan karakter religius 

yang holistik, mengintegrasikan dimensi spiritual, sosial, dan moral secara seimbang. 34 

 
Gambar 2. Penerimaan Hadiah 

Selain itu, festival ini berfungsi sebagai sarana edukasi bagi orang tua dan masyarakat 

tentang pentingnya pembinaan karakter religius sejak usia dini. Sinergi antara PAI dan 

BKPI dalam kegiatan ini memperkuat proses internalisasi nilai agama secara berkelanjutan, 

sehingga karakter religius anak tidak hanya terbentuk secara temporer, tetapi menjadi bagian 

dari kepribadian yang melekat dalam kehidupan mereka. Pelaksanaan Festival Anak Sholeh 

Islami memberikan dampak yang signifikan terhadap penguatan karakter religius anak di 

Desa Tebat Fatah. Dampak tersebut terlihat dari perubahan sikap dan perilaku anak dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti meningkatnya kesadaran dalam melaksanakan ibadah, 

terbiasanya mengucapkan doa, serta berkembangnya sikap sopan santun dan menghormati 

orang lain. Nilai-nilai religius yang ditanamkan melalui festival tidak berhenti pada kegiatan 

seremonial, tetapi berlanjut dalam praktik kehidupan anak di lingkungan keluarga dan 

masyarakat.35 

Selain berdampak pada anak, festival ini juga berpengaruh terhadap kesadaran 

kolektif masyarakat mengenai pentingnya pembinaan karakter religius sejak dini. Orang tua 

dan masyarakat menjadi lebih terlibat dalam mendukung kegiatan keagamaan anak, 

sehingga tercipta sinergi antara pendidikan formal, nonformal, dan lingkungan sosial. 

Dengan dukungan pendekatan PAI dan BKPI, festival ini berperan sebagai instrumen 

pembinaan karakter religius yang berkelanjutan dan kontekstual, sesuai dengan nilai-nilai 

sosial dan budaya masyarakat Desa Tebat Fatah.36 

 
34 Abuddin Nata, Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Kencana, 2018), 170. 
35 Suyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Keislaman,” Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 6, No. 

2 (2016): 108. 
36 Hasan Basri, “Peran Masyarakat dalam Pendidikan Karakter Anak,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9, No. 

1 (2018): 55. 

 



279 
 
 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan mengenai implementasi Festival Anak 

Sholeh Islami berbasis Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Bimbingan Keagamaan dan 

Pengembangan Islam (BKPI) dalam pembinaan karakter religius anak di Desa Tebat Fatah, 

dapat disimpulkan bahwa kegiatan festival ini merupakan model pembinaan karakter 

religius yang efektif dan kontekstual. Festival Anak Sholeh Islami tidak hanya berfungsi 

sebagai kegiatan seremonial keagamaan, tetapi menjadi media edukatif yang mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dalam proses pembinaan anak secara menyeluruh. 

Implementasi Festival Anak Sholeh Islami menunjukkan adanya integrasi yang kuat 

antara nilai-nilai PAI dan pendekatan BKPI. Pendidikan Agama Islam berperan sebagai 

landasan normatif dalam penanaman nilai aqidah, ibadah, dan akhlak, sedangkan BKPI 

memberikan pendampingan yang memperhatikan aspek psikologis dan spiritual anak. 

Sinergi antara PAI dan BKPI menghasilkan proses pembinaan yang tidak hanya 

meningkatkan pemahaman keagamaan anak, tetapi juga membentuk sikap religius, 

kepercayaan diri, serta perilaku sosial yang positif. 

Festival Anak Sholeh Islami juga berkontribusi dalam membangun karakter religius 

anak melalui pengalaman langsung, pembiasaan, dan interaksi sosial yang bermakna. Anak 

menunjukkan peningkatan minat terhadap kegiatan keagamaan, kemampuan dalam 

mempraktikkan ibadah, serta sikap disiplin, tanggung jawab, dan sopan santun. Selain itu, 

keterlibatan orang tua dan masyarakat dalam kegiatan festival memperkuat peran 

lingkungan sosial sebagai bagian dari ekosistem pendidikan karakter religius yang 

berkelanjutan. Dengan demikian, Festival Anak Sholeh Islami berbasis PAI dan BKPI dapat 

dipandang sebagai alternatif strategis dalam pembinaan karakter religius anak berbasis 

masyarakat. Model pembinaan ini relevan untuk dikembangkan dan diterapkan secara 

berkelanjutan dengan dukungan sinergis antara keluarga, lembaga pendidikan, dan 

masyarakat, sehingga mampu membentuk generasi anak yang religius, berakhlak mulia, dan 

memiliki kesiapan sosial dalam menghadapi dinamika kehidupan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
, Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2018). 

Abdul Majid dan Dian Andayani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2012), 45. 

Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013), 112. 

Alim, Muhammad “Peran Keluarga dan Masyarakat dalam Pembentukan Karakter Religius Anak,” 

Jurnal Studi Keislaman 10, no. 2 (2018). 

Fauzi, Ahmad“Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 

2 (2018). 

H.A.R. Tilaar dan Riant Nugroho, Kebijakan Pendidikan (Yogyakarta). 

Hidayah, Nur “Sinergi Pendidikan Agama Islam dan Bimbingan Keagamaan dalam Pembentukan 

Karakter Religius Anak,” Jurnal Pendidikan Islam Vol 9, no. 2 (2019). 

Jalaluddin, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015), 189. 

Jalaluddin, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015), 194. 

M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), 117. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014), 31. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook, 3rd ed. (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014), 321. 

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di 

Sekolah (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 158. 

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama Islam di 



280 
 
 

Sekolah (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), 73. 

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 

2012), 212. 

Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2018), 152. 

 Mulyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Bumi Aksara, 2018), 139. 

Nata, Abuddin Pendidikan Islam dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Kencana, 2018),  

Sudjana, Pendidikan Nonformal: Teori dan Praktik (Bandung: Falah Production, 2004), 83. 

Sudjana, Pendidikan Nonformal: Wawasan, Sejarah, dan Perkembangan (Bandung: Falah 

Production, 2004), 54. 

Suyadi, “Model Pendidikan Karakter Berbasis Nilai Keislaman,” Jurnal Pendidikan Karakter, Vol. 

6, No. 1 (2016) 

Tafsir Ahmad, Ilmu Pendidikan Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013). 

Tilaar, H.A.R. Paradigma Baru Pendidikan Nasional (Jakarta: Rineka Cipta, 2012), 138. 

Yusuf LN, Syamsu Psikologi Perkembangan Anak dan Remaja (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2015), 103. 

Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi dan Aplikasinya dalam Lembaga Pendidikan 

(Jakarta: Kencana, 2013). 


