Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu eISSN: 2118-7452

AL-QUR’AN DAN SUNNAH SEBAGAI SUMBER ILMU
PENGETAHUAN DAN SAINS

Nurjanah?, Dede Rubai Misbahul Alam?, Sulmiah?, Ida Saidah?
nurjane583@gmail.com?, dede.rubai@unismabekasi.ac.id?, miahkaswadi72@gmail.com?,
26idasaidah@gmail.com*

Unisma

ABSTRAK
Tujuan: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis ayat-ayat Al-Quran dan hadits
yang berkaitan dengan sumber ilmu pengetahuan dan sains serta menelaah epistemologis dan
relevensinya di era kontemporer.Metode: Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis penelitian deskriptif melalui metode studi kepustakaan (library research). Pendekatan ini
dipilih karena fokus kajian bersifat konseptual dan normatif, yakni menelaah Al-Qur’an dan Sunnah
sebagai sumber epistemologi ilmu pengetahuan dalam Islam. Pendekatan kualitatif memungkinkan
peneliti untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan prinsip-prinsip keilmuan yang
terkandung dalam teks-teks keagamaan serta relevansinya dalam konteks perkembangan sains dan
teknologi kontemporer.Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder.
Data primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan
perintah menuntut ilmu, penggunaan akal, dan dorongan untuk mengamati fenomena alam semesta.
Data sekunder diperoleh dari kitab tafsir klasik dan kontemporer, buku filsafat ilmu Islam, karya
para ulama dan pemikir Muslim, serta artikel jurnal ilmiah dan hasil penelitian terdahulu yang
relevan dengan tema Kkajian.Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan
inventarisasi sumber-sumber pustaka yang relevan, baik dalam bentuk teks keagamaan maupun
literatur ilmiah. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content
analysis) melalui beberapa tahapan, yaitu: (1) reduksi data, dengan menyeleksi dan memfokuskan
data yang relevan dengan tujuan penelitian; (2) kategorisasi, dengan mengelompokkan data ke dalam
tema-tema utama epistemologi Islam dan sumber-sumber pengetahuan; (3) interpretasi kritis,
dengan mengaitkan teks wahyu dan pemikiran para ulama dengan konteks keilmuan kontemporer;
dan (4) sintesis konseptual, untuk merumuskan secara integratif peran Al-Qur’an dan Sunnah
sebagai sumber ilmu pengetahuan yang holistik, beretika, dan berkelanjutan.Hasil: Penelitian ini
menemukan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah memuat fondasi epistemologis ilmu pengetahuan yang
bersifat komprehensif dan integratif. Wahyu tidak hanya berfungsi sebagai sumber normatif-
teologis, tetapi juga sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan ilmu dan sains. Al-Qur'an
dan Sunnah merupakan sumber ilmu utama dalam Islam, mendorong manusia untuk membaca,
berpikir, dan meneliti alam semesta (ayat-ayat kauniyah), seperti dalam QS. Al-'Alaq (96): 1-5
tentang perintah membaca sebagai kunci ilmu, QS. Shad (38): 29 tentang merenungi ayat-ayat Allah,
dan QS. Al-A'raf (7): 185 tentang memperhatikan penciptaan langit dan bumi, yang semuanya
mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dan sains sebagai wujud keimanan. Sunnah Nabi
Muhammad SAW memperkuatnya dengan sabda, "'Sebaik-baik kalian adalah yang belajar Al-Qur'an
dan mengajarkannya,” menekankan pentingnya ilmu secara umum. Selain itu, penelitian ini juga
mengidentifikasi prinsip-prinsip universal yang memperkuat paradigma keilmuan Islam, yaitu
amanah, musyawarah, keadilan, profesionalisme (itqan), dan tawakal. Prinsip amanah menegaskan
bahwa ilmu merupakan titipan ilahi yang harus digunakan secara bertanggung jawab, sedangkan
musyawarah mencerminkan pentingnya dialog ilmiah dan kolaborasi. Keadilan menuntut
objektivitas dan integritas dalam proses keilmuan, profesionalisme (itgan) menekankan mutu dan
ketelitian kerja ilmiah, serta tawakal menegaskan bahwa ikhtiar rasional dan empiris harus disertai
kesadaran transendental. Dengan demikian, Al-Qur’an dan Sunnah menyediakan fondasi
epistemologis bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan sains yang tidak hanya valid secara
metodologis, tetapi juga berorientasi pada etika, kemaslahatan, dan keberlanjutan di era
kontemporer.Kesimpulan: Dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama merupakan problem klasik
yang hingga kini masih memengaruhi paradigma keilmuan modern. Artikel ini bertujuan untuk

503


mailto:vitasarolangun9@gmail.com1
mailto:agustinamutia69@gmail.com2
mailto:rahmiasrika1@gmail.com3

mengkaji Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber ilmu pengetahuan dan sains dalam perspektif
epistemologi Islam serta menelaah relevansinya dalam menjawab tantangan sains dan teknologi
kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research), dengan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, serta
literatur klasik dan modern terkait filsafat ilmu Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an
dan Sunnah tidak hanya berfungsi sebagai sumber normatif-teologis, tetapi juga sebagai fondasi
epistemologis yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Integrasi ini
membentuk paradigma ilmu yang teosentris, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan. Artikel ini
menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah tetap relevan sebagai sumber inspirasi, etika, dan
kerangka berpikir ilmiah dalam menghadapi tantangan digitalisasi, krisis lingkungan, bioetika, dan
transformasi sosial di era modern.

Kata Kunci: Al-Qur’an, Sunnah, Epistemologi Islam, Ilmu Pengetahuan, Sains Modern.

PENDAHULUAN

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern telah membawa perubahan besar
dalam kehidupan umat manusia. Digitalisasi, kecerdasan buatan, dan kemajuan bioteknologi telah
menciptakan kemudahan dan efisiensi dalam berbagai ranah kehidupan. Namun, kemajuan tersebut
juga melahirkan problem serius, antara lain krisis lingkungan, degradasi moral, penyalahgunaan
teknologi, dan hilangnya orientasi nilai dalam kehidupan modern. Kondisi ini menunjukkan bahwa
perkembangan sains yang tidak dibarengi dengan landasan etika dan spiritual memungkinkan
timbulnya dampak destruktif bagi kemanusiaan.?

Dalam sudut pandang Islam, pembedaan antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama
merupakan sesuatu yang aneh. Islam sejak awal menempatkan ilmu sebagai bagian integral dari
ibadah dan penghambaan kepada Allah SWT. Wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi
Muhammad SAW adalah perintah membaca (iqra’), yang menegaskan bahwa aktivitas keilmuan
merupakan fondasi peradaban Islam. Al-Qur’an dan Sunnah tidak hanya mengatur urusan ritual yang
bersifat keagamaan, tetapi juga memberikan panduan epistemologis tentang bagaimana manusia
memperoleh, mengembangkan, dan menggunakan ilmu pengetahuan secara bertanggung jawab.?
Dengan demikian, ilmu dalam Islam tidak dipahami sekedar produk rasio manusia semata,
melainkan sebagai amanah ilahiah yang harus diarahkan untuk kemaslahatan umat manusia.

Peradaban Islam dalam sejarah tercatat pernah mencapai puncak kejayaan ilmu pengetahuan
ketika integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dijalankan secara harmonis. Para
ilmuwan Muslim klasik seperti Al-Khawarizmi, Ibn Sina, dan Al-Biruni tidak melihat kontradiksi
antara iman dan akal. Sebaliknya, mereka menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber inspirasi, kerangka
etis, dan orientasi nilai dalam pengembangan sains. Tradisi keilmuan Islam klasik mengungkapkan
bahwa metode observasi, eksperimen, dan analisis rasional bukanlah hal aneh dalam Islam, tetapi
justru merupakan bagian dari perintah wahyu untuk mengamati alam semesta dan merenungkan
tanda-tanda kebesaran Allah SWT.?

Namun, di era kontemporer ini umat Islam justru menghadapi tantangan serius berupa
dikotomi ilmu, ketertinggalan dalam penguasaan sains dan teknologi, serta krisis etika dalam
pemanfaatan ilmu pengetahuan. Di satu sisi, sains modern berkembang maju dengan capaian yang
luar biasa, tetapi di sisi lain sering kali kehilangan orientasi nilai maupun tujuan kemanusiaan. Hal
ini memperkuat urgensi untuk merekonstruksi kembali paradigma keilmuan Islam yang integratif,
yaitu paradigma yang memadukan wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam kesatuan yang
harmonis.*

Berdasarkan latar belakang tersebut, pembahasan tentang Al-Qur’an dan Sunnah sebagai
sumber ilmu pengetahuan dan sains menjadi sangat penting dan strategis. Penelitian ini bertujuan

! Abd Rozak, IImu Pengetahuan Perspektif Islam (Jakarta: Publica Institute, 2018), him. 1-5.

2 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung:
Mizan, 2007), him. 433-440.

3 M. Kholid Muslih dkk., Epistemologi Islam: Prinsip-Prinsip Dasar IImu Pengetahuan dalam Islam
(Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2019), him. 45-60.

4 Abd Rozak, Integrasi llmu Pengetahuan dalam Islam (Jakarta: Publica Institute, 2019), him. 72-85.

504



untuk menegaskan kembali kedudukan wahyu sebagai fondasi epistemologis ilmu dalam Islam serta
merekonstruksi paradigma keilmuan Islam yang holistik, integratif, dan relevan dalam menghadapi
tuntutan zaman. Dengan menggunakan pendekatan epistemologi Islam, penelitian ini berupaya
menelaah bagaimana Al-Qur’an dan Sunnah mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman
empiris dalam mengembangkan ilmu pengetahuan dan sains.®

Kajian mengenai integrasi antara wahyu dan sains terus berkembang dalam diskursus
akademik kontemporer. Beberapa penelitian terbaru menegaskan bahwa Al-Qur'an bukan sekadar
teks eskatologis, melainkan sumber inspirasi epistemologis yang valid bagi pengembangan sains
modern melalui pendekatan interdisipliner. Upaya penyatuan paradigma ini menjadi sangat krusial
di tengah dominasi sekularisme ilmu, di mana kontribusi tokoh-tokoh kontemporer seperti Mehdi
Golshani mulai dieksplorasi kembali untuk menyatukan kembali jurang antara agama dan sains.’

Lebih lanjut, epistemologi Islam yang integratif dipandang sebagai fondasi utama dalam
menghadapi tantangan era disrupsi. Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa prinsip wahyu-akal-
empiris yang berakar pada tradisi kenabian mampu menjadi motor penggerak bagi sains yang
berbasis etika, sehingga sains tidak lagi bersifat bebas nilai (value-free). Oleh karena itu, penelitian
ini hadir untuk melengkapi celah tersebut dengan menelaah secara mendalam bagaimana sumber-
sumber primer Islam merespons kebutuhan sains di era kontemporer secara praktis dan kurikuler.

METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-
analitis, karena objek studi ini adalah kajian konseptual, normatif, dan filosofis, yaitu
menelaah Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber epistemologi ilmu pengetahuan dan ilmu
pengetahuan dalam pandangan Islam. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami secara
mendalam makna, nilai, dan prinsip-prinsip keilmuan yang terkandung dalam teks-teks
wahyu serta relevansinya dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan dan sains
kontemporer. Secara metodologis, penelitian ini juga bersifat normatif-filosofis, karena
tidak hanya menyampaikan data tekstual berupa ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi
Muhammad SAW, dan ijtihad para ulama, tetapi juga melakukan interpretasi kritis untuk
merumuskan kerangka konseptual tentang integrasi wahyu, akal, dan pengalaman empiris
sebagai sumber pengetahuan dalam Islam, sehingga membentuk paradigma ilmu yang
teosentris, etis, dan berbasis pada kemaslahatan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam Pengembangan Sains

Integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam pengembangan sains merupakan fondasi
utama paradigma keilmuan Islam yang menolak dikotomi antara ilmu pengetahuan dan
agama. Dalam perspektif Islam, wahyu dan rasio tidak diposisikan secara antagonistik,
melainkan saling melengkapi dan memperkuat. Al-Qur’an berfungsi sebagai sumber
orientasi nilai, kerangka epistemologis, dan petunjuk moral, sedangkan Sunnah Nabi SAW
memberikan penjelasan operasional dan contoh praktis dalam penerapan nilai-nilai wahyu
dalam kehidupan nyata. Dengan demikian, integrasi keduanya membentuk paradigma ilmu
yang teosentris, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia.®

Secara epistemologis, Al-Qur’an memberikan dasar konseptual tentang hakikat

5 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium Il (Jakarta:
Kencana, 2012), him. 55-70.

6 Fitriani, “Peran Al-Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner,” Tabsyir: Jurnal
IImiah Keagamaan 11, no. 1 (2024): 45-60

" Muliadi, “Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan Epistemologi Agama dan
Sains,” Karakter: Jurnal Riset IImu Pendidikan Islam 4, no. 1 (2024): 89-105.

8 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas (Jakarta: Erlangga,
2007), him. 45-60.

505



realitas, tujuan penciptaan manusia, dan kedudukan ilmu dalam kehidupan. Ayat-ayat
kauniyyah yang tersebar di berbagai surah mendorong manusia untuk berpikir, mengamati,
dan meneliti fenomena alam sebagai tanda-tanda kebesaran Allah SWT. Dorongan ini
kemudian dipertegas oleh Sunnah Nabi SAW yang mengafirmasi pentingnya penggunaan
akal dan pengalaman empiris dalam urusan duniawi, sebagaimana tercermin dalam hadis
tentang penyerbukan kurma. Integrasi antara inspirasi wahyu dan praktik empiris ini
menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mengakui metode ilmiah modern, tetapi juga
meletakkannya dalam kerangka nilai ilahiah yang transendental.’®

Dalam dimensi metodologis, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah melahirkan pendekatan
keilmuan yang holistik. Wahyu berfungsi sebagai sumber nilai dan tujuan, sementara akal
dan empiri berfungsi sebagai instrumen operasional dalam proses penelitian dan
pengembangan sains. Paradigma ini menolak anggapan bahwa sains bersifat bebas nilai
(value-free). Sebaliknya, sains dalam Islam harus tunduk pada prinsip etika seperti
kejujuran, amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, Sunnah Nabi
SAW memberikan teladan konkret tentang etika keilmuan, seperti larangan berdusta atas
nama Nabi, anjuran menyampaikan ilmu secara bertanggung jawab, serta penekanan pada
profesionalisme (itgan) dalam bekerja.*®

Selain itu, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah juga memiliki implikasi aksiologis yang
sangat penting dalam pengembangan sains dan teknologi modern. limu pengetahuan tidak
boleh dikembangkan semata-mata untuk kepentingan utilitarian, eksploitasi alam, atau
dominasi teknologi, tetapi harus diarahkan untuk menjaga keseimbangan ekologi,
meningkatkan kualitas hidup manusia, dan mewujudkan keadilan sosial. Konsep manusia
sebagai khalifah di muka bumi menegaskan tanggung jawab moral dalam pemanfaatan ilmu
dan teknologi. Dalam hal ini, wahyu memberikan rambu-rambu normatif, sementara Sunnah
memberikan contoh konkret tentang bagaimana ilmu digunakan untuk kemaslahatan, seperti
dalam bidang kesehatan, pertanian, dan tata kelola sosial.!

Dengan demikian, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam pengembangan sains
membentuk paradigma ilmu pengetahuan Islam yang bersifat integratif, holistik, dan
berorientasi nilai. Paradigma ini tidak hanya menjawab problem dikotomi ilmu dan agama,
tetapi juga menawarkan alternatif terhadap krisis etika dan kemanusiaan yang dihadapi sains
modern. Melalui integrasi wahyu, akal, dan empiri, Islam menyediakan fondasi
epistemologis dan aksiologis bagi pengembangan sains yang tidak hanya valid secara
metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan transendental di era kontemporer.

2. Relevansi Epistemologi Islam terhadap Sains Modern

Epistemologi Islam memiliki relevansi yang sangat kuat terhadap perkembangan sains
modern, khususnya dalam menjawab problem dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama
serta krisis etika yang melanda dunia sains kontemporer. Dalam epistemologi Islam, sumber
pengetahuan tidak dibatasi pada rasio dan pengalaman empiris semata, tetapi juga mencakup
wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. Integrasi wahyu, akal, dan empiri ini
membentuk paradigma ilmu yang holistik dan tidak reduksionistik. Al-Qur’an secara
eksplisit mendorong penggunaan akal dan aktivitas berpikir kritis, sebagaimana firman
Allah SWT: . ) )

Gl o8 e ol A &5 5 Sl
“Maka tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an, ataukah hati mereka terkunci?” (QS.

9 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat,
him. 253-265.

10 Abd Rozak, Integrasi llmu Pengetahuan dalam islam, him. 110-125.

11 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos
Wacana limu, 1999), him. 87-102.

506



Muhammad [47]: 24)

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam menempatkan rasionalitas sebagai instrumen
penting dalam memahami realitas dan kebenaran. Dalam konteks sains modern, prinsip ini
sejalan dengan tuntutan berpikir kritis, analitis, dan reflektif dalam proses ilmiah. Namun,
berbeda dengan paradigma sekuler, epistemologi Islam memberikan batas etik dan orientasi
transendental terhadap penggunaan rasio dan teknologi.*?

Selain rasionalitas, Islam juga menegaskan pentingnya observasi dan penelitian
empiris terhadap alam semesta. Al-Qur’an menyebut fenomena alam sebagai ayat-ayat
kauniyyah yang harus dikaji dan direnungkan, sebagaimana firman Allah SWT: )

a5l 8 13 1 55k 8
“Katakanlah: perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi.” (QS. Yunus [10]: 101)

Ayat ini menunjukkan bahwa aktivitas observasi dan eksplorasi ilmiah terhadap alam
bukanlah sesuatu yang asing dalam Islam, tetapi justru merupakan perintah langsung dari
wahyu. Prinsip ini sejalan dengan metode ilmiah modern yang menekankan observasi,
eksperimen, dan verifikasi empiris. Dengan demikian, epistemologi Islam tidak
bertentangan dengan sains modern, melainkan memberikan legitimasi religius terhadap
praktik ilmiah, sekaligus membingkainya dalam kerangka makna dan tujuan ilahiah.*®

Dalam aspek etika dan tujuan ilmu, epistemologi Islam menawarkan koreksi mendasar
terhadap kecenderungan sains modern yang sering kali berkembang secara bebas nilai
(value-free) dan utilitarian. Islam menegaskan bahwa ilmu harus diarahkan pada
kemaslahatan umat manusia dan pelestarian alam semesta. Prinsip ini ditegaskan dalam
firman Allah SWT:

LeaSlia) a1 (3 )5 V5
“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya.”
(QS. Al-A‘raf [7]: 56)

Ayat ini memberikan landasan normatif bahwa pengembangan sains dan teknologi
tidak boleh merusak tatanan ekologis dan sosial. Dalam konteks yang sama, Rasulullah
SAW menegaskan orientasi moral ilmu pengetahuan, sebagaimana sabdanya:

Al ) &k 4 A A J5i e 48 Gaally 5y pla Sl (12
“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, niscaya Allah akan memudahkan
baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa ilmu dalam Islam memiliki dimensi transendental dan
nilai ukhrawi, sehingga aktivitas ilmiah tidak boleh dilepaskan dari tanggung jawab moral
dan spiritual .2

Dengan demikian, relevansi epistemologi Islam terhadap sains modern terletak pada
kemampuannya memberikan fondasi filosofis, etis, dan teleologis bagi pengembangan ilmu
pengetahuan. Epistemologi Islam tidak menolak rasionalitas dan empirisme, tetapi
mengintegrasikannya dengan wahyu sebagai sumber nilai dan makna. Paradigma ini
menawarkan alternatif terhadap krisis etika sains modern, seperti eksploitasi alam,
dehumanisasi teknologi, dan penyalahgunaan inovasi ilmiah. Melalui integrasi wahyu, akal,
dan empiri, epistemologi Islam membentuk paradigma sains yang tidak hanya valid secara
metodologis, tetapi juga adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia
di era kontemporer.

3. Al-Qur’an, Sunnah, dan Tantangan Ilmu Pengetahuan Kontemporer
Al-Qur’an, Sunnah, dan Tantangan Ilmu Pengetahuan Kontemporer
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di era kontemporer telah

12 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, him. 75-90.
13 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu ‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, him. 429-445.
14 Abd Rozak, Ilmu Pengetahuan Perspektif Islam, him. 140-155.

507



menghasilkan kemajuan luar biasa dalam bidang komunikasi digital, kecerdasan buatan,
bioteknologi, dan otomasi industri. Namun, kemajuan tersebut juga memunculkan berbagai
problem serius yang bersifat etis, ekologis, dan kemanusiaan. Salah satu tantangan utama
adalah krisis ekologis global akibat eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan. Data
ilmiah menunjukkan meningkatnya pemanasan global, pencemaran udara dan air,
deforestasi masif, serta hilangnya keanekaragaman hayati. Fenomena perubahan iklim
ekstrem, naiknya permukaan laut, dan meningkatnya frekuensi bencana alam menjadi bukti
bahwa sains dan teknologi modern sering dikembangkan tanpa kendali etika dan tanggung
jawab moral yang memadai. Dalam perspektif Islam, krisis ini mencerminkan kegagalan
manusia menjalankan amanah kekhalifahan dan menunjukkan urgensi integrasi nilai wahyu
dalam pengembangan ilmu pengetahuan.®®

Tantangan besar lain dalam ilmu pengetahuan kontemporer adalah dehumanisasi
teknologi, khususnya dalam bidang kecerdasan buatan (artificial intelligence), bioteknologi,
dan rekayasa genetika. Kemajuan Al telah menggantikan peran manusia dalam berbagai
sektor pekerjaan, memunculkan pengangguran struktural dan ketimpangan ekonomi. Di sisi
lain, teknologi pengenalan wajah, big data, dan algoritma media sosial telah memicu krisis
privasi dan manipulasi perilaku publik. Dalam bidang bioteknologi, praktik kloning,
rekayasa embrio, dan modifikasi genetik manusia menimbulkan persoalan serius tentang
batas moral sains. Berbagai laporan kasus eksperimen medis tanpa persetujuan pasien dan
komersialisasi organ tubuh menunjukkan bahwa sains modern cenderung berkembang
dalam logika pasar dan kekuasaan, bukan dalam kerangka nilai kemanusiaan. Dalam
konteks ini, Sunnah Nabi SAW menawarkan prinsip etika universal seperti larangan
membahayakan orang lain (la darar wa la dirar), keharusan menjaga martabat manusia, dan
tanggung jawab sosial dalam penggunaan ilmu.

Selain itu, ilmu pengetahuan kontemporer juga menghadapi krisis makna dan orientasi
tujuan. Sains modern umumnya berkembang dalam paradigma positivistik dan utilitarian
yang memisahkan ilmu dari nilai-nilai spiritual dan tujuan transendental. Akibatnya, ilmu
sering kali direduksi menjadi instrumen produksi, kontrol sosial, dan dominasi teknologi.
Fenomena meningkatnya gangguan kesehatan mental, kehampaan spiritual, alienasi sosial,
dan krisis identitas di masyarakat modern dapat dipahami sebagai dampak tidak langsung
dari perkembangan ilmu dan teknologi yang terlepas dari nilai-nilai moral dan religius.
Banyak ilmuwan dan pendidik mengakui bahwa sistem pendidikan modern terlalu
menekankan aspek kognitif dan teknis, tetapi mengabaikan pembentukan karakter, etika,
dan makna hidup. Dalam konteks ini, epistemologi Islam yang mengintegrasikan wahyu,
akal, dan empiri menawarkan paradigma alternatif yang menempatkan ilmu dalam kerangka
pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan umat manusia.’

Dengan demikian, tantangan ilmu pengetahuan kontemporer tidak hanya bersifat
teknis dan metodologis, tetapi juga bersifat filosofis, etis, dan aksiologis. Krisis ekologis,
dehumanisasi teknologi, penyalahgunaan bioteknologi, ketimpangan sosial, serta Krisis
makna merupakan bukti nyata bahwa sains modern membutuhkan fondasi nilai yang lebih
kokoh. Al-Qur’an dan Sunnah, dalam kerangka epistemologi Islam, menyediakan landasan
normatif dan etis untuk mengarahkan pengembangan ilmu pengetahuan agar tidak
destruktif, tidak utilitarian semata, dan tidak mengabaikan martabat manusia. Integrasi nilai
wahyu ke dalam pengembangan sains kontemporer menjadi kebutuhan mendesak untuk

15 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas (Jakarta: Erlangga,
2007), him. 101-118.

16 Abd Rozak, Integrasi llmu Pengetahuan dalam Islam, him. 130-145

1 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos
Wacana limu, 1999), him. 155-170.

508



membangun peradaban ilmu yang lebih humanis, berkeadilan, dan berkelanjutan di era
modern.
4. Implikasi Epistemologi Islam bagi Pendidikan dan Pengembangan limu

Sebagaimana telah dibahas pada bagian sebelumnya, ilmu pengetahuan kontemporer
menghadapi berbagai krisis serius, mulai dari krisis ekologis, dehumanisasi teknologi,
hingga krisis makna dan orientasi tujuan ilmu. Problem-problem tersebut menunjukkan
bahwa sains modern tidak cukup dikembangkan hanya dalam kerangka rasional-empiris
yang bebas nilai. Dalam konteks inilah epistemologi Islam, yang mengintegrasikan wahyu,
akal, dan empiri, memiliki implikasi strategis bagi dunia pendidikan dan pengembangan
ilmu pengetahuan. Epistemologi Islam tidak hanya menawarkan fondasi filosofis alternatif,
tetapi juga memberikan arah normatif dan etis dalam merancang sistem pendidikan serta
praksis keilmuan yang lebih humanis, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan.

Implikasi pertama epistemologi Islam tampak pada rekonstruksi paradigma
pendidikan. Pendidikan dalam perspektif Islam tidak semata-mata bertujuan mentransfer
pengetahuan dan keterampilan teknis, tetapi juga membentuk manusia yang beriman,
berilmu, dan berakhlak mulia. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus dirancang
secara integratif dengan menghubungkan ilmu-ilmu kealaman, sosial, dan humaniora
dengan nilai-nilai ketuhanan dan etika. Dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang
masih mengakar dalam banyak lembaga pendidikan harus dihapuskan, karena bertentangan
dengan paradigma epistemologi Islam yang holistik. Mulyadhi Kartanegara menegaskan
bahwa integrasi ilmu merupakan syarat mutlak untuk membangun peradaban Islam yang
maju dan bermartabat, sekaligus untuk menghindari reduksi ilmu menjadi sekadar
instrumen teknologis tanpa orientasi moral.*®

Implikasi kedua berkaitan dengan penguatan etika keilmuan dalam proses pendidikan
dan penelitian. Epistemologi Islam menempatkan ilmu sebagai amanah ilahiah yang harus
digunakan secara bertanggung jawab, bukan sebagai alat dominasi atau eksploitasi. Dalam
konteks pendidikan tinggi dan riset ilmiah, prinsip ini menuntut ditegakkannya nilai
kejujuran akademik, integritas ilmiah, objektivitas, serta tanggung jawab sosial dalam
pengembangan ilmu dan teknologi. Fenomena plagiarisme, manipulasi data riset,
komersialisasi pendidikan, dan riset pesanan industri menunjukkan lemahnya fondasi etika
dalam dunia akademik modern. Dalam kerangka epistemologi Islam, praktik-praktik
tersebut tidak hanya melanggar kode etik ilmiah, tetapi juga merupakan pelanggaran moral
dan spiritual terhadap amanah ilmu.

Implikasi ketiga menyangkut orientasi tujuan pengembangan ilmu pengetahuan.
Epistemologi Islam menolak pandangan bahwa ilmu bersifat bebas nilai (value-free).
Sebaliknya, ilmu harus diarahkan pada kemaslahatan umat manusia, keadilan sosial, dan
pelestarian alam semesta. Dalam konteks ini, prioritas riset dan inovasi teknologi
seharusnya tidak hanya ditentukan oleh kepentingan pasar dan keuntungan ekonomi, tetapi
juga oleh pertimbangan etis dan kebutuhan sosial. Abd Rozak menegaskan bahwa integrasi
nilai-nilai Islam dalam pengembangan ilmu pengetahuan akan menghasilkan sains yang
tidak hanya unggul secara metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan
transendental.’® Dengan demikian, epistemologi Islam menawarkan kerangka aksiologis
yang mampu mengoreksi kecenderungan sains modern yang utilitarian dan eksploitatif.

Implikasi keempat berkaitan dengan pembentukan karakter ilmuwan dan pendidik
Muslim. Epistemologi Islam menuntut lahirnya ilmuwan yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. IlImuwan dalam perspektif Islam

18 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, him. 145-162.
19 Abd Rozak, Integrasi llmu Pengetahuan dalam Islam, hlm. 165-180.

509



dipandang sebagai ‘abd (hamba Allah) sekaligus khalifah (pengelola bumi), sehingga
aktivitas ilmiahnya harus dilandasi niat ibadah dan tanggung jawab sosial. Paradigma ini
relevan untuk menjawab krisis figur teladan dalam dunia akademik kontemporer, di mana
banyak ilmuwan dan profesional terlibat dalam skandal etik, korupsi riset, dan
penyalahgunaan teknologi. Dengan menginternalisasikan epistemologi Islam, pendidikan
dapat melahirkan generasi ilmuwan yang berintegritas, berempati, dan berkomitmen pada
kemaslahatan umat manusia.

Dengan demikian, epistemologi Islam memiliki implikasi yang sangat signifikan bagi
pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan di era kontemporer. Integrasi wahyu, akal,
dan empiri tidak hanya memperkaya landasan filosofis ilmu, tetapi juga memberikan arah
etis dan tujuan transendental bagi praksis pendidikan dan riset ilmiah. Paradigma ini
menjadi kelanjutan logis dari kritik terhadap krisis sains modern yang telah dibahas
sebelumnya, sekaligus menawarkan solusi konstruktif untuk membangun peradaban ilmu
yang lebih adil, humanis, dan berkelanjutan.

5. Sintesis Paradigma lImu Pengetahuan Islam Kontemporer

Sebagaimana telah diuraikan pada bagian sebelumnya, epistemologi Islam memiliki
implikasi strategis bagi pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan, terutama dalam
menjawab krisis etika, dehumanisasi teknologi, dan krisis makna yang melanda sains
modern. Dari seluruh rangkaian pembahasan tersebut, dapat dirumuskan suatu sintesis
tentang paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer, yaitu paradigma yang
mengintegrasikan wahyu, akal, dan empiri dalam satu kesatuan epistemologis yang holistik,
etis, dan berorientasi pada kemaslahatan. Paradigma ini tidak dimaksudkan sebagai
penolakan terhadap sains modern, melainkan sebagai upaya rekonstruksi filosofis dan
aksiologis agar sains berkembang dalam kerangka nilai ketuhanan dan kemanusiaan.

Secara epistemologis, paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer menegaskan
bahwa wahyu merupakan sumber orientasi nilai dan makna tertinggi, sementara akal dan
empiri berfungsi sebagai instrumen operasional dalam memahami realitas. Integrasi
ketiganya membentuk kerangka ilmu yang tidak reduksionistik dan tidak bebas nilai (value-
free). Dalam konteks Indonesia, paradigma ini relevan untuk mengatasi dikotomi lama
antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih mengakar dalam sistem pendidikan nasional.
Pemisahan tersebut tidak hanya melemahkan identitas keilmuan Islam, tetapi juga
melahirkan lulusan yang cerdas secara teknis namun miskin orientasi moral dan spiritual.
Oleh Kkarena itu, sintesis epistemologi Islam menuntut integrasi kurikulum yang
menghubungkan sains, teknologi, dan humaniora dengan nilai-nilai tauhid, etika, dan
tanggung jawab sosial.

Dalam dimensi kelembagaan, sintesis paradigma ilmu Islam kontemporer memiliki
relevansi langsung dengan transformasi pendidikan Islam di Indonesia, khususnya di
madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI). Lembaga-lembaga ini
tidak cukup hanya melakukan modernisasi sarana dan metodologi pembelajaran, tetapi juga
perlu melakukan rekonstruksi paradigma keilmuan. Pendidikan Islam harus diarahkan untuk
melahirkan ilmuwan dan profesional Muslim yang tidak hanya unggul secara akademik,
tetapi juga memiliki integritas moral, kesadaran sosial, dan kepedulian ekologis. Mulyadhi
Kartanegara menegaskan bahwa tanpa rekonstruksi paradigma epistemologis, pendidikan
Islam akan terus terjebak dalam reproduksi ilmu-ilmu modern yang sekuler dan utilitarian,
tanpa daya transformasi nilai.?

Dalam konteks praksis pendidikan nasional, sintesis paradigma ilmu pengetahuan
Islam kontemporer dapat diwujudkan melalui beberapa strategi konkret. Pertama,

Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, him. 162-180.
510



pengembangan kurikulum integratif yang mengaitkan konsep-konsep sains dan teknologi
dengan nilai etika, spiritualitas, dan kemaslahatan sosial. Kedua, penguatan pendidikan
karakter berbasis nilai-nilai Islam, seperti amanah, kejujuran, tanggung jawab, dan
kepedulian terhadap lingkungan. Ketiga, pengembangan riset dan inovasi yang berorientasi
pada penyelesaian masalah-masalah riil masyarakat Indonesia, seperti kemiskinan,
ketimpangan sosial, krisis lingkungan, dan ketahanan pangan. Dalam hal ini, paradigma
epistemologi Islam menuntut agar riset tidak semata-mata mengejar publikasi dan
komersialisasi, tetapi juga diarahkan pada kemanfaatan sosial yang nyata.

Dalam dimensi aksiologis, sintesis paradigma ilmu Islam kontemporer menegaskan
bahwa tujuan akhir ilmu pengetahuan bukan sekadar penguasaan informasi dan kemajuan
teknologi, tetapi pembentukan peradaban yang adil, beradab, dan berkelanjutan. llmu harus
menjadi sarana ibadah dan pengabdian kepada Allah SWT, sekaligus instrumen untuk
mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan umat manusia. Abd Rozak menegaskan
bahwa integrasi nilai wahyu dalam pengembangan ilmu pengetahuan akan melahirkan sains
yang tidak hanya unggul secara metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan
transendental.?* Dalam konteks Indonesia yang multikultural dan religius, paradigma ini
sangat relevan untuk membangun sistem pendidikan dan riset yang tidak terjebak dalam
pragmatisme sempit dan kompetisi materialistik.

Dengan demikian, sintesis paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer
merupakan kelanjutan logis dari seluruh pembahasan sebelumnya, mulai dari konsep
epistemologi Islam, relevansinya terhadap sains modern, tantangan ilmu pengetahuan
kontemporer, hingga implikasinya bagi pendidikan dan pengembangan ilmu. Paradigma ini
menawarkan kerangka konseptual dan praksis yang mampu menjembatani antara tradisi
keilmuan Islam dan tuntutan modernitas, sekaligus memberikan arah baru bagi
pembangunan pendidikan dan peradaban ilmu di Indonesia. Melalui integrasi wahyu, akal,
dan empiri, paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer diharapkan dapat melahirkan
generasi ilmuwan dan pendidik Muslim yang berintegritas, berwawasan global, dan
berkomitmen pada kemaslahatan umat manusia.

Tabel 1. Al-Qur’an dan Sunnah sebagai Sumber [lmu Pengetahuan dan Sains dalam Perspektif
Epistemologi Islam

ek palit | O | Makna Relevanst | implikesi bagi
No | _  ~YSPeK Al- "1 Epistemologi Pendidikan
Epistemologis Quran Nabi s Kontempore Indonesia
SAW i
QS. Al- | 4 llmu sebagai Penguatan Literasi
.. ) ., - | kewajiban
1 Kewajiban Alaq ald S reliaius dan budaya sekolah dan
Menuntut llmu | [96]: 1 HR.) fongasi literasi dan | penguatan
5 Ibnu eradaban riset riset siswa
(Majah | P
| K8 &5, [ Wahyu Integrasi
2 \S/gggy; g:'aﬁ‘;h «...ci54 | sebagai Sains tidak | sains—agama
Sum%er Nilai [2]92 HR.) | orientasi nilai | bebas nilai dalam
- (Mﬁlj}f ilmu kurikulum
QS. Ali EEp Selaras .
3 Rasionalitas ‘Imran 4 & | Legitimasi dengan Esrrggsilsjaran
dan Akal [3]: HR. al-) | berpikir kritis | metode HOTS
190-191 | (Baihaqi ilmiah

2L Abd Rozak, Integrasi IImu Pengetahuan dalam, him. 18
1-195.

511



QS. Al- Hei Eksperimen .
Empiri dan Ghashiy | &85 524 eD aiz?(;molo i dan spe[?nks“(;(;r:n riset
Observasi ah [88]: HR.) epm iris 9 | observasi sekolah
17-20 | (Muslim | *MP ilmiah
V5 55 Y
QS. Al- D peia . -
Etika lImu A‘raf HR.) IImu harus Kritik sains Pendidikan
[7]: 56 Ibnu bermoral eksploitatif | karakter
(Majah
QS. Al- HR ,
Tujuan llmu Mujadil 3 el ::grr]#utljir;?nk Ill/lr?s?g ?ﬁ:na Spiritualitas
ah [58]: LGl - X akademik
11 HR. ) manusia sains
(Muslim
auyal
QS. Al- o S .| Tanggung : :
Amanah limu | Ahzab i I_Ir_nu sebagal jawab sosial Et'ka. p_rofe5|
[33]: 72 HR. al-) titipan Allah iImuwan pendidik
(Bukhari
PN
QS. Alua lImu bersifat | Menolak Kurikulum
Integrasi llImu | Fussilat (asall holistik dikotomi integratif
[41]: 53 HR.) ilmu nasional
(Tirmizi

Data yang tersaji pada Tabel 1 menunjukkan Islam tidak memisahkan antara
kebenaran transendental dan kebenaran empiris. Sinergi antara wahyu, akal, dan
pengamatan indrawi membentuk struktur epistemologi yang sangat kokoh. Hal ini sejalan
dengan riset terbaru yang menegaskan bahwa Al-Qur'an berfungsi sebagai worldview
(pandangan dunia) yang mengarahkan akal pikiran untuk melakukan observasi ilmiah tanpa
kehilangan arah etik.?? Relevansi ayat-ayat kauniyah yang dirangkum dalam tabel tersebut
membuktikan bahwa sains dalam Islam bukanlah entitas yang bebas nilai (value-free),
melainkan terikat pada tujuan ketauhidan (ilmiah-ilahiyah).?®

Lebih jauh lagi, integrasi ini menjawab tantangan dikotomi ilmu yang sering terjadi
di era kontemporer. Penggunaan akal dan metode empiris yang didorong oleh Sunnah Nabi
Muhammad SAW menunjukkan bahwa Islam meletakkan dasar-dasar metode ilmiah jauh
sebelum era pencerahan Barat.2* Dalam konteks kontemporer, model epistemologi integratif
ini merupakan solusi atas krisis moralitas sains modern, di mana ilmu pengetahuan
seringkali dipisahkan dari nilai-nilai spiritualitas.?® Oleh karena itu, relevansi Al-Qur'an dan
Sunnah sebagai sumber sains tidak hanya bersifat sejarah, tetapi juga menjadi kerangka
metodologis yang adaptif terhadap perkembangan teknologi modern.

22 Fitriani, “Peran Al-Quran Sebagai Sumber llmu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner,” Tabsyir: Jurnal
IlImiah Keagamaan 11, no. 1 (2024): 45-60.

23 Pratama dan Setiawan, “Kajian Epistemologis Komparatif: Filsafat Sains Modern dan Al-Qur'an dalam
Konteks Pengembangan Ilmu,” Journal of Innovative and Creativity 2, no. 1 (2024): 15-32.

24 Munajat, “Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris sebagai Fondasi
Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika,” Al-Zayn: Jurnal llmu Sosial & Hukum 1, no. 2
(2025).

% Muliadi, “Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan Epistemologi Agama dan
Sains,” Karakter: Jurnal Riset IImu Pendidikan Islam 4, no. 1 (2024): 89-105.

512



KESIMPULAN

Berdasarkan seluruh rangkaian pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa Al-
Qur’an dan Sunnah memiliki kedudukan fundamental sebagai sumber epistemologis ilmu
pengetahuan dan sains dalam perspektif Islam. Keduanya tidak hanya berfungsi sebagai
sumber normatif-teologis, tetapi juga sebagai kerangka konseptual yang mengarahkan cara
manusia memahami realitas, mengembangkan pengetahuan, dan memanfaatkan sains secara
bertanggung jawab. Epistemologi Islam dibangun atas integrasi wahyu, akal, dan empiri,
yang secara bersama-sama membentuk paradigma ilmu yang holistik, tidak reduksionistik,
dan tidak bebas nilai (value-free). Integrasi ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah
memberikan legitimasi terhadap rasionalitas, observasi empiris, dan pencarian ilmu,
sekaligus menegaskan dimensi etika dan transendental dalam seluruh aktivitas keilmuan.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah memuat prinsip-
prinsip kunci yang relevan dengan fondasi sains modern, seperti dorongan berpikir kritis,
pengamatan terhadap alam, profesionalisme (itqan), amanah, tanggung jawab sosial, serta
orientasi kemaslahatan. Prinsip-prinsip tersebut membuktikan bahwa wahyu tidak berada
dalam posisi antagonistik terhadap sains, melainkan menjadi sumber inspirasi, orientasi
nilai, dan kontrol etis bagi pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan demikian, dikotomi
antara agama dan sains yang berkembang dalam paradigma modern tidak memiliki dasar
yang kokoh dalam tradisi intelektual Islam.

Dalam konteks kontemporer, epistemologi Islam memiliki relevansi strategis untuk
menjawab berbagai tantangan ilmu pengetahuan modern, seperti Krisis etika sains,
dehumanisasi teknologi, eksploitasi alam, dan krisis makna dalam peradaban global.
Integrasi nilai wahyu ke dalam pengembangan sains memberikan landasan moral dan
aksiologis agar kemajuan teknologi tidak berujung pada kerusakan sosial dan ekologis.
Paradigma ini menegaskan bahwa tujuan akhir ilmu bukan semata-mata efisiensi,
produktivitas, dan keuntungan material, melainkan pembentukan peradaban yang adil,
beradab, dan berkelanjutan.

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa sintesis epistemologi Islam memiliki
implikasi langsung bagi pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan di Indonesia.
Integrasi sains dan nilai-nilai keislaman dalam kurikulum, penguatan literasi dan riset
berbasis etika, serta penanaman karakter amanah, kejujuran, dan tanggung jawab sosial
merupakan langkah strategis untuk melahirkan generasi ilmuwan dan pendidik Muslim yang
unggul secara akademik sekaligus berintegritas secara moral. Dengan demikian, Al-Qur’an
dan Sunnah tetap relevan sebagai sumber inspirasi epistemologis, etika, dan orientasi nilai
dalam membangun sistem pendidikan dan peradaban ilmu pengetahuan yang bermakna di
era kontemporer.

Saran

Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian ini, disarankan agar pengembangan
ilmu pengetahuan dan sains di lingkungan pendidikan Islam maupun pendidikan nasional
di Indonesia diarahkan pada paradigma epistemologi Islam yang mengintegrasikan wahyu,
akal, dan empiri. Integrasi ini perlu diwujudkan secara konkret dalam kurikulum, bahan ajar,
dan praktik pembelajaran, sehingga sains tidak diajarkan sebagai disiplin yang netral nilai,
tetapi sebagai aktivitas keilmuan yang berorientasi pada etika, kemaslahatan, dan tanggung
jawab sosial. Oleh karena itu, lembaga pendidikan, khususnya madrasah, pesantren, dan
perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI), perlu melakukan rekonstruksi kurikulum
integratif yang menghubungkan sains, teknologi, dan humaniora dengan nilai-nilai tauhid
dan akhlak.

Selain itu, disarankan agar para pendidik dan peneliti Muslim mengembangkan riset-
riset interdisipliner yang berangkat dari persoalan riil masyarakat Indonesia, seperti krisis

513



lingkungan, ketimpangan sosial, bioetika, dan transformasi digital, dengan menjadikan Al-
Qur’an dan Sunnah sebagai sumber inspirasi etis dan kerangka berpikir epistemologis. Riset
tidak semata-mata diarahkan pada kepentingan publikasi dan komersialisasi, tetapi juga
pada penciptaan solusi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Di sisi lain, penguatan literasi
ilmiah, etika akademik, dan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam perlu terus
ditingkatkan untuk melahirkan generasi ilmuwan yang unggul secara intelektual sekaligus
berintegritas secara moral.

Terakhir, disarankan bagi peneliti selanjutnya untuk mengembangkan kajian ini dalam
bentuk penelitian empiris, seperti studi kasus di madrasah, pesantren, dan sekolah umum,
guna menguji efektivitas penerapan paradigma epistemologi Islam dalam pembelajaran
sains dan teknologi. Penelitian lanjutan juga dapat diarahkan pada pengembangan model
kurikulum integratif, modul pembelajaran, dan kebijakan pendidikan berbasis epistemologi
Islam yang kontekstual dengan kebutuhan Indonesia di era global. Dengan demikian, kajian
tentang Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber ilmu pengetahuan dan sains tidak berhenti
pada tataran konseptual, tetapi berkontribusi nyata terhadap transformasi pendidikan dan
peradaban ilmu di Indonesia

DAFTAR PUSTAKA

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos
Wacana lImu.

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium I1I.
Jakarta: Kencana.

Fitriani, A. (2024). Peran Al-Quran Sebagai Sumber IImu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner.
Tabsyir: Jurnal IImiah Keagamaan, 11(1), 45-60.

Hidayat, R., & Suradi. (2024). Paradigma Integrasi Agama dan Sains dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam. Ta’lim: Jurnal Studi Pendidikan Islam, 7(2), 112-128.

Kartanegara, M. (2007). Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas. Jakarta:
Erlangga.

Muliadi, E. (2024). Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan
Epistemologi Agama dan Sains. Karakter: Jurnal Riset IlImu Pendidikan Islam, 4(1), 89-105.

Munajat, M. (2025). Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris
sebagai Fondasi Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika. [Manuskrip
diterbitkan/In Press].

Muslih, M. K., dkk. (2019). Epistemologi Islam: Prinsip-Prinsip Dasar Ilmu Pengetahuan dalam
Islam. Ponorogo: UNIDA Gontor Press.

Nasution, H. (2015). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul Press.

Pratama, B., & Setiawan, I. (2024). Kajian Epistemologis Komparatif: Filsafat Sains Modern dan
Al-Qur'an dalam Konteks Pengembangan Ilmu. Journal of Innovative and Creativity, 2(1),
15-32.

Rozak, A. (2019). Integrasi llmu Pengetahuan dalam Islam. Jakarta: Publica Institute.

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan
Masyarakat. Bandung: Mizan.

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat.
Bandung: Mizan.

Suriasumantri, J. S. (2013). Filsafat llmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan.

514



