
Jurnal Penelitian Multidisiplin Terpadu 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7452 
 

 

503 
 
 

AL-QUR’AN DAN SUNNAH SEBAGAI SUMBER ILMU 

PENGETAHUAN DAN SAINS 
 

Nurjanah1, Dede Rubai Misbahul Alam2, Sulmiah3, Ida Saidah4 

 nurjane583@gmail.com1,  dede.rubai@unismabekasi.ac.id2,  miahkaswadi72@gmail.com3, 
26idasaidah@gmail.com4   

Unisma 

 

ABSTRAK 
Tujuan: Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis ayat-ayat Al-Quran dan hadits 

yang berkaitan dengan sumber ilmu pengetahuan dan sains serta menelaah epistemologis dan 

relevensinya di era kontemporer.Metode: Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

jenis penelitian deskriptif melalui metode studi kepustakaan (library research). Pendekatan ini 

dipilih karena fokus kajian bersifat konseptual dan normatif, yakni menelaah Al-Qur’an dan Sunnah 

sebagai sumber epistemologi ilmu pengetahuan dalam Islam. Pendekatan kualitatif memungkinkan 

peneliti untuk memahami secara mendalam makna, nilai, dan prinsip-prinsip keilmuan yang 

terkandung dalam teks-teks keagamaan serta relevansinya dalam konteks perkembangan sains dan 

teknologi kontemporer.Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. 

Data primer meliputi ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad SAW yang berkaitan dengan 

perintah menuntut ilmu, penggunaan akal, dan dorongan untuk mengamati fenomena alam semesta. 

Data sekunder diperoleh dari kitab tafsir klasik dan kontemporer, buku filsafat ilmu Islam, karya 

para ulama dan pemikir Muslim, serta artikel jurnal ilmiah dan hasil penelitian terdahulu yang 

relevan dengan tema kajian.Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan 

inventarisasi sumber-sumber pustaka yang relevan, baik dalam bentuk teks keagamaan maupun 

literatur ilmiah. Data yang terkumpul selanjutnya dianalisis menggunakan teknik analisis isi (content 

analysis) melalui beberapa tahapan, yaitu: (1) reduksi data, dengan menyeleksi dan memfokuskan 

data yang relevan dengan tujuan penelitian; (2) kategorisasi, dengan mengelompokkan data ke dalam 

tema-tema utama epistemologi Islam dan sumber-sumber pengetahuan; (3) interpretasi kritis, 

dengan mengaitkan teks wahyu dan pemikiran para ulama dengan konteks keilmuan kontemporer; 

dan (4) sintesis konseptual, untuk merumuskan secara integratif peran Al-Qur’an dan Sunnah 

sebagai sumber ilmu pengetahuan yang holistik, beretika, dan berkelanjutan.Hasil: Penelitian ini 

menemukan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah memuat fondasi epistemologis ilmu pengetahuan yang 

bersifat komprehensif dan integratif. Wahyu tidak hanya berfungsi sebagai sumber normatif-

teologis, tetapi juga sebagai kerangka konseptual dalam pengembangan ilmu dan sains. Al-Qur'an 

dan Sunnah merupakan sumber ilmu utama dalam Islam, mendorong manusia untuk membaca, 

berpikir, dan meneliti alam semesta (ayat-ayat kauniyah), seperti dalam QS. Al-'Alaq (96): 1-5 

tentang perintah membaca sebagai kunci ilmu, QS. Shad (38): 29 tentang merenungi ayat-ayat Allah, 

dan QS. Al-A'raf (7): 185 tentang memperhatikan penciptaan langit dan bumi, yang semuanya 

mendorong pengembangan ilmu pengetahuan dan sains sebagai wujud keimanan. Sunnah Nabi 

Muhammad SAW memperkuatnya dengan sabda, "Sebaik-baik kalian adalah yang belajar Al-Qur'an 

dan mengajarkannya," menekankan pentingnya ilmu secara umum. Selain itu, penelitian ini juga 

mengidentifikasi prinsip-prinsip universal yang memperkuat paradigma keilmuan Islam, yaitu 

amanah, musyawarah, keadilan, profesionalisme (itqān), dan tawakal. Prinsip amanah menegaskan 

bahwa ilmu merupakan titipan ilahi yang harus digunakan secara bertanggung jawab, sedangkan 

musyawarah mencerminkan pentingnya dialog ilmiah dan kolaborasi. Keadilan menuntut 

objektivitas dan integritas dalam proses keilmuan, profesionalisme (itqān) menekankan mutu dan 

ketelitian kerja ilmiah, serta tawakal menegaskan bahwa ikhtiar rasional dan empiris harus disertai 

kesadaran transendental. Dengan demikian, Al-Qur’an dan Sunnah menyediakan fondasi 

epistemologis bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan sains yang tidak hanya valid secara 

metodologis, tetapi juga berorientasi pada etika, kemaslahatan, dan keberlanjutan di era 

kontemporer.Kesimpulan: Dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama merupakan problem klasik 

yang hingga kini masih memengaruhi paradigma keilmuan modern. Artikel ini bertujuan untuk 

mailto:vitasarolangun9@gmail.com1
mailto:agustinamutia69@gmail.com2
mailto:rahmiasrika1@gmail.com3


504 
 
 

mengkaji Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber ilmu pengetahuan dan sains dalam perspektif 

epistemologi Islam serta menelaah relevansinya dalam menjawab tantangan sains dan teknologi 

kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research), dengan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, serta 

literatur klasik dan modern terkait filsafat ilmu Islam. Hasil kajian menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

dan Sunnah tidak hanya berfungsi sebagai sumber normatif-teologis, tetapi juga sebagai fondasi 

epistemologis yang mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Integrasi ini 

membentuk paradigma ilmu yang teosentris, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan. Artikel ini 

menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah tetap relevan sebagai sumber inspirasi, etika, dan 

kerangka berpikir ilmiah dalam menghadapi tantangan digitalisasi, krisis lingkungan, bioetika, dan 

transformasi sosial di era modern. 

Kata Kunci: Al-Qur’an, Sunnah, Epistemologi Islam, Ilmu Pengetahuan, Sains Modern. 

 

PEiNDAiHULUAiN 
Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern telah membawa perubahan besar 

dalam kehidupan umat manusia. Digitalisasi, kecerdasan buatan, dan kemajuan bioteknologi telah 

menciptakan kemudahan dan efisiensi dalam berbagai ranah kehidupan. Namun, kemajuan tersebut 

juga melahirkan problem serius, antara lain krisis lingkungan, degradasi moral, penyalahgunaan 

teknologi, dan hilangnya orientasi nilai dalam kehidupan modern. Kondisi ini menunjukkan bahwa 

perkembangan sains yang tidak dibarengi dengan landasan etika dan spiritual memungkinkan 

timbulnya dampak destruktif bagi kemanusiaan.1 

Dalam sudut pandang Islam, pembedaan antara ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama 

merupakan sesuatu yang aneh. Islam sejak awal menempatkan ilmu sebagai bagian integral dari 

ibadah dan penghambaan kepada Allah SWT. Wahyu pertama yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad SAW adalah perintah membaca (iqra’), yang menegaskan bahwa aktivitas keilmuan 

merupakan fondasi peradaban Islam. Al-Qur’an dan Sunnah tidak hanya mengatur urusan ritual yang 

bersifat keagamaan, tetapi juga memberikan panduan epistemologis tentang bagaimana manusia 

memperoleh, mengembangkan, dan menggunakan ilmu pengetahuan secara bertanggung jawab.2 

Dengan demikian, ilmu dalam Islam tidak dipahami sekedar produk rasio manusia semata, 

melainkan sebagai amanah ilahiah yang harus diarahkan untuk kemaslahatan umat manusia. 

Peradaban Islam dalam sejarah tercatat pernah mencapai puncak kejayaan ilmu pengetahuan 

ketika integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dijalankan secara harmonis. Para 

ilmuwan Muslim klasik seperti Al-Khawarizmi, Ibn Sina, dan Al-Biruni tidak melihat kontradiksi 

antara iman dan akal. Sebaliknya, mereka menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber inspirasi, kerangka 

etis, dan orientasi nilai dalam pengembangan sains. Tradisi keilmuan Islam klasik mengungkapkan 

bahwa metode observasi, eksperimen, dan analisis rasional bukanlah hal aneh dalam Islam, tetapi 

justru merupakan bagian dari perintah wahyu untuk mengamati alam semesta dan merenungkan 

tanda-tanda kebesaran Allah SWT.3 

Namun, di era kontemporer ini umat Islam justru menghadapi tantangan serius berupa 

dikotomi ilmu, ketertinggalan dalam penguasaan sains dan teknologi, serta krisis etika dalam 

pemanfaatan ilmu pengetahuan. Di satu sisi, sains modern berkembang maju dengan capaian yang 

luar biasa, tetapi di sisi lain sering kali kehilangan orientasi nilai maupun tujuan kemanusiaan. Hal 

ini memperkuat urgensi untuk merekonstruksi kembali paradigma keilmuan Islam yang integratif, 

yaitu paradigma yang memadukan wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam kesatuan yang 

harmonis.4 

Berdasarkan latar belakang tersebut, pembahasan tentang Al-Qur’an dan Sunnah sebagai 

sumber ilmu pengetahuan dan sains menjadi sangat penting dan strategis. Penelitian ini bertujuan 

 
1 Abd Rozak, Ilmu Pengetahuan Perspektif Islam (Jakarta: Publica Institute, 2018), hlm. 1–5. 
2 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: 

Mizan, 2007), hlm. 433–440. 
3 M. Kholid Muslih dkk., Epistemologi Islam: Prinsip-Prinsip Dasar Ilmu Pengetahuan dalam Islam 

(Ponorogo: UNIDA Gontor Press, 2019), hlm. 45–60. 
4 Abd Rozak, Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam Islam (Jakarta: Publica Institute, 2019), hlm. 72–85. 



505 
 
 

untuk menegaskan kembali kedudukan wahyu sebagai fondasi epistemologis ilmu dalam Islam serta 

merekonstruksi paradigma keilmuan Islam yang holistik, integratif, dan relevan dalam menghadapi 

tuntutan zaman. Dengan menggunakan pendekatan epistemologi Islam, penelitian ini berupaya 

menelaah bagaimana Al-Qur’an dan Sunnah mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman 

empiris dalam mengembangkan ilmu pengetahuan dan sains.5 

Kajian mengenai integrasi antara wahyu dan sains terus berkembang dalam diskursus 

akademik kontemporer. Beberapa penelitian terbaru menegaskan bahwa Al-Qur'an bukan sekadar 

teks eskatologis, melainkan sumber inspirasi epistemologis yang valid bagi pengembangan sains 

modern melalui pendekatan interdisipliner.6 Upaya penyatuan paradigma ini menjadi sangat krusial 

di tengah dominasi sekularisme ilmu, di mana kontribusi tokoh-tokoh kontemporer seperti Mehdi 

Golshani mulai dieksplorasi kembali untuk menyatukan kembali jurang antara agama dan sains.7 

Lebih lanjut, epistemologi Islam yang integratif dipandang sebagai fondasi utama dalam 

menghadapi tantangan era disrupsi. Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa prinsip wahyu-akal-

empiris yang berakar pada tradisi kenabian mampu menjadi motor penggerak bagi sains yang 

berbasis etika, sehingga sains tidak lagi bersifat bebas nilai (value-free). Oleh karena itu, penelitian 

ini hadir untuk melengkapi celah tersebut dengan menelaah secara mendalam bagaimana sumber-

sumber primer Islam merespons kebutuhan sains di era kontemporer secara praktis dan kurikuler. 

 

METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif-

analitis, karena objek studi ini adalah kajian konseptual, normatif, dan filosofis, yaitu 

menelaah Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber epistemologi ilmu pengetahuan dan ilmu 

pengetahuan dalam pandangan Islam. Pendekatan ini bertujuan untuk memahami secara 

mendalam makna, nilai, dan prinsip-prinsip keilmuan yang terkandung dalam teks-teks 

wahyu serta relevansinya dalam konteks perkembangan ilmu pengetahuan dan sains 

kontemporer. Secara metodologis, penelitian ini juga bersifat normatif-filosofis, karena 

tidak hanya menyampaikan data tekstual berupa ayat-ayat Al-Qur’an, hadis Nabi 

Muhammad SAW, dan ijtihad para ulama, tetapi juga melakukan interpretasi kritis untuk 

merumuskan kerangka konseptual tentang integrasi wahyu, akal, dan pengalaman empiris 

sebagai sumber pengetahuan dalam Islam, sehingga membentuk paradigma ilmu yang 

teosentris, etis, dan berbasis pada kemaslahatan.  

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam Pengembangan Sains 

Integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam pengembangan sains merupakan fondasi 

utama paradigma keilmuan Islam yang menolak dikotomi antara ilmu pengetahuan dan 

agama. Dalam perspektif Islam, wahyu dan rasio tidak diposisikan secara antagonistik, 

melainkan saling melengkapi dan memperkuat. Al-Qur’an berfungsi sebagai sumber 

orientasi nilai, kerangka epistemologis, dan petunjuk moral, sedangkan Sunnah Nabi SAW 

memberikan penjelasan operasional dan contoh praktis dalam penerapan nilai-nilai wahyu 

dalam kehidupan nyata. Dengan demikian, integrasi keduanya membentuk paradigma ilmu 

yang teosentris, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia.8 

Secara epistemologis, Al-Qur’an memberikan dasar konseptual tentang hakikat 

 
5 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III (Jakarta: 

Kencana, 2012), hlm. 55–70. 
6 Fitriani, “Peran Al-Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner,” Tabsyir: Jurnal 

Ilmiah Keagamaan 11, no. 1 (2024): 45-60 
7 Muliadi, “Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan Epistemologi Agama dan 

Sains,” Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 4, no. 1 (2024): 89-105. 
8 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas (Jakarta: Erlangga, 

2007), hlm. 45–60. 



506 
 
 

realitas, tujuan penciptaan manusia, dan kedudukan ilmu dalam kehidupan. Ayat-ayat 

kauniyyah yang tersebar di berbagai surah mendorong manusia untuk berpikir, mengamati, 

dan meneliti fenomena alam sebagai tanda-tanda kebesaran Allah SWT. Dorongan ini 

kemudian dipertegas oleh Sunnah Nabi SAW yang mengafirmasi pentingnya penggunaan 

akal dan pengalaman empiris dalam urusan duniawi, sebagaimana tercermin dalam hadis 

tentang penyerbukan kurma. Integrasi antara inspirasi wahyu dan praktik empiris ini 

menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mengakui metode ilmiah modern, tetapi juga 

meletakkannya dalam kerangka nilai ilahiah yang transendental.9 

Dalam dimensi metodologis, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah melahirkan pendekatan 

keilmuan yang holistik. Wahyu berfungsi sebagai sumber nilai dan tujuan, sementara akal 

dan empiri berfungsi sebagai instrumen operasional dalam proses penelitian dan 

pengembangan sains. Paradigma ini menolak anggapan bahwa sains bersifat bebas nilai 

(value-free). Sebaliknya, sains dalam Islam harus tunduk pada prinsip etika seperti 

kejujuran, amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, Sunnah Nabi 

SAW memberikan teladan konkret tentang etika keilmuan, seperti larangan berdusta atas 

nama Nabi, anjuran menyampaikan ilmu secara bertanggung jawab, serta penekanan pada 

profesionalisme (itqān) dalam bekerja.10 

Selain itu, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah juga memiliki implikasi aksiologis yang 

sangat penting dalam pengembangan sains dan teknologi modern. Ilmu pengetahuan tidak 

boleh dikembangkan semata-mata untuk kepentingan utilitarian, eksploitasi alam, atau 

dominasi teknologi, tetapi harus diarahkan untuk menjaga keseimbangan ekologi, 

meningkatkan kualitas hidup manusia, dan mewujudkan keadilan sosial. Konsep manusia 

sebagai khalifah di muka bumi menegaskan tanggung jawab moral dalam pemanfaatan ilmu 

dan teknologi. Dalam hal ini, wahyu memberikan rambu-rambu normatif, sementara Sunnah 

memberikan contoh konkret tentang bagaimana ilmu digunakan untuk kemaslahatan, seperti 

dalam bidang kesehatan, pertanian, dan tata kelola sosial.11 

Dengan demikian, integrasi Al-Qur’an dan Sunnah dalam pengembangan sains 

membentuk paradigma ilmu pengetahuan Islam yang bersifat integratif, holistik, dan 

berorientasi nilai. Paradigma ini tidak hanya menjawab problem dikotomi ilmu dan agama, 

tetapi juga menawarkan alternatif terhadap krisis etika dan kemanusiaan yang dihadapi sains 

modern. Melalui integrasi wahyu, akal, dan empiri, Islam menyediakan fondasi 

epistemologis dan aksiologis bagi pengembangan sains yang tidak hanya valid secara 

metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan transendental di era kontemporer. 

2. Relevansi Epistemologi Islam terhadap Sains Modern 

Epistemologi Islam memiliki relevansi yang sangat kuat terhadap perkembangan sains 

modern, khususnya dalam menjawab problem dikotomi antara ilmu pengetahuan dan agama 

serta krisis etika yang melanda dunia sains kontemporer. Dalam epistemologi Islam, sumber 

pengetahuan tidak dibatasi pada rasio dan pengalaman empiris semata, tetapi juga mencakup 

wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi. Integrasi wahyu, akal, dan empiri ini 

membentuk paradigma ilmu yang holistik dan tidak reduksionistik. Al-Qur’an secara 

eksplisit mendorong penggunaan akal dan aktivitas berpikir kritis, sebagaimana firman 

Allah SWT: 

ا قلُوُب   ع ل ى   أ مْ  الْقرُْآن   ي ت د بَّرُون   ف ل  أ   أ قْف الهُ   

“Maka tidakkah mereka merenungkan Al-Qur’an, ataukah hati mereka terkunci?” (QS. 

 
9 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, 

hlm. 253–265. 
10 Abd Rozak, Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam islam, hlm. 110–125. 
11 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999), hlm. 87–102. 



507 
 
 

Muhammad [47]: 24) 

Ayat ini menunjukkan bahwa Islam menempatkan rasionalitas sebagai instrumen 

penting dalam memahami realitas dan kebenaran. Dalam konteks sains modern, prinsip ini 

sejalan dengan tuntutan berpikir kritis, analitis, dan reflektif dalam proses ilmiah. Namun, 

berbeda dengan paradigma sekuler, epistemologi Islam memberikan batas etik dan orientasi 

transendental terhadap penggunaan rasio dan teknologi.12 

Selain rasionalitas, Islam juga menegaskan pentingnya observasi dan penelitian 

empiris terhadap alam semesta. Al-Qur’an menyebut fenomena alam sebagai ayat-ayat 

kauniyyah yang harus dikaji dan direnungkan, sebagaimana firman Allah SWT: 

اذ ا انْظُرُوا قلُ   ات   ف ي م  او  الْْ رْض   السَّم  و   

“Katakanlah: perhatikanlah apa yang ada di langit dan di bumi.” (QS. Yunus [10]: 101) 

Ayat ini menunjukkan bahwa aktivitas observasi dan eksplorasi ilmiah terhadap alam 

bukanlah sesuatu yang asing dalam Islam, tetapi justru merupakan perintah langsung dari 

wahyu. Prinsip ini sejalan dengan metode ilmiah modern yang menekankan observasi, 

eksperimen, dan verifikasi empiris. Dengan demikian, epistemologi Islam tidak 

bertentangan dengan sains modern, melainkan memberikan legitimasi religius terhadap 

praktik ilmiah, sekaligus membingkainya dalam kerangka makna dan tujuan ilahiah.13 

Dalam aspek etika dan tujuan ilmu, epistemologi Islam menawarkan koreksi mendasar 

terhadap kecenderungan sains modern yang sering kali berkembang secara bebas nilai 

(value-free) dan utilitarian. Islam menegaskan bahwa ilmu harus diarahkan pada 

kemaslahatan umat manusia dan pelestarian alam semesta. Prinsip ini ditegaskan dalam 

firman Allah SWT: 

ل   دوُا و  ا ب عْد   الْْ رْض   ف ي تفُْس  ه  ح  إ صْل   

“Dan janganlah kamu berbuat kerusakan di muka bumi setelah (Allah) memperbaikinya.” 

(QS. Al-A‘raf [7]: 56) 

Ayat ini memberikan landasan normatif bahwa pengembangan sains dan teknologi 

tidak boleh merusak tatanan ekologis dan sosial. Dalam konteks yang sama, Rasulullah 

SAW menegaskan orientasi moral ilmu pengetahuan, sebagaimana sabdanya: 

نْ  يقًا س ل ك   م  سُ  ط ر  لْمًا ف يه   ي لْت م  ُ  س هَّل   ع  يقًا ب ه   ل هُ  اللَّّ نَّة   إ ل ى ط ر  الْج   

“Barang siapa menempuh jalan untuk mencari ilmu, niscaya Allah akan memudahkan 

baginya jalan menuju surga.” (HR. Muslim) 

Hadis ini menunjukkan bahwa ilmu dalam Islam memiliki dimensi transendental dan 

nilai ukhrawi, sehingga aktivitas ilmiah tidak boleh dilepaskan dari tanggung jawab moral 

dan spiritual.14 

Dengan demikian, relevansi epistemologi Islam terhadap sains modern terletak pada 

kemampuannya memberikan fondasi filosofis, etis, dan teleologis bagi pengembangan ilmu 

pengetahuan. Epistemologi Islam tidak menolak rasionalitas dan empirisme, tetapi 

mengintegrasikannya dengan wahyu sebagai sumber nilai dan makna. Paradigma ini 

menawarkan alternatif terhadap krisis etika sains modern, seperti eksploitasi alam, 

dehumanisasi teknologi, dan penyalahgunaan inovasi ilmiah. Melalui integrasi wahyu, akal, 

dan empiri, epistemologi Islam membentuk paradigma sains yang tidak hanya valid secara 

metodologis, tetapi juga adil, humanis, dan berorientasi pada kemaslahatan umat manusia 

di era kontemporer. 

3. Al-Qur’an, Sunnah, dan Tantangan Ilmu Pengetahuan Kontemporer 

Al-Qur’an, Sunnah, dan Tantangan Ilmu Pengetahuan Kontemporer 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di era kontemporer telah 

 
12 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, hlm. 75–90. 
13 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat, hlm. 429–445. 
14 Abd Rozak, Ilmu Pengetahuan Perspektif Islam, hlm. 140–155. 



508 
 
 

menghasilkan kemajuan luar biasa dalam bidang komunikasi digital, kecerdasan buatan, 

bioteknologi, dan otomasi industri. Namun, kemajuan tersebut juga memunculkan berbagai 

problem serius yang bersifat etis, ekologis, dan kemanusiaan. Salah satu tantangan utama 

adalah krisis ekologis global akibat eksploitasi sumber daya alam yang berlebihan. Data 

ilmiah menunjukkan meningkatnya pemanasan global, pencemaran udara dan air, 

deforestasi masif, serta hilangnya keanekaragaman hayati. Fenomena perubahan iklim 

ekstrem, naiknya permukaan laut, dan meningkatnya frekuensi bencana alam menjadi bukti 

bahwa sains dan teknologi modern sering dikembangkan tanpa kendali etika dan tanggung 

jawab moral yang memadai. Dalam perspektif Islam, krisis ini mencerminkan kegagalan 

manusia menjalankan amanah kekhalifahan dan menunjukkan urgensi integrasi nilai wahyu 

dalam pengembangan ilmu pengetahuan.15 

Tantangan besar lain dalam ilmu pengetahuan kontemporer adalah dehumanisasi 

teknologi, khususnya dalam bidang kecerdasan buatan (artificial intelligence), bioteknologi, 

dan rekayasa genetika. Kemajuan AI telah menggantikan peran manusia dalam berbagai 

sektor pekerjaan, memunculkan pengangguran struktural dan ketimpangan ekonomi. Di sisi 

lain, teknologi pengenalan wajah, big data, dan algoritma media sosial telah memicu krisis 

privasi dan manipulasi perilaku publik. Dalam bidang bioteknologi, praktik kloning, 

rekayasa embrio, dan modifikasi genetik manusia menimbulkan persoalan serius tentang 

batas moral sains. Berbagai laporan kasus eksperimen medis tanpa persetujuan pasien dan 

komersialisasi organ tubuh menunjukkan bahwa sains modern cenderung berkembang 

dalam logika pasar dan kekuasaan, bukan dalam kerangka nilai kemanusiaan. Dalam 

konteks ini, Sunnah Nabi SAW menawarkan prinsip etika universal seperti larangan 

membahayakan orang lain (lā ḍarar wa lā ḍirār), keharusan menjaga martabat manusia, dan 

tanggung jawab sosial dalam penggunaan ilmu.16 

Selain itu, ilmu pengetahuan kontemporer juga menghadapi krisis makna dan orientasi 

tujuan. Sains modern umumnya berkembang dalam paradigma positivistik dan utilitarian 

yang memisahkan ilmu dari nilai-nilai spiritual dan tujuan transendental. Akibatnya, ilmu 

sering kali direduksi menjadi instrumen produksi, kontrol sosial, dan dominasi teknologi. 

Fenomena meningkatnya gangguan kesehatan mental, kehampaan spiritual, alienasi sosial, 

dan krisis identitas di masyarakat modern dapat dipahami sebagai dampak tidak langsung 

dari perkembangan ilmu dan teknologi yang terlepas dari nilai-nilai moral dan religius. 

Banyak ilmuwan dan pendidik mengakui bahwa sistem pendidikan modern terlalu 

menekankan aspek kognitif dan teknis, tetapi mengabaikan pembentukan karakter, etika, 

dan makna hidup. Dalam konteks ini, epistemologi Islam yang mengintegrasikan wahyu, 

akal, dan empiri menawarkan paradigma alternatif yang menempatkan ilmu dalam kerangka 

pengabdian kepada Tuhan dan kemaslahatan umat manusia.17 

Dengan demikian, tantangan ilmu pengetahuan kontemporer tidak hanya bersifat 

teknis dan metodologis, tetapi juga bersifat filosofis, etis, dan aksiologis. Krisis ekologis, 

dehumanisasi teknologi, penyalahgunaan bioteknologi, ketimpangan sosial, serta krisis 

makna merupakan bukti nyata bahwa sains modern membutuhkan fondasi nilai yang lebih 

kokoh. Al-Qur’an dan Sunnah, dalam kerangka epistemologi Islam, menyediakan landasan 

normatif dan etis untuk mengarahkan pengembangan ilmu pengetahuan agar tidak 

destruktif, tidak utilitarian semata, dan tidak mengabaikan martabat manusia. Integrasi nilai 

wahyu ke dalam pengembangan sains kontemporer menjadi kebutuhan mendesak untuk 

 
15 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas (Jakarta: Erlangga, 

2007), hlm. 101–118. 
16 Abd Rozak, Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam Islam, hlm. 130–145 
17 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999), hlm. 155–170. 



509 
 
 

membangun peradaban ilmu yang lebih humanis, berkeadilan, dan berkelanjutan di era 

modern. 

4. Implikasi Epistemologi Islam bagi Pendidikan dan Pengembangan Ilmu 

Sebagaimana telah dibahas pada bagian sebelumnya, ilmu pengetahuan kontemporer 

menghadapi berbagai krisis serius, mulai dari krisis ekologis, dehumanisasi teknologi, 

hingga krisis makna dan orientasi tujuan ilmu. Problem-problem tersebut menunjukkan 

bahwa sains modern tidak cukup dikembangkan hanya dalam kerangka rasional-empiris 

yang bebas nilai. Dalam konteks inilah epistemologi Islam, yang mengintegrasikan wahyu, 

akal, dan empiri, memiliki implikasi strategis bagi dunia pendidikan dan pengembangan 

ilmu pengetahuan. Epistemologi Islam tidak hanya menawarkan fondasi filosofis alternatif, 

tetapi juga memberikan arah normatif dan etis dalam merancang sistem pendidikan serta 

praksis keilmuan yang lebih humanis, berkeadilan, dan berorientasi pada kemaslahatan. 

Implikasi pertama epistemologi Islam tampak pada rekonstruksi paradigma 

pendidikan. Pendidikan dalam perspektif Islam tidak semata-mata bertujuan mentransfer 

pengetahuan dan keterampilan teknis, tetapi juga membentuk manusia yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. Oleh karena itu, kurikulum pendidikan harus dirancang 

secara integratif dengan menghubungkan ilmu-ilmu kealaman, sosial, dan humaniora 

dengan nilai-nilai ketuhanan dan etika. Dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum yang 

masih mengakar dalam banyak lembaga pendidikan harus dihapuskan, karena bertentangan 

dengan paradigma epistemologi Islam yang holistik. Mulyadhi Kartanegara menegaskan 

bahwa integrasi ilmu merupakan syarat mutlak untuk membangun peradaban Islam yang 

maju dan bermartabat, sekaligus untuk menghindari reduksi ilmu menjadi sekadar 

instrumen teknologis tanpa orientasi moral.18 

Implikasi kedua berkaitan dengan penguatan etika keilmuan dalam proses pendidikan 

dan penelitian. Epistemologi Islam menempatkan ilmu sebagai amanah ilahiah yang harus 

digunakan secara bertanggung jawab, bukan sebagai alat dominasi atau eksploitasi. Dalam 

konteks pendidikan tinggi dan riset ilmiah, prinsip ini menuntut ditegakkannya nilai 

kejujuran akademik, integritas ilmiah, objektivitas, serta tanggung jawab sosial dalam 

pengembangan ilmu dan teknologi. Fenomena plagiarisme, manipulasi data riset, 

komersialisasi pendidikan, dan riset pesanan industri menunjukkan lemahnya fondasi etika 

dalam dunia akademik modern. Dalam kerangka epistemologi Islam, praktik-praktik 

tersebut tidak hanya melanggar kode etik ilmiah, tetapi juga merupakan pelanggaran moral 

dan spiritual terhadap amanah ilmu. 

Implikasi ketiga menyangkut orientasi tujuan pengembangan ilmu pengetahuan. 

Epistemologi Islam menolak pandangan bahwa ilmu bersifat bebas nilai (value-free). 

Sebaliknya, ilmu harus diarahkan pada kemaslahatan umat manusia, keadilan sosial, dan 

pelestarian alam semesta. Dalam konteks ini, prioritas riset dan inovasi teknologi 

seharusnya tidak hanya ditentukan oleh kepentingan pasar dan keuntungan ekonomi, tetapi 

juga oleh pertimbangan etis dan kebutuhan sosial. Abd Rozak menegaskan bahwa integrasi 

nilai-nilai Islam dalam pengembangan ilmu pengetahuan akan menghasilkan sains yang 

tidak hanya unggul secara metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan 

transendental.19 Dengan demikian, epistemologi Islam menawarkan kerangka aksiologis 

yang mampu mengoreksi kecenderungan sains modern yang utilitarian dan eksploitatif. 

Implikasi keempat berkaitan dengan pembentukan karakter ilmuwan dan pendidik 

Muslim. Epistemologi Islam menuntut lahirnya ilmuwan yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. Ilmuwan dalam perspektif Islam 

 
18 Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, hlm. 145–162. 
19 Abd Rozak, Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam Islam,  hlm. 165–180. 



510 
 
 

dipandang sebagai ‘abd (hamba Allah) sekaligus khalīfah (pengelola bumi), sehingga 

aktivitas ilmiahnya harus dilandasi niat ibadah dan tanggung jawab sosial. Paradigma ini 

relevan untuk menjawab krisis figur teladan dalam dunia akademik kontemporer, di mana 

banyak ilmuwan dan profesional terlibat dalam skandal etik, korupsi riset, dan 

penyalahgunaan teknologi. Dengan menginternalisasikan epistemologi Islam, pendidikan 

dapat melahirkan generasi ilmuwan yang berintegritas, berempati, dan berkomitmen pada 

kemaslahatan umat manusia. 

Dengan demikian, epistemologi Islam memiliki implikasi yang sangat signifikan bagi 

pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan di era kontemporer. Integrasi wahyu, akal, 

dan empiri tidak hanya memperkaya landasan filosofis ilmu, tetapi juga memberikan arah 

etis dan tujuan transendental bagi praksis pendidikan dan riset ilmiah. Paradigma ini 

menjadi kelanjutan logis dari kritik terhadap krisis sains modern yang telah dibahas 

sebelumnya, sekaligus menawarkan solusi konstruktif untuk membangun peradaban ilmu 

yang lebih adil, humanis, dan berkelanjutan. 

5. Sintesis Paradigma Ilmu Pengetahuan Islam Kontemporer 

Sebagaimana telah diuraikan pada bagian sebelumnya, epistemologi Islam memiliki 

implikasi strategis bagi pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan, terutama dalam 

menjawab krisis etika, dehumanisasi teknologi, dan krisis makna yang melanda sains 

modern. Dari seluruh rangkaian pembahasan tersebut, dapat dirumuskan suatu sintesis 

tentang paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer, yaitu paradigma yang 

mengintegrasikan wahyu, akal, dan empiri dalam satu kesatuan epistemologis yang holistik, 

etis, dan berorientasi pada kemaslahatan. Paradigma ini tidak dimaksudkan sebagai 

penolakan terhadap sains modern, melainkan sebagai upaya rekonstruksi filosofis dan 

aksiologis agar sains berkembang dalam kerangka nilai ketuhanan dan kemanusiaan. 

Secara epistemologis, paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer menegaskan 

bahwa wahyu merupakan sumber orientasi nilai dan makna tertinggi, sementara akal dan 

empiri berfungsi sebagai instrumen operasional dalam memahami realitas. Integrasi 

ketiganya membentuk kerangka ilmu yang tidak reduksionistik dan tidak bebas nilai (value-

free). Dalam konteks Indonesia, paradigma ini relevan untuk mengatasi dikotomi lama 

antara ilmu agama dan ilmu umum yang masih mengakar dalam sistem pendidikan nasional. 

Pemisahan tersebut tidak hanya melemahkan identitas keilmuan Islam, tetapi juga 

melahirkan lulusan yang cerdas secara teknis namun miskin orientasi moral dan spiritual. 

Oleh karena itu, sintesis epistemologi Islam menuntut integrasi kurikulum yang 

menghubungkan sains, teknologi, dan humaniora dengan nilai-nilai tauhid, etika, dan 

tanggung jawab sosial. 

Dalam dimensi kelembagaan, sintesis paradigma ilmu Islam kontemporer memiliki 

relevansi langsung dengan transformasi pendidikan Islam di Indonesia, khususnya di 

madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI). Lembaga-lembaga ini 

tidak cukup hanya melakukan modernisasi sarana dan metodologi pembelajaran, tetapi juga 

perlu melakukan rekonstruksi paradigma keilmuan. Pendidikan Islam harus diarahkan untuk 

melahirkan ilmuwan dan profesional Muslim yang tidak hanya unggul secara akademik, 

tetapi juga memiliki integritas moral, kesadaran sosial, dan kepedulian ekologis. Mulyadhi 

Kartanegara menegaskan bahwa tanpa rekonstruksi paradigma epistemologis, pendidikan 

Islam akan terus terjebak dalam reproduksi ilmu-ilmu modern yang sekuler dan utilitarian, 

tanpa daya transformasi nilai.20 

Dalam konteks praksis pendidikan nasional, sintesis paradigma ilmu pengetahuan 

Islam kontemporer dapat diwujudkan melalui beberapa strategi konkret. Pertama, 

 
20Mulyadhi Kartanegara, Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas, hlm. 162–180. 



511 
 
 

pengembangan kurikulum integratif yang mengaitkan konsep-konsep sains dan teknologi 

dengan nilai etika, spiritualitas, dan kemaslahatan sosial. Kedua, penguatan pendidikan 

karakter berbasis nilai-nilai Islam, seperti amanah, kejujuran, tanggung jawab, dan 

kepedulian terhadap lingkungan. Ketiga, pengembangan riset dan inovasi yang berorientasi 

pada penyelesaian masalah-masalah riil masyarakat Indonesia, seperti kemiskinan, 

ketimpangan sosial, krisis lingkungan, dan ketahanan pangan. Dalam hal ini, paradigma 

epistemologi Islam menuntut agar riset tidak semata-mata mengejar publikasi dan 

komersialisasi, tetapi juga diarahkan pada kemanfaatan sosial yang nyata. 

Dalam dimensi aksiologis, sintesis paradigma ilmu Islam kontemporer menegaskan 

bahwa tujuan akhir ilmu pengetahuan bukan sekadar penguasaan informasi dan kemajuan 

teknologi, tetapi pembentukan peradaban yang adil, beradab, dan berkelanjutan. Ilmu harus 

menjadi sarana ibadah dan pengabdian kepada Allah SWT, sekaligus instrumen untuk 

mewujudkan keadilan sosial dan kesejahteraan umat manusia. Abd Rozak menegaskan 

bahwa integrasi nilai wahyu dalam pengembangan ilmu pengetahuan akan melahirkan sains 

yang tidak hanya unggul secara metodologis, tetapi juga bermakna secara moral dan 

transendental.21 Dalam konteks Indonesia yang multikultural dan religius, paradigma ini 

sangat relevan untuk membangun sistem pendidikan dan riset yang tidak terjebak dalam 

pragmatisme sempit dan kompetisi materialistik. 

Dengan demikian, sintesis paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer 

merupakan kelanjutan logis dari seluruh pembahasan sebelumnya, mulai dari konsep 

epistemologi Islam, relevansinya terhadap sains modern, tantangan ilmu pengetahuan 

kontemporer, hingga implikasinya bagi pendidikan dan pengembangan ilmu. Paradigma ini 

menawarkan kerangka konseptual dan praksis yang mampu menjembatani antara tradisi 

keilmuan Islam dan tuntutan modernitas, sekaligus memberikan arah baru bagi 

pembangunan pendidikan dan peradaban ilmu di Indonesia. Melalui integrasi wahyu, akal, 

dan empiri, paradigma ilmu pengetahuan Islam kontemporer diharapkan dapat melahirkan 

generasi ilmuwan dan pendidik Muslim yang berintegritas, berwawasan global, dan 

berkomitmen pada kemaslahatan umat manusia. 
Tabel 1. Al-Qur’an dan Sunnah sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan dan Sains dalam Perspektif 

Epistemologi Islam 

No 
Aspek 

Epistemologis 

Dalil 

Al-

Qur’an 

Dalil 

Sunnah 

Nabi 

SAW 

Makna 

Epistemologi

s 

Relevansi 

Sains 

Kontempore

r 

Implikasi bagi 

Pendidikan 

Indonesia 

1 
Kewajiban 

Menuntut Ilmu 

QS. Al-

‘Alaq 

[96]: 1–

5 

طَلَبُ الْعِلْمِ  

فَرِيضَةٌ عَلىَ  

كُلِِّ مُسْلِمٍ  

(HR. 

Ibnu 

Mājah ) 

Ilmu sebagai 

kewajiban 

religius dan 

fondasi 

peradaban 

Penguatan 

budaya 

literasi dan 

riset 

Literasi 

sekolah dan 

penguatan 

riset siswa 

2 

Wahyu 

sebagai 

Sumber Nilai 

QS. Al-

Baqarah 

[2]: 2 

»ترََكْتُ فِيكُمْ  

أمَْرَيْنِ…« 

(HR. 

Mālik ) 

Wahyu 

sebagai 

orientasi nilai 

ilmu 

Sains tidak 

bebas nilai 

Integrasi 

sains–agama 

dalam 

kurikulum 

3 
Rasionalitas 

dan Akal 

QS. Āli 

‘Imrān 

[3]: 

190–191 

تفَكََّرُوا فيِ  

  ِ خَلْقِ اللََّّ

(HR. al-

Baihaqī ) 

Legitimasi 

berpikir kritis 

Selaras 

dengan 

metode 

ilmiah 

Pembelajaran 

berbasis 

HOTS 

 
21 Abd Rozak, Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam, hlm. 18 

1–195. 



512 
 
 

4 
Empiri dan 

Observasi 

QS. Al-

Ghāshiy

ah [88]: 

17–20 

أنَْتمُْ أعَْلمَُ  

بأِمُُورِ دنُْياَكُمْ  

(HR. 

Muslim ) 

Dasar 

epistemologi 

empiris 

Eksperimen 

dan 

observasi 

ilmiah 

Praktikum 

sains dan riset 

sekolah 

5 Etika Ilmu 

QS. Al-

A‘rāf 

[7]: 56 

لََ ضَرَرَ وَلََ  

ضِرَارَ  

(HR. 

Ibnu 

Mājah ) 

Ilmu harus 

bermoral 

Kritik sains 

eksploitatif 

Pendidikan 

karakter 

6 Tujuan Ilmu 

QS. Al-

Mujādil

ah [58]: 

11 

مَنْ سَلكََ 

طَرِيقاً 

يلَْتمَِسُ فِيهِ  

عِلْمًا… 

(HR. 

Muslim ) 

Ilmu untuk 

kemuliaan 

manusia 

Mengatasi 

krisis makna 

sains 

Spiritualitas 

akademik 

7 Amanah Ilmu 

QS. Al-

Ahzāb 

[33]: 72 

أدَِِّ الأمََانَةَ 

إلِىَ مَنِ 

ائْتمََنكََ  

(HR. al-

Bukhārī ) 

Ilmu sebagai 

titipan Allah 

Tanggung 

jawab sosial 

ilmuwan 

Etika profesi 

pendidik 

8 Integrasi Ilmu 

QS. 

Fuṣṣilat 

[41]: 53 

الْحِكْمَةُ  

ضَالَّةُ  

الْمُؤْمِنِ 

(HR. 

Tirmiżī ) 

Ilmu bersifat 

holistik 

Menolak 

dikotomi 

ilmu 

Kurikulum 

integratif 

nasional 

Data yang tersaji pada Tabel 1 menunjukkan Islam tidak memisahkan antara 

kebenaran transendental dan kebenaran empiris. Sinergi antara wahyu, akal, dan 

pengamatan indrawi membentuk struktur epistemologi yang sangat kokoh. Hal ini sejalan 

dengan riset terbaru yang menegaskan bahwa Al-Qur'an berfungsi sebagai worldview 

(pandangan dunia) yang mengarahkan akal pikiran untuk melakukan observasi ilmiah tanpa 

kehilangan arah etik.22 Relevansi ayat-ayat kauniyah yang dirangkum dalam tabel tersebut 

membuktikan bahwa sains dalam Islam bukanlah entitas yang bebas nilai (value-free), 

melainkan terikat pada tujuan ketauhidan (ilmiah-ilahiyah).23 

Lebih jauh lagi, integrasi ini menjawab tantangan dikotomi ilmu yang sering terjadi 

di era kontemporer. Penggunaan akal dan metode empiris yang didorong oleh Sunnah Nabi 

Muhammad SAW menunjukkan bahwa Islam meletakkan dasar-dasar metode ilmiah jauh 

sebelum era pencerahan Barat.24 Dalam konteks kontemporer, model epistemologi integratif 

ini merupakan solusi atas krisis moralitas sains modern, di mana ilmu pengetahuan 

seringkali dipisahkan dari nilai-nilai spiritualitas.25 Oleh karena itu, relevansi Al-Qur'an dan 

Sunnah sebagai sumber sains tidak hanya bersifat sejarah, tetapi juga menjadi kerangka 

metodologis yang adaptif terhadap perkembangan teknologi modern. 

 

 
22 Fitriani, “Peran Al-Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner,” Tabsyir: Jurnal 

Ilmiah Keagamaan 11, no. 1 (2024): 45-60. 
23 Pratama dan Setiawan, “Kajian Epistemologis Komparatif: Filsafat Sains Modern dan Al-Qur'an dalam 

Konteks Pengembangan Ilmu,” Journal of Innovative and Creativity 2, no. 1 (2024): 15-32. 
24 Munajat, “Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris sebagai Fondasi 

Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika,” Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum 1, no. 2 

(2025). 
25 Muliadi, “Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan Epistemologi Agama dan 

Sains,” Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 4, no. 1 (2024): 89-105. 



513 
 
 

KESIMPULAN 

Berdasarkan seluruh rangkaian pembahasan, penelitian ini menegaskan bahwa Al-

Qur’an dan Sunnah memiliki kedudukan fundamental sebagai sumber epistemologis ilmu 

pengetahuan dan sains dalam perspektif Islam. Keduanya tidak hanya berfungsi sebagai 

sumber normatif-teologis, tetapi juga sebagai kerangka konseptual yang mengarahkan cara 

manusia memahami realitas, mengembangkan pengetahuan, dan memanfaatkan sains secara 

bertanggung jawab. Epistemologi Islam dibangun atas integrasi wahyu, akal, dan empiri, 

yang secara bersama-sama membentuk paradigma ilmu yang holistik, tidak reduksionistik, 

dan tidak bebas nilai (value-free). Integrasi ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal telah 

memberikan legitimasi terhadap rasionalitas, observasi empiris, dan pencarian ilmu, 

sekaligus menegaskan dimensi etika dan transendental dalam seluruh aktivitas keilmuan. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan Sunnah memuat prinsip-

prinsip kunci yang relevan dengan fondasi sains modern, seperti dorongan berpikir kritis, 

pengamatan terhadap alam, profesionalisme (itqān), amanah, tanggung jawab sosial, serta 

orientasi kemaslahatan. Prinsip-prinsip tersebut membuktikan bahwa wahyu tidak berada 

dalam posisi antagonistik terhadap sains, melainkan menjadi sumber inspirasi, orientasi 

nilai, dan kontrol etis bagi pengembangan ilmu pengetahuan. Dengan demikian, dikotomi 

antara agama dan sains yang berkembang dalam paradigma modern tidak memiliki dasar 

yang kokoh dalam tradisi intelektual Islam. 

Dalam konteks kontemporer, epistemologi Islam memiliki relevansi strategis untuk 

menjawab berbagai tantangan ilmu pengetahuan modern, seperti krisis etika sains, 

dehumanisasi teknologi, eksploitasi alam, dan krisis makna dalam peradaban global. 

Integrasi nilai wahyu ke dalam pengembangan sains memberikan landasan moral dan 

aksiologis agar kemajuan teknologi tidak berujung pada kerusakan sosial dan ekologis. 

Paradigma ini menegaskan bahwa tujuan akhir ilmu bukan semata-mata efisiensi, 

produktivitas, dan keuntungan material, melainkan pembentukan peradaban yang adil, 

beradab, dan berkelanjutan. 

Lebih lanjut, penelitian ini menegaskan bahwa sintesis epistemologi Islam memiliki 

implikasi langsung bagi pendidikan dan pengembangan ilmu pengetahuan di Indonesia. 

Integrasi sains dan nilai-nilai keislaman dalam kurikulum, penguatan literasi dan riset 

berbasis etika, serta penanaman karakter amanah, kejujuran, dan tanggung jawab sosial 

merupakan langkah strategis untuk melahirkan generasi ilmuwan dan pendidik Muslim yang 

unggul secara akademik sekaligus berintegritas secara moral. Dengan demikian, Al-Qur’an 

dan Sunnah tetap relevan sebagai sumber inspirasi epistemologis, etika, dan orientasi nilai 

dalam membangun sistem pendidikan dan peradaban ilmu pengetahuan yang bermakna di 

era kontemporer. 

Saran 

Berdasarkan temuan dan kesimpulan penelitian ini, disarankan agar pengembangan 

ilmu pengetahuan dan sains di lingkungan pendidikan Islam maupun pendidikan nasional 

di Indonesia diarahkan pada paradigma epistemologi Islam yang mengintegrasikan wahyu, 

akal, dan empiri. Integrasi ini perlu diwujudkan secara konkret dalam kurikulum, bahan ajar, 

dan praktik pembelajaran, sehingga sains tidak diajarkan sebagai disiplin yang netral nilai, 

tetapi sebagai aktivitas keilmuan yang berorientasi pada etika, kemaslahatan, dan tanggung 

jawab sosial. Oleh karena itu, lembaga pendidikan, khususnya madrasah, pesantren, dan 

perguruan tinggi keagamaan Islam (PTKI), perlu melakukan rekonstruksi kurikulum 

integratif yang menghubungkan sains, teknologi, dan humaniora dengan nilai-nilai tauhid 

dan akhlak. 

Selain itu, disarankan agar para pendidik dan peneliti Muslim mengembangkan riset-

riset interdisipliner yang berangkat dari persoalan riil masyarakat Indonesia, seperti krisis 



514 
 
 

lingkungan, ketimpangan sosial, bioetika, dan transformasi digital, dengan menjadikan Al-

Qur’an dan Sunnah sebagai sumber inspirasi etis dan kerangka berpikir epistemologis. Riset 

tidak semata-mata diarahkan pada kepentingan publikasi dan komersialisasi, tetapi juga 

pada penciptaan solusi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Di sisi lain, penguatan literasi 

ilmiah, etika akademik, dan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam perlu terus 

ditingkatkan untuk melahirkan generasi ilmuwan yang unggul secara intelektual sekaligus 

berintegritas secara moral. 

Terakhir, disarankan bagi peneliti selanjutnya untuk mengembangkan kajian ini dalam 

bentuk penelitian empiris, seperti studi kasus di madrasah, pesantren, dan sekolah umum, 

guna menguji efektivitas penerapan paradigma epistemologi Islam dalam pembelajaran 

sains dan teknologi. Penelitian lanjutan juga dapat diarahkan pada pengembangan model 

kurikulum integratif, modul pembelajaran, dan kebijakan pendidikan berbasis epistemologi 

Islam yang kontekstual dengan kebutuhan Indonesia di era global. Dengan demikian, kajian 

tentang Al-Qur’an dan Sunnah sebagai sumber ilmu pengetahuan dan sains tidak berhenti 

pada tataran konseptual, tetapi berkontribusi nyata terhadap transformasi pendidikan dan 

peradaban ilmu di Indonesia 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu.  

Azra, A. (2012). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan Milenium III. 

Jakarta: Kencana.  

Fitriani, A. (2024). Peran Al-Quran Sebagai Sumber Ilmu Pengetahuan: Kajian Interdisipliner. 

Tabsyir: Jurnal Ilmiah Keagamaan, 11(1), 45-60. 

Hidayat, R., & Suradi. (2024). Paradigma Integrasi Agama dan Sains dalam Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam. Ta’lim: Jurnal Studi Pendidikan Islam, 7(2), 112-128. 

Kartanegara, M. (2007). Mengislamkan Nalar: Sebuah Respons terhadap Modernitas. Jakarta: 

Erlangga.  

Muliadi, E. (2024). Kontribusi Konsep Sains Islam Mehdi Golshani Dalam Menyatukan 

Epistemologi Agama dan Sains. Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam, 4(1), 89-105. 

Munajat, M. (2025). Epistemologi Integratif Rasulullah SAW: Telaah Prinsip Wahyu-Akal-Empiris 

sebagai Fondasi Pengembangan Sains dan Teknologi Berbasis Etika. [Manuskrip 

diterbitkan/In Press]. 

Muslih, M. K., dkk. (2019). Epistemologi Islam: Prinsip-Prinsip Dasar Ilmu Pengetahuan dalam 

Islam. Ponorogo: UNIDA Gontor Press.  

Nasution, H. (2015). Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI Press.  

Pratama, B., & Setiawan, I. (2024). Kajian Epistemologis Komparatif: Filsafat Sains Modern dan 

Al-Qur'an dalam Konteks Pengembangan Ilmu. Journal of Innovative and Creativity, 2(1), 

15-32. 

Rozak, A. (2019). Integrasi Ilmu Pengetahuan dalam Islam. Jakarta: Publica Institute.  

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat. Bandung: Mizan.  

Shihab, M. Q. (2007). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan.  

Suriasumantri, J. S. (2013). Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer. Jakarta: Pustaka Sinar 

Harapan. 


