Vol 9 No. 12 Desember 2025
Jurnal Studi Multidisipliner eISSN: 2118-7453

PENGARUH FILSAFAT RENE DESCARTES TERHADAP ILMU
PSIKOLOGI KOGNITIF DI ERADIGITAL

Faizatul Hidayah!, Azkia Maulidiya?, Arfina Indahsari?
hidayahfaizatul13@gmail.com?, azkiamaulidiya28@gmail.com?, finaarzita30@gmail.com®
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya

ABSTRAK

Artikel ini membahas pengaruh filsafat René Descartes terhadap perkembangan ilmu psikologi
kognitif, khususnya dalam konteks era digital. Descartes dikenal dengan dualisme Kartesianya
yang memisahkan antara pikiran dan tubuh, yang pada akhirnya memengaruhi pandangan modern
tentang kesadaran dan fungsi kognitif manusia. Dualisme ini menjadi fondasi bagi banyak
penelitian kognitif yang berfokus pada pemisahan antara aspek mental dan fisik. Di era digital,
ketika teknologi semakin mengintegrasikan kecerdasan buatan dengan kapasitas kognitif manusia,
prinsip-prinsip Cartesian ini mengalami reinterpretasi. Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana
konsep Descartes tentang rasionalitas dan kesadaran memengaruhi pengembangan model kognitif
di bidang psikologi modern, termasuk dalam analisis interaksi manusia-komputer. Selain itu,
artikel ini juga mengeksplorasi tantangan-tantangan yang dihadapi filsafat Cartesian dalam
menghadapi realitas teknologi digital yang semakin mendekatkan manusia dengan mesin, serta
potensi rekonstruksi pandangan kognitif di era ini. Dengan demikian, artikel ini memberikan
kontribusi pada pemahaman mengenai hubungan historis dan filosofis antara pemikiran Descartes
dan perkembangan psikologi kognitif di era digital.

Kata Kunci: Rene Descartes, Psikologi, Era digital.

ABSTRACT

This article discusses the influence of René Descartes' philosophy on the development of cognitive
psychology, especially in the context of the digital era. Descartes is known for his Cartesian
dualism separating mind and body, which ultimately influenced modern views of consciousness
and human cognitive function. This dualism is the foundation for much cognitive research that
focuses on the separation between mental and physical aspects. In the digital era, as technology
increasingly integrates artificial intelligence with human cognitive capacities, these Cartesian
principles are undergoing a reinterpretation. This research explores how Descartes' concepts of
rationality and consciousness influenced the development of cognitive models in the field of
modern psychology, including in the analysis of human-computer interaction. Apart from that, this
article also explores the challenges faced by Cartesian philosophy in facing the reality of digital
technology which is increasingly bringing humans closer to machines, as well as the potential for
reconstructing cognitive views in this era. Thus, this article contributes to the understanding of the
historical and philosophical relationship between Descartes' thought and the development of
cognitive psychology in the digital era.

Keywords: Rene Descartes, Psikologi, Era digital.

PENDAHULUAN

Rene Descartes, seorang filsuf dan matematikawan terkemuka abad ke-17, bukan
hanya menciptakan aksioma "Cogito, ergo sum" (Saya berpikir, maka saya ada), tetapi
juga memberikan kontribusi berharga dalam pengembangan ilmu pengetahuan, termasuk
ilmu psikologi. Pemikirannya mengenai hubungan antara pikiran dan tubuh, serta
metodenya yang sistematis dalam mencari kebenaran, memperlihatkan warisan pemikiran
yang tidak terhingga. Mengeksplorasi konsep-konsepnya yang membentuk landasan
pemikiran untuk pemahaman manusia, pikiran, dan interaksi kompleks antara aspek
mental dan fisik dalam pengembangan keilmuan psikologi.

330


mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:finaarzita30@gmail.com3

Psikologi pada masa Descartes belum mapan sebagai ilmu yang mandiri, namun
pondasinya telah mulai diperkuat sejak masa itu dan terutama ditandai oleh pemikiran-
pemikiran yang dikemukakan oleh Rene Descartes. Psikologi kemudian muncul pada
periode modern akhir yang ditandai dengan pendirian laboratorium eksperimen psikologi
olen Wilhelm Wundt pada tahun 1879 di Universitas Leipzig Jerman. Hal ini yang
kemudian menjadi alasan bahwa psikologi tak dapat dipisahkan dari pengaruh pemikiran
Rene Descartes. Oleh karena itu, penelitian ini diperlukan untuk mengidentifikasi
karakteristik psikologi secara khusus dan perkembangan ilmu secara umum, sebagai
bagian dari bidang kajian filsafat ilmu.

Perkembangan psikologi dalam sejarahnya ditandai oleh beberapa momentum.
Momentum itu berupa kemunculan gagasan yang bersifat filosofis yang menyita
perrhatian sebagian besar penggiat di bidang yang terus mengalami perkembangan ini.
Sehingga, tidak jarang arah perkembangan tidak melulu berupa garis lurus atau bersifat
linear. Perkembangan justru dapat terjadi akibat perbedaan gagasan yang membangun
diskursus. Akan tetapi perkembangan dapat juga terjadi akibat penajaman gagasan dari
pemikir sebelumnya. Hal ini penting guna memahami pengaruh pemikiran dalam
perkembangan psikologi.

Penyelidikan historis terhadap psikologi memberikan pemahaman tentang asal mula
psikologi. Pemahaman itu diisi dengan apa dan bagaimana yang dikerjakan ilmuwan pada
berbagai bidang dalam psikologi dari waktu ke waktu. Dari situ dapat diperoleh hal umum
yang selalu ada dalam menjamin sifat dan karakter psikologi. Dengan demikian, dapat
diperoleh gambaran yang utuh tentang perkembangan psikologi. Gambaran tersebut dapat
dijadikan sketsa untuk merancang pola perkembangan psikologi yang pada gilirannya
membantu dalam usaha evaluasi maupun perencanaan pengembangan psikologi.

René Descartes, seorang filsuf abad ke-17, dikenal karena gagasan dualismenya
yang memisahkan antara pikiran dan tubuh. Dalam karya terkenalnya, Meditations on First
Philosophy (1641), Descartes menyatakan bahwa pikiran merupakan entitas non-fisik yang
terpisah dari tubuh yang fisik. Gagasan ini melahirkan apa yang dikenal sebagai dualisme
Cartesian, yang hingga kini masih menjadi salah satu diskusi mendalam dalam filsafat dan
ilmu pengetahuan, terutama yang berfokus pada hubungan antara kesadaran dan materi.
Meskipun banyak pemikiran ilmiah modern menolak pemisahan yang tegas antara pikiran
dan tubuh, pengaruh filsafat Descartes tetap terasa dalam berbagai bidang, salah satunya
adalah psikologi kognitif, terutama dalam konteks perkembangan teknologi digital.

Psikologi kognitif, sebagai cabang ilmu yang mempelajari proses mental seperti
persepsi, ingatan, pemikiran, dan bahasa, sering kali dipengaruhi oleh pandangan filosofis
tentang hubungan antara pikiran dan tubuh. Di era digital saat ini, ketika teknologi
kecerdasan buatan, antarmuka otak-komputer (brain-computer interface), dan simulasi
kognitif semakin berkembang, diskusi tentang kesadaran dan pikiran buatan mengangkat
kembali relevansi gagasan dualisme Cartesian. Banyak pertanyaan muncul tentang apakah
pikiran dapat dipisahkan dari otak fisik atau apakah kesadaran manusia sepenuhnya
merupakan produk dari proses biologis. Dengan demikian, filsafat Descartes memberikan
kerangka dasar untuk memahami dan mengeksplorasi fenomena ini.

Tulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi pengaruh mendalam filsafat Descartes
terhadap ilmu psikologi kognitif, terutama dalam konteks era digital. Artikel ini akan
mengkaji bagaimana konsep dualisme Cartesian memengaruhi pandangan mengenai
kesadaran, kognisi, dan hubungan antara manusia dan teknologi modern. Lebih lanjut,
penelitian ini akan membahas bagaimana pemikiran Descartes masih relevan dalam
memahami fenomena mental dan interaksi manusia dengan kecerdasan buatan serta
realitas virtual di era digital.

331



HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Pengantar Pemikiran Rene Descartes dalam IImu Psikologi

Rene Descartes, seorang filsuf Perancis abad ke-17, memainkan peran penting dalam
perkembangan ilmu psikologi. Pemikirannya memberikan landasan filosofis bagi
pemahaman kita tentang pikiran, kesadaran, dan hubungan antara pikiran dengan tubuh.
Dalam konteks sejarah perkembangan psikologi, kontribusi Descartes menciptakan
landasan untuk berbagai konsep dan pendekatan yang masih memengaruhi disiplin ini
hingga hari ini. Descartes dikenal dengan konsep dualisme, yang memisahkan pikiran
(mind) dan tubuh (body) sebagai dua substansi yang berbeda. Pemisahan ini memiliki
dampak signifikan pada pemikiran psikologis. Konsep dualisme substansial Descartes
mengeksplorasi pertanyaan mendasar tentang sifat dan hubungan antara pikiran dan
materi, yang menjadi pusat perdebatan dan penelitian dalam psikologi.

Metodenya yang skeptis, dikenal melalui ungkapan "Cogito, ergo sum" (Aku
berpikir, maka aku ada), menyoroti pentingnya kesadaran dan keberadaan diri dalam
proses berpikir. Konsep ini menjadi landasan bagi psikologi untuk memahami
subjektivitas, introspeksi, dan hubungan antara kesadaran dan identitas individu.
Pemikiran Descartes juga memasukkan unsur matematika sebagai model pengetahuan
yang dapat diterapkan dalam pemahaman psikologi. Penggunaan metode matematis dalam
analisis pikiran dan perilaku membuka jalan bagi perkembangan psikometri dan
pendekatan eksperimental dalam ilmu psikologi.

Namun, walaupun pemikiran Descartes memberikan kontribusi berharga, terdapat
kritik terhadap pendekatannya, terutama terkait dengan dualisme substansialnya. Beberapa
ahli psikologi menyoroti bahwa memisahkan pikiran dan tubuh dapat mengabaikan
interaksi kompleks antara faktor-faktor psikologis dan biologis dalam pemahaman
perilaku manusia. Dengan konteks tersebut, artikel ini akan membahas lebih lanjut
konsep-konsep utama Descartes dalam ilmu psikologi, mengeksplorasi dampaknya, serta
menggali kritik dan alternatif pendekatan yang telah berkembang sejak zamannya.!

Dalam dunia psikologi terdapat kaitan erat dengan filosofi dan sejarah; banyak teori-
teori berangkat dari pemikiran dan perenungan filsuf yang pertama dikemukakan puluhan
tahun lalu. Salah satu filsuf dengan segudang karya yang menginspirasi banyak pakar
psikologi adalah Renatus Cartesius, kerap dikenal lebih baik dengan René Descartes,
seorang filsuf sekaligus matematikawan berdarah Prancis dengan kepribadian yang
menarik. Seorang penulis biografi menggambarkan Descartes pada masa mudanya sebagai
seorang pria yang menjunjung tinggi harga diri dan memiliki ambisi yang tak berujung.
Pribadi yang congkak dan egois. Berpegang teguh pada pandangan pribadinya sampai asal
menuduh orang-orang yang tidak setuju dengan pandangannya sebagai orang dungu.

Mudah curiga dan dan cepat tersinggung, namun sulit dibujuk. Beliau mengaku tidak
terpengaruh oleh kritikan dan caci-makian, namun juga tidak pernah melupakan
penghinaan, peremehan, atau cedera yang ia terima. Namun, seiring berjalannya waktu,
Descartes lebih tertarik untuk membenahi hidupnya dan fokusnya teralihkan pada dunia
sains. Beliau teramat tertarik dalam aplikasi pengetahuan ilmiah pada masalah praktis;
mulai dari menyelidiki berbagai cara untuk menjaga rambutnya agar tidak beruban sampai
melakukan eksperimen terhadap kemampuan manuver kursi roda. Beliau juga mendirikan
fondasi seputar pengkondisian klasik (classical conditioning) pada anjing, suatu teori yang
200 tahun kemudian disempurnakan oleh Ivan Pavlov. Karya-karya Descartes terdengar
sampai negeri seberang, mencolok perhatian Ratu Christina dari Swedia, yang dijuluki

!Alex Sobur, Psikologi Umum, dalam Lintasan Sejarah, cet ke I (Pustaka setia Bandung, 2003), p. 73.

332



Ratu Sa;ju; sampai-sampai Descartes diminta untuk menggurui Ratu Christina dalam ilmu
filosofi.
2. Relevansi Pemikiran Rene Descartes dalam Pengembangan IImu Psikologi

Pemikiran Descartes mengenai dualisme substansial antara pikiran dan materi telah
memberikan landasan bagi pengembangan pemahaman tentang psikologi. Konsepnya
bahwa pikiran dan tubuh adalah dua substansi yang berbeda, tetapi saling berinteraksi,
memberikan dasar untuk eksplorasi hubungan antara proses mental dan fenomena fisik.
Meskipun pandangan ini telah berkembang seiring waktu, kontribusi Descartes membuka
jalan bagi pemikiran tentang kesadaran, emosi, dan persepsi dalam ilmu psikologi.
Meskipun konsep dualisme telah ditantang, pengaruhnya dapat dilihat dalam berbagai
teori psikologis yang mencoba memahami kompleksitas interaksi antara aspek kognitif
dan fisik dalam pengalaman manusia.

Pemikiran Descartes, terutama dalam karyanya "Meditasi tentang Metode,"”
mengemukakan dualisme substansial antara tubuh dan pikiran. Pemisahan ini membuka
jalan bagi pertimbangan filosofis dan ilmiah mengenai sifat manusia. Dalam
perkembangan pemikiran psikologi, pengaruh Descartes dapat dilihat dalam upaya untuk
memahami interaksi kompleks antara proses kognitif, emosi, dan perilaku dengan dasar
fisiknya. Meskipun pendekatan dualisme Descartes telah dikritik karena kesederhanaan
pemisahan antara tubuh dan pikiran, kontribusinya terhadap psikologi terletak dalam
pendorongannya untuk memeriksa hubungan antara proses mental dan aspek biologis.
Pemikiran ini memberikan landasan konseptual bagi penelitian tentang neurobiologi
kognitif dan psikosomatika, yang mencoba memahami bagaimana aktivitas otak dan tubuh
berinteraksi.

Selain itu, pemikiran Descartes juga menciptakan landasan bagi refleksi diri dan
introspeksi, yang kemudian menjadi bagian integral dari pendekatan psikologi. Konsep
diri dan kesadaran diri yang terkandung dalam pemikiran ini memengaruhi perkembangan
psikologi eksperimental dan humanistik. Meskipun ada pergeseran menuju paradigma
yang lebih holistik dalam psikologi modern, pemikiran Descartes tetap relevan karena
membuka diskusi tentang kompleksitas hubungan antara dimensi fisik dan mental
manusia.’

3. Kiritik terhadap Pemikiran Rene Descartes dalam Psikologi

Salah satu kritik terhadap pemikiran Descartes adalah bahwa konsep dualisme
substansialnya, yang memisahkan antara pikiran (mind) dan tubuh (body), sulit untuk
dijelaskan secara kohesif. Beberapa filsuf dan ahli psikologi berpendapat bahwa
pemisahan ini terlalu tegas dan tidak mencerminkan kompleksitas hubungan antara proses
mental dan fenomena fisik. Pemikiran mekanistik Descartes tentang tubuh manusia juga
mendapat sorotan. Dalam pandangannya, tubuh dianggap seperti mesin yang diatur oleh
prinsip-prinsip fisika mekanik. Namun, ini dianggap terlalu simplistik oleh beberapa
kritikus, karena tidak memperhitungkan kompleksitas struktur dan fungsi tubuh, terutama
dalam konteks psikologis.

Kritik lain terfokus pada peran emosi dan pengalaman subjektif dalam psikologi.
Descartes cenderung memberikan penekanan yang lebih besar pada rasio dan pemikiran
rasional, sementara aspek-aspek emosional dan pengalaman pribadi dianggap terabaikan.
Pemikiran ini dianggap terlalu terpusat pada aspek kognitif, mengabaikan dimensi
emosional yang penting dalam pemahaman psikologi manusia. Selain itu, konsep "pineal
gland" sebagai pusat interaksi antara pikiran dan tubuh juga dikritik. Pemahaman

2Ahmmad Tafsir, Filsafat Ilmu,cet ke I (Bandung, 2004), p. 145.
SAhmmad Daudy, Allah dan Manusia Dalam Konsepsi Syekh Nuruddin arRaniry, (Jakarat: Rajawali, 1983),
p. 136.

333



neurologis modern tidak selalu mendukung pandangan ini, dan pemikiran tersebut
menghadapi kesulitan dalam menjelaskan bagaimana interaksi tersebut sebenarnya terjadi
secara fisik.*

Dalam keseluruhan, kritik terhadap pemikiran Descartes mencerminkan
kompleksitas realitas psikologis manusia yang tidak selalu dapat direduksi menjadi
dualisme substansial atau dijelaskan sepenuhnya melalui lensa mekanistik yang diterapkan
Descartes. Perdebatan ini memotivasi perkembangan teori-teori psikologi yang lebih
holistik dan inklusif dalam abad-abad berikutnya.

Dari Descartes, filosofi akan menjadi lebih dan lebih psikologis , mencari tahu
pikiran melalui introspeksi, sampai munculnya psikologi sebagai disiplin ilmu independen,
pada abad kesembilan belas, berdasarkan pada studi kesadaran melalui metode introspektif
(meskipun hanya untuk generasi pertama psikolog). Descartes menegaskan keberadaan
dua jenis ide bawaan : di satu sisi ide-ide utama, yang tidak ada keraguan, meskipun
mereka adalah ide-ide potensial yang membutuhkan pengalaman untuk diperbarui. Tetapi
ini juga berbicara tentang ide-ide bawaan tentang cara berpikir tertentu (apa yang sekarang
kita sebut proses, tanpa konten spesifik, hanya cara mengoperasikan: misalnya,
transitivitas). Jenis innatisme kedua ini akan dikembangkan pada abad ke-18 oleh Kant ,
dengan penilaian sintetis a priori.°

Pemikiran René Descartes memiliki pengaruh besar dalam perkembangan filsafat
modern dan turut meletakkan dasar bagi cara memahami kesadaran serta pengetahuan
manusia. Melalui metode berpikir rasional yang menekankan kepastian akal, Descartes
memandang bahwa pengetahuan yang benar dapat diperoleh melalui keraguan metodis dan
refleksi rasional.

Namun, seiring perkembangan pemikiran filsafat dan psikologi, pendekatan
Cartesian tersebut tidak luput dari kritik. Metodologi Cartesian yang dikemukakan oleh
René Descartes tidak luput dari kritik, khususnya dari para filsuf yang menilai bahwa akal
tidak dapat berdiri sendiri sebagai sumber utama pengetahuan.

Salah satu kritik paling berpengaruh datang dari David Hume, seorang filsuf empiris
yang menolak pandangan rasionalisme murni. Menurut Hume, pengetahuan manusia tidak
muncul dari penalaran abstrak semata, melainkan harus berlandaskan pengalaman dan
persepsi indrawi. la berpendapat bahwa konsep-konsep yang kita miliki tentang dunia
nyata terbentuk melalui kebiasaan dan pengalaman langsung, bukan dari introspeksi
rasional yang terlepas dari fakta empiris. Oleh karena itu, Hume menilai bahwa metode
Cartesian terlalu mengandalkan kepastian akal dan mengabaikan peran penting
pengalaman dalam membentuk pengetahuan. Kritik ini kemudian menjadi dasar bagi
berkembangnya pendekatan empiris dalam filsafat dan ilmu pengetahuan, termasuk dalam
perkembangan psikologi modern. Pandangan Hume ini kemudian memengaruhi
berkembangnya pendekatan empiris dalam psikologi, khususnya dalam penekanan pada
pengamatan dan pengalaman sebagai dasar penelitian psikologis.®

Kritik terhadap metodologi Cartesian tidak hanya datang dari kalangan empiris
seperti David Hume, tetapi juga dilanjutkan dan diperdalam oleh Immanuel Kant. Jika
Hume menekankan bahwa pengetahuan harus berakar pada pengalaman indrawi dan
menolak akal sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, Kant melangkah lebih jauh
dengan mengkaji batas-batas kemampuan rasio itu sendiri.

4*Ahmmad Hanafi, Pengatar Filsafata Islam, (Jakarta, Bulan Bintang, 1982), p. 195.

SAhmmad Fu’ad Al-Ahwany, al-Falsafat al-Islamiyyat, (Kairoh:Dar alQolam, 1962), p. 91.

®Sabda Literasi, “Menggugat Metodologi Cartesian: Kritik Terhadap Pendekatan Descartes | Sabda
Literasi,”Sabda Literasi — Platfrom Pemikiran Bebas, 00:54 800.

334



Immanuel Kant termasuk tokoh penting yang mengkritik pemikiran René Descartes,
khususnya dalam klaim psikologi rasional mengenai hakikat jiwa. Descartes meyakini
bahwa kesadaran diri (cogito ergo sum) dapat membuktikan keberadaan jiwa sebagai
substansi yang terpisah dari tubuh, sedangkan Kant menilai kesimpulan tersebut sebagai
paralogisme, yaitu kesalahan penalaran yang melampaui batas kemampuan rasio manusia.
Bagi Kant, pernyataan “aku berpikir” hanya menunjukkan fungsi kesadaran sebagai syarat
kemungkinan pengalaman, bukan pengetahuan ilmiah tentang jiwa sebagai entitas
metafisik. Oleh karena itu, Kant membatasi klaim psikologi rasional Cartesian dan
menegaskan bahwa hakikat jiwa tidak dapat dijadikan objek pengetahuan empiris maupun
ilmiah, karena berada di luar jangkauan pengalaman manusia.

Kritik Kant ini menandai pergeseran penting dalam perkembangan psikologi, dari
spekulasi metafisik ala Cartesian menuju pendekatan yang lebih kritis dan terbatas secara
epistemologis. Pemikiran Kant ini berkontribusi dalam perkembangan psikologi kognitif,
terutama dalam memahami kesadaran sebagai fungsi mental yang memiliki batas-batas
tertentu.’

Kritik terhadap pemikiran René Descartes kemudian dilanjutkan oleh filsuf Jerman
Martin Heidegger, khususnya terhadap pernyataan “aku berpikir maka aku ada”. Menurut
Heidegger, filsafat seharusnya tidak diawali dari pembahasan tentang pengetahuan,
melainkan dari keberadaan manusia itu sendiri sebagai dasar dari segala kemungkinan
pengetahuan. la memandang manusia sebagai Dasein, yaitu makhluk yang sadar akan
keberadaannya dan mampu mempertanyakan realitas kehidupan secara kritis.

Dalam pandangan Heidegger, manusia tidak ada karena berpikir, tetapi berpikir
karena telah lebih dahulu ada dan hidup di dunia. Oleh karena itu, Heidegger membalik
prinsip Cartesian menjadi “aku ada, maka aku berpikir’, yang menegaskan bahwa
eksistensi manusia lebih mendasar daripada aktivitas berpikir dan menjadi titik awal dalam
memahami pengalaman serta realitas manusia. Pandangan Heidegger ini, meskipun
berangkat dari filsafat eksistensial, memberikan pengaruh penting bagi perkembangan
psikologi eksistensial dan fenomenologis yang menekankan pemahaman terhadap
pengalaman hidup manusia secara konkret.®

Berbagai kritik yang disampaikan oleh David Hume, Immanuel Kant, dan Martin
Heidegger menunjukkan bahwa pemikiran René Descartes, khususnya dalam memahami
kesadaran dan jiwa manusia, tidak dapat diterima secara utuh dalam perkembangan
psikologi. Kritik-kritik tersebut menegaskan bahwa psikologi tidak dapat hanya bertumpu
pada rasio dan kesadaran internal sebagaimana diasumsikan dalam metode Cartesian,
tetapi perlu mempertimbangkan pengalaman empiris, batas-batas rasio, serta keberadaan
manusia dalam konteks kehidupan nyata. Dengan demikian, kritik terhadap Descartes
berperan penting dalam mendorong pergeseran psikologi menuju pendekatan yang lebih
empiris, kritis, dan berorientasi pada pengalaman manusia.

4. Psikologi Kognitif: Asal Usul dan Hubungan dengan Pemikiran Cartesian

Psikologi Kognitif adalah cabang psikologi yang meneliti cara manusia memahami,
memproses, dan menyimpan informasi. Fokus utamanya adalah bagaimana kita berpikir,
merasakan, belajar, mengingat, dan memecahkan masalah. Psikologi ini berbeda dari
behaviorisme yang mendominasi pada awal abad ke-20, di mana behaviorisme hanya
berfokus pada perilaku yang tampak dan dapat diukur, tanpa memperhatikan proses mental
internal. Psikologi kognitif lahir sebagai reaksi terhadap keterbatasan behaviorisme,

"Al-Faiz Muhammad Rabbany Tarman dan Eman Suherman, “Tinjauan Awal Kritisisme Immanuel Kant,”
JURNAL ILMIAH FALSAFAH: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora 10, no. 2 (2024): 9.

8 Amalia Radea Febri Yanti dan Yuli A. Hambali, “Aliran Rasionalisme Filsuf Abad Modern (Rene
Descartes),” Gunung Djati Conference Series 19 (2023): 7.

335



terutama dalam menjelaskan kompleksitas aktivitas mental manusia. Kemunculan
psikologi kognitif sering disebut sebagai revolusi kognitif, yang dimulai pada tahun 1950-
an dan 1960-an. Pada masa ini, para ilmuwan mulai menyadari bahwa manusia tidak
sekadar merespons stimulus secara otomatis, tetapi terlibat dalam proses mental yang
kompleks, seperti pengkodean, penyimpanan, dan pengambilan informasi. Tokoh-tokoh
penting dalam revolusi ini termasuk Jean Piaget, yang mengembangkan teori
perkembangan kognitif pada anak-anak, Noam Chomsky, yang mengkritik behaviorisme
melalui teori linguistiknya yang menunjukkan bahwa bahasa melibatkan proses mental
yang tidak bisa dijelaskan hanya dengan perilaku, serta Herbert Simon dan Allen Newell,
yang menerapkan konsep pemrosesan informasi dalam memahami pikiran manusia.
Mereka memandang otak sebagai komputer yang memproses informasi, di mana proses
kognitif melibatkan pemahaman input (informasi) dan pengelolaan output (keputusan dan
tindakan).®

Kemajuan dalam teknologi, terutama dalam ilmu komputer dan linguistik, juga
memainkan peran besar dalam perkembangan psikologi kognitif. Teori informasi, yang
menunjukkan bahwa informasi dapat diproses dengan cara yang teratur dan sistematis,
memberikan dasar bagi pemahaman tentang bagaimana otak manusia bekerja seperti
mesin pemrosesan informasi. Psikologi kognitif mulai menggantikan behaviorisme
sebagai paradigma dominan karena menawarkan cara yang lebih komprehensif untuk
menjelaskan perilaku dan proses mental manusia. Pemikiran René Descartes memiliki
pengaruh besar dalam perkembangan gagasan tentang pikiran dan kesadaran. Descartes,
seorang filsuf Prancis dari abad ke-17, terkenal dengan teori dualismenya, yang
menyatakan bahwa manusia terdiri dari dua substansi yang berbeda: pikiran (mind) dan
tubuh (body). Pikiran, dalam pandangan Descartes, adalah entitas yang berpikir,
sedangkan tubuh adalah entitas material yang bisa diukur dan diperiksa secara fisik.
Pemisahan ini sangat penting dalam sejarah filsafat Barat dan menjadi dasar bagi banyak
perdebatan tentang kesadaran, pikiran, dan otak.

Descartes mempopulerkan pandangan bahwa pikiran adalah pusat dari eksistensi
manusia, yang tercermin dalam ungkapannya yang terkenal, "Cogito, ergo sum" (Saya
berpikir, maka saya ada). Dalam pemikirannya, Descartes menempatkan pikiran di atas
segalanya, termasuk tubuh fisik, dan menegaskan bahwa kesadaran atau kemampuan
untuk berpikir adalah bukti utama dari keberadaan manusia. Dengan demikian, Descartes
memisahkan pengalaman mental dari realitas fisik, menciptakan kerangka kerja dualisme
yang membedakan pikiran dari tubuh. Psikologi kognitif memiliki kesamaan dengan
pemikiran Cartesian dalam hal penekanan pada pentingnya pikiran dan proses mental.
Keduanya memandang pikiran sebagai sesuatu yang istimewa dan berbeda dari dunia fisik.
Seperti halnya Descartes yang berfokus pada pikiran sebagai esensi dari keberadaan
manusia, psikologi kognitif juga mengutamakan studi tentang pikiran—tetapi dalam
konteks bagaimana pikiran itu bekerja dalam pemrosesan informasi. Misalnya, dalam
psikologi kognitif, perhatian difokuskan pada bagaimana manusia menyusun persepsi
mereka tentang dunia, menyimpan informasi dalam memori, dan menggunakan
pengetahuan untuk mengambil keputusan.©

Namun, ada perbedaan mendasar antara psikologi kognitif dan pemikiran Cartesian.
Descartes menggunakan pendekatan metafisik yang lebih spekulatif, sementara psikologi
kognitif didasarkan pada pendekatan empiris dan ilmiah. Psikologi kognitif menggunakan
eksperimen, penelitian, dan alat-alat ilmiah modern untuk memahami bagaimana otak

®Choiriah N, RASIONALISME RENE DESCARTES, Jurnal Anterior (2014), 13(2), 237-243.
Opyspitasari, Kontribusi Empirisme terhadap Pendidikan IImu Pengetahuan Sosial. Jurnal Edueksos, (2012)
1(1), 21-49.

336



memproses informasi dan bagaimana proses-proses mental tersebut berpengaruh pada
perilaku manusia. Misalnya, dalam studi memori, psikologi kognitif menggunakan teknik
seperti pencitraan otak dan uji laboratorium untuk mengamati bagaimana otak mengkode,
menyimpan, dan mengambil informasi. Sementara itu, Descartes lebih tertarik pada
pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang sifat eksistensi, tanpa alat empiris yang saat ini
dimiliki oleh ilmu kognitif. Singkatnya, meskipun psikologi kognitif dan pemikiran
Cartesian sama-sama menghargai pentingnya pikiran, psikologi kognitif telah berkembang
dengan landasan ilmiah yang kuat, memanfaatkan kemajuan teknologi dan penelitian
eksperimental untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan yang diajukan oleh Descartes
berabad-abad lalu. Pemikiran Descartes tentang pemisahan pikiran dan tubuh memberi
landasan awal bagi studi tentang kesadaran dan proses mental, yang kemudian diambil dan
dikembangkan lebih lanjut dalam psikologi kognitif dengan pendekatan ilmiah modern.

5. Relevansi Dualisme Cartesian dalam Psikologi Kognitif Era Digital

Dualisme Cartesian, yang diperkenalkan oleh René Descartes, menyatakan bahwa
pikiran (res cogitans) dan tubuh (res extensa) adalah dua entitas yang terpisah dan berbeda.
Pikiran dianggap sebagai sesuatu yang non-material, sementara tubuh adalah materi fisik.
Dalam era digital dan perkembangan psikologi kognitif, konsep ini tetap relevan untuk
menjelaskan fenomena mental dan interaksi dengan teknologi modern. Salah satu
relevansi utamanya adalah dalam perdebatan tentang kecerdasan buatan (Al) dan
kesadaran. Psikologi kognitif digital mempertanyakan apakah mesin atau Al dapat
memiliki kesadaran seperti manusia. Jika kesadaran atau pikiran manusia dianggap
sebagai entitas non-fisik, seperti dalam pandangan Descartes, maka penciptaan kesadaran
sejati dalam mesin mungkin tidak akan pernah tercapai, karena mesin hanya dapat meniru
perilaku kognitif tanpa memiliki pengalaman subjektif (qualia).t?

Selain itu, relevansi dualisme Cartesian juga muncul dalam teknologi brain-
computer interface (BCI), yang memungkinkan manusia mengendalikan perangkat digital
hanya dengan pikiran. Teknologi ini menimbulkan kembali pertanyaan apakah pikiran
dapat berfungsi terpisah dari tubuh fisik, mendukung gagasan bahwa pikiran tidak
sepenuhnya bergantung pada tubuh. Dalam psikologi kognitif modern, pendekatan
komputasional sering menggunakan model yang memisahkan otak fisik sebagai entitas
mekanis dan pikiran sebagai sesuatu yang lebih abstrak, mirip dengan pemisahan
Descartes antara pikiran dan tubuh. Meski banyak ahli menolak dualisme dalam bentuk
klasiknyz/a, pendekatan ini tetap memengaruhi cara kita memahami simulasi kognisi dalam
mesin.!

Di era digital, fenomena diri virtual juga menunjukkan relevansi dualisme Cartesian.
Identitas diri sering kali terpecah antara persona digital yang ditampilkan di dunia maya
dan diri fisik yang ada di dunia nyata. Dualisme ini mencerminkan gagasan bahwa pikiran
atau kesadaran dapat terpisah dari tubuh fisik, di mana individu mungkin merasakan
kontrol yang berbeda atas "diri digital” mereka dibandingkan dengan tubuh mereka
sendiri. Hal ini juga terlihat dalam penggunaan realitas virtual (VR) dan augmented reality
(AR), di mana seseorang dapat mengalami realitas digital yang terasa nyata, meskipun
tubuh fisik mereka berada di tempat lain. Ini menghidupkan kembali pertanyaan tentang
apakah pengalaman dalam dunia digital adalah pengalaman mental yang sah, sejalan
dengan gagasan Cartesian bahwa pengalaman mental dapat ada terlepas dari dunia fisik.

1Chonyta, D, Sumber ilmu pengetahuan studi komperatif islam dan barat. Maslahah: Journal of Islamic
Studies (2022), 1(1), 1-20.

2Butar-Butar, Epistemologi perspektif barat dan islam. Humantech: Jurnal llmiah Multidisiplin Indonesia
(2021), 1(2), 240 246.

337



Dengan demikian, meskipun dualisme Cartesian secara eksplisit sering ditolak oleh
psikologi kontemporer yang lebih menekankan pada monisme materialis, gagasan tentang
pemisahan pikiran dan tubuh masih sangat relevan dalam konteks interaksi manusia
dengan teknologi modern, terutama dalam pertanyaan seputar kesadaran, identitas diri di
dunia maya, dan realitas virtual. Fenomena-fenomena ini menunjukkan bahwa meskipun
tidak lagi diterima secara mutlak, dualisme Cartesian tetap menjadi landasan untuk
memahami dinamika antara pikiran dan dunia digital.

7. Implikasi dan Relevansi Pemikiran Descartes Dalam Ilmu Psikologi

Pemikiran Descartes sangat relevan dalam mengkaji persoalan yang lagi viral baru-
baru ini. "ini area privasiku, jangan kamu lihat, jangan kamu sentuh, jangan kamu pegang"
adalah lirik lagu untuk menasehati anak-anak supaya menjaga keamanan mereka dan
untuk refleksi anak dapat mencegah pelecehan seksual, seperti yang viral di berbagai
platform media sosial. Namun, banyak juga kreator dewasa bersama pasangannya
mengunggah konten menggunakan lagu tersebut akhirnya menjadi kontroversial. Para
pakar psikologi banyak memberi tanggapan seperti “itu kan nasihat, itu adalah hal yang
memang harus menjadi perhatian anak-anak kalau dibikin lelucon nanti takutnya ini
dianggap sekedar lucu-lucuan aja gitu loh bukan untuk dipahami.” Sehingga
dikhawatirkan anak-anak tidak mampu meresapi bahwa ini adalah pembelajaran psikologi
secara digital. Walaupun terkesan hanya sekedar lagu dengan gerakan namun hal tersebut
menunjukkan kesadaran pada area privasi tubuh. Maka implementasi pemikiran Descartes
dalam psikologi sangat besar, terutama melalui dualisme pikiran-tubuh (jiwa dan raga
terpisah), yang memunculkan studi tentang kesadaran dan kognisi (berpikir) sebagai
fondasi psikologi ilmiah, serta metode keraguan metodis yang mendorong pencarian
pengetahuan yang pasti, meskipun dualismenya dikritik karena mengabai hubungan aspek
efektif dan konatif, dan fokus berlebihan pada kognitif daripada perilaku. Pemikiran ini
membuka jalan bagi psikologi modern untuk mengkaji pikiran (kognisi) selain prilaku,
meletakkan dasar rasionalisme, dan memperkenalkan konsep mekanisme tubuh (animal
machine).

1. Dualisme Pikiran-Tubuh (Karteisian) :

e Konsep : Memandang manusia terdiri dari dua substasi yang berbeda : substansi
mental (jiwa/pikiran) yang tidak berbentuk dan substansi fisik (tubuh/raga) yang
material.

e Implementasi : Memungkinkan psikologi mempelajari pikiran (kesadaran, kognisi)
sebagai entitas terpisah dari tubuh, menjadi dasar psikologi ilmiah modern yang
mengkaji proses mental, bukan hanya perilaku fisik.

2. Fokus pada Kognisi dan Rasionalisme :

e Konsep : “Aku berpikir, maka aku ada” menegaskan bahwa berpikir adalah aktivitas
paling pasti dan merupakan dasar pengetahuan.

e Implementasi : Mendorong perkembangan Psokologi Kognitif, yang mempelajari
proses mental seperti pemikiran, memori, persepsi, dan pemecahan masalah. Ini
menggeser fokus dari behaviorisme ke studi tentang bagaiman pikiran bekerja.

3. Metode Skeptis dan Rasional :

e Konsep : Menggunakan keraguan metodis untuk mencari kebenaran yang pasti.

e Implementasi : Memperkenalkan cara berpikir logis dan deduktif dalam mencari
jawaban, yang memengaruhi pendekatan ilmiah dalam psikologi untuk membangun
pengetahuan yang solid.

4. ‘Animal Machine’ :

e Konsep : Memandang tubuh sebagai mesin kompleks yang bekerja secara mekanis,

dipengaruhi oleh rangsangan eksternal.

338



e Implementasi : Memberi dasar bagi pemahaman biologis tentang fungsi tubuh dan
bagaiman tubuh memengaruhi pikiran, meskipun interaksinya menjadi area
perdebatan.

Dari sudut pandang psikologi, fenomena lagu “Ini Area Privasi ku” yang dijadikan
konten lelucon oleh orang dewasa di media sosial dapat dilihat dari beberapa makna dan
dampak.

1. Makna Psikologis Lagu Aslinya

Secara psikologis, lagu tersebut membawa pesan edukasi Batasan tubuh (personal
boundaries), yang penting untuk mengajarkan anak mengenali hak atas tubuhnya sendiri,
mencegah pelecehan seksual, membantu anak berani berkata tidak. Pesan ini sangat serius
dan bersifat protektif terutama dalam konteks perkembangan anak.

2. Ketika Dijadikan Lelucon oleh Orang Dewasa

Saat orang dewasa meragukan ragu ini sebagai bahan humor, muncul beberapa
persolan psikologis :

a) Ambiguitas Makna

Bagi anak atau remaja yang menonton mereka bisa bingung apakah ini serius atau
bercanda ? dan pesan batasan tubuh menjadi tidak konsisten.

Dalam psikologi perkembangan inkonsistensi pesan dari orang dewasa dapat
melemahkan internalisasi nilai. Motivasi psikologis orang dewasa mengapa orang dewasa
ikut-ikutan ? banyak orang dewasa yang kurangnya kesadaran konteks, seperti fokus pada
viralitas bukan makna. Ini bukan selalu niat buruk, tapi lebih pada kurang refleksi
psikologis.

3. Potensi Dampak Negatif

¢ Anak bisa menganggap isu privasi tubuh sebagai sesuatu yang tidak perlu dianggap
serius

¢ Normalisasi candaan tentang batas tubuh

¢ Risiko melemahkan edukasi pencegahan kekerasan seksual
Namun tidak selalu sepenuhnya negatif, jika dilakukan dengan konteks edukatif

yang tepat, penjelasan yang jelas, tanpa gestur atau ekspresi yang ambigu. Maka konten
tersebut justru bisa meningkatkan awereness publik dan membuka diskusi tentang
Kesehatan mental dan batasan diri. Masalahnya bukan pada lagunya, namun cara dan niat
penyajiannya.

Dalam perspektif pemikiran Rene Descartes fenomena tersebut mencerminkan
kegagalan penggunaan rasio secara reflektif seharusnya orang dewasa menggunakan
kesadaran berpikirnya untuk menjaga makna moral dari pesan edukatif, dan menjadikan
lagu tentang privasi tubuh sebagai lelucon menunjukkan ketidakseimbangan antara
berpikir dan bertindak. Dengan kata lain, Descartes memandang fenomena ini sebagai
tindakan yang ada secara fisik di media sosial, tetapi kurang ada secara filosofis, karena
tidak dilandasi pemikiran rasional dan tanggung jawab moral.

KESIMPULAN

Pemikiran Descartes dalam ilmu psikologi, terfokus pada kontribusi pentingnya
terhadap pandangan tentang pikiran manusia. René Descartes, seorang filsuf abad ke-17,
menjadi terkenal karena pendekatannya terhadap dualisme, yaitu pandangan bahwa pikiran
dan tubuh merupakan dua entitas terpisah. Konsep ini menciptakan landasan penting
dalam pengembangan ilmu psikologi, memberikan pandangan yang mendalam tentang
hubungan antara dimensi mental dan fisik manusia. Menurut Descartes, pikiran atau roh
bersifat immaterial dan tidak terbatas oleh ruang fisik, sementara tubuh terikat oleh hukum
alam. Pemikirannya ini mengilhami perkembangan pemahaman psikologi tentang

339



kesadaran, persepsi, dan kognisi.

Meskipun pandangan dualisme Descartes telah menghadapi kritik, terutama terkait
dengan masalah interaksi antara pikiran dan tubuh, warisannya tetap signifikan. Teori-teori
modern dalam psikologi kognitif dan neurosains masih mencerminkan pengaruhnya.
Penelitian tentang otak dan proses mental terus menggali hubungan kompleks antara
dimensi psikologis dan neurobiologis, sejalan dengan semangat dasar dualisme yang
diperkenalkan oleh Descartes. Pentingnya pemikiran Descartes dalam ilmu psikologi juga
tercermin dalam pendekatannya terhadap metode ilmiah. Skeptisisme metodologisnya
menekankan pentingnya keraguan dan analisis kritis dalam pencarian pengetahuan.
Pendekatan ini memberikan landasan bagi metode ilmiah dalam psikologi, di mana
peneliti diharapkan untuk menguji dan mempertanyakan asumsi-asumsi mereka.

Dengan demikian, pemikiran Descartes memberikan kontribusi yang sangat berharga
terhadap pengembangan ilmu psikologi. Meskipun beberapa aspek pandangannya telah
berkembang dan berubah seiring waktu, warisan pemikiran Descartes tetap menjadi bagian
integral dari fondasi teoretis dan metodologis psikologi modern.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ahwany, A. F. (1962). al-Falsafat al-Islamiyyat. Kairoh: Dar alQolam, p. 91.13(2), 237-243.

Butar-Butar, N. (2021). Epistemologi perspektif barat dan islam. Humantech: Jurnal limiah

Choiriyah, N. (2014). RASIONALISME RENE DESCARTES. Jurnal Anterior,

Chonyta, D. (2022). Sumber ilmu pengetahuan studi komperatif islam dan barat. Maslahah:
Journal of Islamic Studies, 1(1), 1-20.

Daudy, A. (1983). Allah dan Manusia Dalam Konsepsi Syekh Nuruddin arRanir. Jakarta:
Rajawali, p. 136.

Hanafi, A. (1982). Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan Bintang, p. 195.

Multidisiplin Indonesia, 1(2), 240— 246.

Puspitasari, R. (2012). Kontribusi Empirisme terhadap Pendidikan IiImu Pengetahuan Sosial. Jurnal
Edueksos, 1(1), 21-49.

Sobur, A. (2003). Psikologi Umum dalam Lintasan Sejarah (Cet. 1). Pustaka Setia Bandung, p. 73.

Tafsir, A. (2004). Filsafat Ilmu (Cet. 1). Bandung, p. 145.

340



