
Jurnal Studi Multidisipliner 
Vol 9 No. 12 Desember 2025 

eISSN: 2118-7453 

 

 

330 
 
 

 

PENGARUH FILSAFAT RENE DESCARTES TERHADAP ILMU 

PSIKOLOGI KOGNITIF DI ERA DIGITAL 
 

Faizatul Hidayah1, Azkia Maulidiya2, Arfina Indahsari3 

hidayahfaizatul13@gmail.com1, azkiamaulidiya28@gmail.com2, finaarzita30@gmail.com3  

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas pengaruh filsafat René Descartes terhadap perkembangan ilmu psikologi 

kognitif, khususnya dalam konteks era digital. Descartes dikenal dengan dualisme kartesianya 

yang memisahkan antara pikiran dan tubuh, yang pada akhirnya memengaruhi pandangan modern 

tentang kesadaran dan fungsi kognitif manusia. Dualisme ini menjadi fondasi bagi banyak 

penelitian kognitif yang berfokus pada pemisahan antara aspek mental dan fisik. Di era digital, 

ketika teknologi semakin mengintegrasikan kecerdasan buatan dengan kapasitas kognitif manusia, 

prinsip-prinsip Cartesian ini mengalami reinterpretasi. Penelitian ini mengeksplorasi bagaimana 

konsep Descartes tentang rasionalitas dan kesadaran memengaruhi pengembangan model kognitif 

di bidang psikologi modern, termasuk dalam analisis interaksi manusia-komputer. Selain itu, 

artikel ini juga mengeksplorasi tantangan-tantangan yang dihadapi filsafat Cartesian dalam 

menghadapi realitas teknologi digital yang semakin mendekatkan manusia dengan mesin, serta 

potensi rekonstruksi pandangan kognitif di era ini. Dengan demikian, artikel ini memberikan 

kontribusi pada pemahaman mengenai hubungan historis dan filosofis antara pemikiran Descartes 

dan perkembangan psikologi kognitif di era digital. 

Kata Kunci: Rene Descartes, Psikologi, Era digital. 

 

ABSTRACT 
This article discusses the influence of René Descartes' philosophy on the development of cognitive 

psychology, especially in the context of the digital era. Descartes is known for his Cartesian 

dualism separating mind and body, which ultimately influenced modern views of consciousness 

and human cognitive function. This dualism is the foundation for much cognitive research that 

focuses on the separation between mental and physical aspects. In the digital era, as technology 

increasingly integrates artificial intelligence with human cognitive capacities, these Cartesian 

principles are undergoing a reinterpretation. This research explores how Descartes' concepts of 

rationality and consciousness influenced the development of cognitive models in the field of 

modern psychology, including in the analysis of human-computer interaction. Apart from that, this 

article also explores the challenges faced by Cartesian philosophy in facing the reality of digital 

technology which is increasingly bringing humans closer to machines, as well as the potential for 

reconstructing cognitive views in this era. Thus, this article contributes to the understanding of the 

historical and philosophical relationship between Descartes' thought and the development of 

cognitive psychology in the digital era.  

Keywords: Rene Descartes, Psikologi, Era digital. 

  

PENDAHULUAN 

Rene Descartes, seorang filsuf dan matematikawan terkemuka abad ke-17, bukan 

hanya menciptakan aksioma "Cogito, ergo sum" (Saya berpikir, maka saya ada), tetapi 

juga memberikan kontribusi berharga dalam pengembangan ilmu pengetahuan, termasuk 

ilmu psikologi. Pemikirannya mengenai hubungan antara pikiran dan tubuh, serta 

metodenya yang sistematis dalam mencari kebenaran, memperlihatkan warisan pemikiran 

yang tidak terhingga. Mengeksplorasi konsep-konsepnya yang membentuk landasan 

pemikiran untuk pemahaman manusia, pikiran, dan interaksi kompleks antara aspek 

mental dan fisik dalam pengembangan keilmuan psikologi.  

mailto:arumdyyah@gmail.com1
mailto:leilanivp05@gmail.com2
mailto:finaarzita30@gmail.com3


331 
 
 
 

Psikologi pada masa Descartes belum mapan sebagai ilmu yang mandiri, namun 

pondasinya telah mulai diperkuat sejak masa itu dan terutama ditandai oleh pemikiran-

pemikiran yang dikemukakan oleh Rene Descartes. Psikologi kemudian muncul pada 

periode modern akhir yang ditandai dengan pendirian laboratorium eksperimen psikologi 

oleh Wilhelm Wundt pada tahun 1879 di Universitas Leipzig Jerman. Hal ini yang 

kemudian menjadi alasan bahwa psikologi tak dapat dipisahkan dari pengaruh pemikiran 

Rene Descartes. Oleh karena itu, penelitian ini diperlukan untuk mengidentifikasi 

karakteristik psikologi secara khusus dan perkembangan ilmu secara umum, sebagai 

bagian dari bidang kajian filsafat ilmu.   

Perkembangan psikologi dalam sejarahnya ditandai oleh beberapa momentum. 

Momentum itu berupa kemunculan gagasan yang bersifat filosofis yang menyita 

perrhatian sebagian besar penggiat di bidang yang terus mengalami perkembangan ini. 

Sehingga, tidak jarang arah perkembangan tidak melulu berupa garis lurus atau bersifat 

linear. Perkembangan justru dapat terjadi akibat perbedaan gagasan yang membangun 

diskursus. Akan tetapi perkembangan dapat juga terjadi akibat penajaman gagasan dari 

pemikir sebelumnya. Hal ini penting guna memahami pengaruh pemikiran dalam 

perkembangan psikologi.   

Penyelidikan historis terhadap psikologi memberikan pemahaman tentang asal mula 

psikologi. Pemahaman itu diisi dengan apa dan bagaimana yang dikerjakan ilmuwan pada 

berbagai bidang dalam psikologi dari waktu ke waktu. Dari situ dapat diperoleh hal umum 

yang selalu ada dalam menjamin sifat dan karakter psikologi. Dengan demikian, dapat 

diperoleh gambaran yang utuh tentang perkembangan psikologi. Gambaran tersebut dapat 

dijadikan sketsa untuk merancang pola perkembangan psikologi yang pada gilirannya 

membantu dalam usaha evaluasi maupun perencanaan pengembangan psikologi.   

René Descartes, seorang filsuf abad ke-17, dikenal karena gagasan dualismenya 

yang memisahkan antara pikiran dan tubuh. Dalam karya terkenalnya, Meditations on First 

Philosophy (1641), Descartes menyatakan bahwa pikiran merupakan entitas non-fisik yang 

terpisah dari tubuh yang fisik. Gagasan ini melahirkan apa yang dikenal sebagai dualisme 

Cartesian, yang hingga kini masih menjadi salah satu diskusi mendalam dalam filsafat dan 

ilmu pengetahuan, terutama yang berfokus pada hubungan antara kesadaran dan materi. 

Meskipun banyak pemikiran ilmiah modern menolak pemisahan yang tegas antara pikiran 

dan tubuh, pengaruh filsafat Descartes tetap terasa dalam berbagai bidang, salah satunya 

adalah psikologi kognitif, terutama dalam konteks perkembangan teknologi digital. 

Psikologi kognitif, sebagai cabang ilmu yang mempelajari proses mental seperti 

persepsi, ingatan, pemikiran, dan bahasa, sering kali dipengaruhi oleh pandangan filosofis 

tentang hubungan antara pikiran dan tubuh. Di era digital saat ini, ketika teknologi 

kecerdasan buatan, antarmuka otak-komputer (brain-computer interface), dan simulasi 

kognitif semakin berkembang, diskusi tentang kesadaran dan pikiran buatan mengangkat 

kembali relevansi gagasan dualisme Cartesian. Banyak pertanyaan muncul tentang apakah 

pikiran dapat dipisahkan dari otak fisik atau apakah kesadaran manusia sepenuhnya 

merupakan produk dari proses biologis. Dengan demikian, filsafat Descartes memberikan 

kerangka dasar untuk memahami dan mengeksplorasi fenomena ini. 

Tulisan ini bertujuan untuk mengeksplorasi pengaruh mendalam filsafat Descartes 

terhadap ilmu psikologi kognitif, terutama dalam konteks era digital. Artikel ini akan 

mengkaji bagaimana konsep dualisme Cartesian memengaruhi pandangan mengenai 

kesadaran, kognisi, dan hubungan antara manusia dan teknologi modern. Lebih lanjut, 

penelitian ini akan membahas bagaimana pemikiran Descartes masih relevan dalam 

memahami fenomena mental dan interaksi manusia dengan kecerdasan buatan serta 

realitas virtual di era digital. 



332 
 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pengantar Pemikiran Rene Descartes dalam Ilmu Psikologi 

Rene Descartes, seorang filsuf Perancis abad ke-17, memainkan peran penting dalam 

perkembangan ilmu psikologi. Pemikirannya memberikan landasan filosofis bagi 

pemahaman kita tentang pikiran, kesadaran, dan hubungan antara pikiran dengan tubuh. 

Dalam konteks sejarah perkembangan psikologi, kontribusi Descartes menciptakan 

landasan untuk berbagai konsep dan pendekatan yang masih memengaruhi disiplin ini 

hingga hari ini. Descartes dikenal dengan konsep dualisme, yang memisahkan pikiran 

(mind) dan tubuh (body) sebagai dua substansi yang berbeda. Pemisahan ini memiliki 

dampak signifikan pada pemikiran psikologis. Konsep dualisme substansial Descartes 

mengeksplorasi pertanyaan mendasar tentang sifat dan hubungan antara pikiran dan 

materi, yang menjadi pusat perdebatan dan penelitian dalam psikologi. 

Metodenya yang skeptis, dikenal melalui ungkapan "Cogito, ergo sum" (Aku 

berpikir, maka aku ada), menyoroti pentingnya kesadaran dan keberadaan diri dalam 

proses berpikir. Konsep ini menjadi landasan bagi psikologi untuk memahami 

subjektivitas, introspeksi, dan hubungan antara kesadaran dan identitas individu. 

Pemikiran Descartes juga memasukkan unsur matematika sebagai model pengetahuan 

yang dapat diterapkan dalam pemahaman psikologi. Penggunaan metode matematis dalam 

analisis pikiran dan perilaku membuka jalan bagi perkembangan psikometri dan 

pendekatan eksperimental dalam ilmu psikologi. 

Namun, walaupun pemikiran Descartes memberikan kontribusi berharga, terdapat 

kritik terhadap pendekatannya, terutama terkait dengan dualisme substansialnya. Beberapa 

ahli psikologi menyoroti bahwa memisahkan pikiran dan tubuh dapat mengabaikan 

interaksi kompleks antara faktor-faktor psikologis dan biologis dalam pemahaman 

perilaku manusia. Dengan konteks tersebut, artikel ini akan membahas lebih lanjut 

konsep-konsep utama Descartes dalam ilmu psikologi, mengeksplorasi dampaknya, serta 

menggali kritik dan alternatif pendekatan yang telah berkembang sejak zamannya.1 

Dalam dunia psikologi terdapat kaitan erat dengan filosofi dan sejarah; banyak teori-

teori berangkat dari pemikiran dan perenungan filsuf yang pertama dikemukakan puluhan 

tahun lalu. Salah satu filsuf dengan segudang karya yang menginspirasi banyak pakar 

psikologi adalah Renatus Cartesius, kerap dikenal lebih baik dengan René Descartes, 

seorang filsuf sekaligus matematikawan berdarah Prancis dengan kepribadian yang 

menarik. Seorang penulis biografi menggambarkan Descartes pada masa mudanya sebagai 

seorang pria yang menjunjung tinggi harga diri dan memiliki ambisi yang tak berujung. 

Pribadi yang congkak dan egois. Berpegang teguh pada pandangan pribadinya sampai asal 

menuduh orang-orang yang tidak setuju dengan pandangannya sebagai orang dungu. 

Mudah curiga dan dan cepat tersinggung, namun sulit dibujuk. Beliau mengaku tidak 

terpengaruh oleh kritikan dan caci-makian, namun juga tidak pernah melupakan 

penghinaan, peremehan, atau cedera yang ia terima. Namun, seiring berjalannya waktu, 

Descartes lebih tertarik untuk membenahi hidupnya dan fokusnya teralihkan pada dunia 

sains. Beliau teramat tertarik dalam aplikasi pengetahuan ilmiah pada masalah praktis; 

mulai dari menyelidiki berbagai cara untuk menjaga rambutnya agar tidak beruban sampai 

melakukan eksperimen terhadap kemampuan manuver kursi roda. Beliau juga mendirikan 

fondasi seputar pengkondisian klasik (classical conditioning) pada anjing, suatu teori yang 

200 tahun kemudian disempurnakan oleh Ivan Pavlov. Karya-karya Descartes terdengar 

sampai negeri seberang, mencolok perhatian Ratu Christina dari Swedia, yang dijuluki 

 
1Alex Sobur, Psikologi Umum, dalam Lintasan Sejarah, cet ke I (Pustaka setia Bandung, 2003), p. 73.  



333 
 
 
 

Ratu Salju; sampai-sampai Descartes diminta untuk menggurui Ratu Christina dalam ilmu 

filosofi.2 

2. Relevansi Pemikiran Rene Descartes dalam Pengembangan Ilmu Psikologi 

Pemikiran Descartes mengenai dualisme substansial antara pikiran dan materi telah 

memberikan landasan bagi pengembangan pemahaman tentang psikologi. Konsepnya 

bahwa pikiran dan tubuh adalah dua substansi yang berbeda, tetapi saling berinteraksi, 

memberikan dasar untuk eksplorasi hubungan antara proses mental dan fenomena fisik. 

Meskipun pandangan ini telah berkembang seiring waktu, kontribusi Descartes membuka 

jalan bagi pemikiran tentang kesadaran, emosi, dan persepsi dalam ilmu psikologi. 

Meskipun konsep dualisme telah ditantang, pengaruhnya dapat dilihat dalam berbagai 

teori psikologis yang mencoba memahami kompleksitas interaksi antara aspek kognitif 

dan fisik dalam pengalaman manusia. 

Pemikiran Descartes, terutama dalam karyanya "Meditasi tentang Metode," 

mengemukakan dualisme substansial antara tubuh dan pikiran. Pemisahan ini membuka 

jalan bagi pertimbangan filosofis dan ilmiah mengenai sifat manusia. Dalam 

perkembangan pemikiran psikologi, pengaruh Descartes dapat dilihat dalam upaya untuk 

memahami interaksi kompleks antara proses kognitif, emosi, dan perilaku dengan dasar 

fisiknya. Meskipun pendekatan dualisme Descartes telah dikritik karena kesederhanaan 

pemisahan antara tubuh dan pikiran, kontribusinya terhadap psikologi terletak dalam 

pendorongannya untuk memeriksa hubungan antara proses mental dan aspek biologis. 

Pemikiran ini memberikan landasan konseptual bagi penelitian tentang neurobiologi 

kognitif dan psikosomatika, yang mencoba memahami bagaimana aktivitas otak dan tubuh 

berinteraksi. 

Selain itu, pemikiran Descartes juga menciptakan landasan bagi refleksi diri dan 

introspeksi, yang kemudian menjadi bagian integral dari pendekatan psikologi. Konsep 

diri dan kesadaran diri yang terkandung dalam pemikiran ini memengaruhi perkembangan 

psikologi eksperimental dan humanistik. Meskipun ada pergeseran menuju paradigma 

yang lebih holistik dalam psikologi modern, pemikiran Descartes tetap relevan karena 

membuka diskusi tentang kompleksitas hubungan antara dimensi fisik dan mental 

manusia.3 

3. Kritik terhadap Pemikiran Rene Descartes dalam Psikologi 

Salah satu kritik terhadap pemikiran Descartes adalah bahwa konsep dualisme 

substansialnya, yang memisahkan antara pikiran (mind) dan tubuh (body), sulit untuk 

dijelaskan secara kohesif. Beberapa filsuf dan ahli psikologi berpendapat bahwa 

pemisahan ini terlalu tegas dan tidak mencerminkan kompleksitas hubungan antara proses 

mental dan fenomena fisik. Pemikiran mekanistik Descartes tentang tubuh manusia juga 

mendapat sorotan. Dalam pandangannya, tubuh dianggap seperti mesin yang diatur oleh 

prinsip-prinsip fisika mekanik. Namun, ini dianggap terlalu simplistik oleh beberapa 

kritikus, karena tidak memperhitungkan kompleksitas struktur dan fungsi tubuh, terutama 

dalam konteks psikologis. 

Kritik lain terfokus pada peran emosi dan pengalaman subjektif dalam psikologi. 

Descartes cenderung memberikan penekanan yang lebih besar pada rasio dan pemikiran 

rasional, sementara aspek-aspek emosional dan pengalaman pribadi dianggap terabaikan. 

Pemikiran ini dianggap terlalu terpusat pada aspek kognitif, mengabaikan dimensi 

emosional yang penting dalam pemahaman psikologi manusia. Selain itu, konsep "pineal 

gland" sebagai pusat interaksi antara pikiran dan tubuh juga dikritik. Pemahaman 

 
2Ahmmad Tafsir, Filsafat Ilmu,cet ke I (Bandung, 2004), p. 145. 
3Ahmmad Daudy, Allah dan Manusia Dalam Konsepsi Syekh Nuruddin arRaniry, (Jakarat: Rajawali, 1983), 

p. 136. 



334 
 
 
 

neurologis modern tidak selalu mendukung pandangan ini, dan pemikiran tersebut 

menghadapi kesulitan dalam menjelaskan bagaimana interaksi tersebut sebenarnya terjadi 

secara fisik.4 

Dalam keseluruhan, kritik terhadap pemikiran Descartes mencerminkan 

kompleksitas realitas psikologis manusia yang tidak selalu dapat direduksi menjadi 

dualisme substansial atau dijelaskan sepenuhnya melalui lensa mekanistik yang diterapkan 

Descartes. Perdebatan ini memotivasi perkembangan teori-teori psikologi yang lebih 

holistik dan inklusif dalam abad-abad berikutnya. 

Dari Descartes, filosofi akan menjadi lebih dan lebih psikologis , mencari tahu 

pikiran melalui introspeksi, sampai munculnya psikologi sebagai disiplin ilmu independen, 

pada abad kesembilan belas, berdasarkan pada studi kesadaran melalui metode introspektif 

(meskipun hanya untuk generasi pertama psikolog). Descartes menegaskan keberadaan 

dua jenis ide bawaan : di satu sisi ide-ide utama, yang tidak ada keraguan, meskipun 

mereka adalah ide-ide potensial yang membutuhkan pengalaman untuk diperbarui. Tetapi 

ini juga berbicara tentang ide-ide bawaan tentang cara berpikir tertentu (apa yang sekarang 

kita sebut proses, tanpa konten spesifik, hanya cara mengoperasikan: misalnya, 

transitivitas). Jenis innatisme kedua ini akan dikembangkan pada abad ke-18 oleh Kant , 

dengan penilaian sintetis a priori.5 

Pemikiran René Descartes memiliki pengaruh besar dalam perkembangan filsafat 

modern dan turut meletakkan dasar bagi cara memahami kesadaran serta pengetahuan 

manusia. Melalui metode berpikir rasional yang menekankan kepastian akal, Descartes 

memandang bahwa pengetahuan yang benar dapat diperoleh melalui keraguan metodis dan 

refleksi rasional.  

Namun, seiring perkembangan pemikiran filsafat dan psikologi, pendekatan 

Cartesian tersebut tidak luput dari kritik. Metodologi Cartesian yang dikemukakan oleh 

René Descartes tidak luput dari kritik, khususnya dari para filsuf yang menilai bahwa akal 

tidak dapat berdiri sendiri sebagai sumber utama pengetahuan.  

Salah satu kritik paling berpengaruh datang dari David Hume, seorang filsuf empiris 

yang menolak pandangan rasionalisme murni. Menurut Hume, pengetahuan manusia tidak 

muncul dari penalaran abstrak semata, melainkan harus berlandaskan pengalaman dan 

persepsi indrawi. Ia berpendapat bahwa konsep-konsep yang kita miliki tentang dunia 

nyata terbentuk melalui kebiasaan dan pengalaman langsung, bukan dari introspeksi 

rasional yang terlepas dari fakta empiris. Oleh karena itu, Hume menilai bahwa metode 

Cartesian terlalu mengandalkan kepastian akal dan mengabaikan peran penting 

pengalaman dalam membentuk pengetahuan. Kritik ini kemudian menjadi dasar bagi 

berkembangnya pendekatan empiris dalam filsafat dan ilmu pengetahuan, termasuk dalam 

perkembangan psikologi modern. Pandangan Hume ini kemudian memengaruhi 

berkembangnya pendekatan empiris dalam psikologi, khususnya dalam penekanan pada 

pengamatan dan pengalaman sebagai dasar penelitian psikologis.6 

Kritik terhadap metodologi Cartesian tidak hanya datang dari kalangan empiris 

seperti David Hume, tetapi juga dilanjutkan dan diperdalam oleh Immanuel Kant. Jika 

Hume menekankan bahwa pengetahuan harus berakar pada pengalaman indrawi dan 

menolak akal sebagai satu-satunya sumber pengetahuan, Kant melangkah lebih jauh 

dengan mengkaji batas-batas kemampuan rasio itu sendiri.  

 
4Ahmmad Hanafi, Pengatar Filsafata Islam, (Jakarta, Bulan Bintang, 1982), p. 195. 
5Ahmmad Fu’ad Al-Ahwany, al-Falsafat al-Islamiyyat, (Kairoh:Dar alQolam, 1962), p. 91. 
6 Sabda Literasi, “Menggugat Metodologi Cartesian: Kritik Terhadap Pendekatan Descartes | Sabda 

Literasi,”Sabda Literasi – Platfrom Pemikiran Bebas, 00:54 800. 



335 
 
 
 

Immanuel Kant termasuk tokoh penting yang mengkritik pemikiran René Descartes, 

khususnya dalam klaim psikologi rasional mengenai hakikat jiwa. Descartes meyakini 

bahwa kesadaran diri (cogito ergo sum) dapat membuktikan keberadaan jiwa sebagai 

substansi yang terpisah dari tubuh, sedangkan Kant menilai kesimpulan tersebut sebagai 

paralogisme, yaitu kesalahan penalaran yang melampaui batas kemampuan rasio manusia. 

Bagi Kant, pernyataan “aku berpikir” hanya menunjukkan fungsi kesadaran sebagai syarat 

kemungkinan pengalaman, bukan pengetahuan ilmiah tentang jiwa sebagai entitas 

metafisik. Oleh karena itu, Kant membatasi klaim psikologi rasional Cartesian dan 

menegaskan bahwa hakikat jiwa tidak dapat dijadikan objek pengetahuan empiris maupun 

ilmiah, karena berada di luar jangkauan pengalaman manusia.  

Kritik Kant ini menandai pergeseran penting dalam perkembangan psikologi, dari 

spekulasi metafisik ala Cartesian menuju pendekatan yang lebih kritis dan terbatas secara 

epistemologis. Pemikiran Kant ini berkontribusi dalam perkembangan psikologi kognitif, 

terutama dalam memahami kesadaran sebagai fungsi mental yang memiliki batas-batas 

tertentu.7 

Kritik terhadap pemikiran René Descartes kemudian dilanjutkan oleh filsuf Jerman 

Martin Heidegger, khususnya terhadap pernyataan “aku berpikir maka aku ada”. Menurut 

Heidegger, filsafat seharusnya tidak diawali dari pembahasan tentang pengetahuan, 

melainkan dari keberadaan manusia itu sendiri sebagai dasar dari segala kemungkinan 

pengetahuan. Ia memandang manusia sebagai Dasein, yaitu makhluk yang sadar akan 

keberadaannya dan mampu mempertanyakan realitas kehidupan secara kritis. 

Dalam pandangan Heidegger, manusia tidak ada karena berpikir, tetapi berpikir 

karena telah lebih dahulu ada dan hidup di dunia. Oleh karena itu, Heidegger membalik 

prinsip Cartesian menjadi “aku ada, maka aku berpikir”, yang menegaskan bahwa 

eksistensi manusia lebih mendasar daripada aktivitas berpikir dan menjadi titik awal dalam 

memahami pengalaman serta realitas manusia. Pandangan Heidegger ini, meskipun 

berangkat dari filsafat eksistensial, memberikan pengaruh penting bagi perkembangan 

psikologi eksistensial dan fenomenologis yang menekankan pemahaman terhadap 

pengalaman hidup manusia secara konkret.8 

Berbagai kritik yang disampaikan oleh David Hume, Immanuel Kant, dan Martin 

Heidegger menunjukkan bahwa pemikiran René Descartes, khususnya dalam memahami 

kesadaran dan jiwa manusia, tidak dapat diterima secara utuh dalam perkembangan 

psikologi. Kritik-kritik tersebut menegaskan bahwa psikologi tidak dapat hanya bertumpu 

pada rasio dan kesadaran internal sebagaimana diasumsikan dalam metode Cartesian, 

tetapi perlu mempertimbangkan pengalaman empiris, batas-batas rasio, serta keberadaan 

manusia dalam konteks kehidupan nyata. Dengan demikian, kritik terhadap Descartes 

berperan penting dalam mendorong pergeseran psikologi menuju pendekatan yang lebih 

empiris, kritis, dan berorientasi pada pengalaman manusia. 

4. Psikologi Kognitif: Asal Usul dan Hubungan dengan Pemikiran Cartesian 

Psikologi Kognitif adalah cabang psikologi yang meneliti cara manusia memahami, 

memproses, dan menyimpan informasi. Fokus utamanya adalah bagaimana kita berpikir, 

merasakan, belajar, mengingat, dan memecahkan masalah. Psikologi ini berbeda dari 

behaviorisme yang mendominasi pada awal abad ke-20, di mana behaviorisme hanya 

berfokus pada perilaku yang tampak dan dapat diukur, tanpa memperhatikan proses mental 

internal. Psikologi kognitif lahir sebagai reaksi terhadap keterbatasan behaviorisme, 

 
7Al-Faiz Muhammad Rabbany Tarman dan Eman Suherman, “Tinjauan Awal Kritisisme Immanuel Kant,” 

JURNAL ILMIAH FALSAFAH: Jurnal Kajian Filsafat, Teologi Dan Humaniora 10, no. 2 (2024): 9. 
8 Amalia Radea Febri Yanti dan Yuli A. Hambali, “Aliran Rasionalisme Filsuf Abad Modern (Rene 

Descartes),” Gunung Djati Conference Series 19 (2023): 7. 



336 
 
 
 

terutama dalam menjelaskan kompleksitas aktivitas mental manusia. Kemunculan 

psikologi kognitif sering disebut sebagai revolusi kognitif, yang dimulai pada tahun 1950-

an dan 1960-an. Pada masa ini, para ilmuwan mulai menyadari bahwa manusia tidak 

sekadar merespons stimulus secara otomatis, tetapi terlibat dalam proses mental yang 

kompleks, seperti pengkodean, penyimpanan, dan pengambilan informasi. Tokoh-tokoh 

penting dalam revolusi ini termasuk Jean Piaget, yang mengembangkan teori 

perkembangan kognitif pada anak-anak, Noam Chomsky, yang mengkritik behaviorisme 

melalui teori linguistiknya yang menunjukkan bahwa bahasa melibatkan proses mental 

yang tidak bisa dijelaskan hanya dengan perilaku, serta Herbert Simon dan Allen Newell, 

yang menerapkan konsep pemrosesan informasi dalam memahami pikiran manusia. 

Mereka memandang otak sebagai komputer yang memproses informasi, di mana proses 

kognitif melibatkan pemahaman input (informasi) dan pengelolaan output (keputusan dan 

tindakan).9 

Kemajuan dalam teknologi, terutama dalam ilmu komputer dan linguistik, juga 

memainkan peran besar dalam perkembangan psikologi kognitif. Teori informasi, yang 

menunjukkan bahwa informasi dapat diproses dengan cara yang teratur dan sistematis, 

memberikan dasar bagi pemahaman tentang bagaimana otak manusia bekerja seperti 

mesin pemrosesan informasi. Psikologi kognitif mulai menggantikan behaviorisme 

sebagai paradigma dominan karena menawarkan cara yang lebih komprehensif untuk 

menjelaskan perilaku dan proses mental manusia. Pemikiran René Descartes memiliki 

pengaruh besar dalam perkembangan gagasan tentang pikiran dan kesadaran. Descartes, 

seorang filsuf Prancis dari abad ke-17, terkenal dengan teori dualismenya, yang 

menyatakan bahwa manusia terdiri dari dua substansi yang berbeda: pikiran (mind) dan 

tubuh (body). Pikiran, dalam pandangan Descartes, adalah entitas yang berpikir, 

sedangkan tubuh adalah entitas material yang bisa diukur dan diperiksa secara fisik. 

Pemisahan ini sangat penting dalam sejarah filsafat Barat dan menjadi dasar bagi banyak 

perdebatan tentang kesadaran, pikiran, dan otak. 

Descartes mempopulerkan pandangan bahwa pikiran adalah pusat dari eksistensi 

manusia, yang tercermin dalam ungkapannya yang terkenal, "Cogito, ergo sum" (Saya 

berpikir, maka saya ada). Dalam pemikirannya, Descartes menempatkan pikiran di atas 

segalanya, termasuk tubuh fisik, dan menegaskan bahwa kesadaran atau kemampuan 

untuk berpikir adalah bukti utama dari keberadaan manusia. Dengan demikian, Descartes 

memisahkan pengalaman mental dari realitas fisik, menciptakan kerangka kerja dualisme 

yang membedakan pikiran dari tubuh. Psikologi kognitif memiliki kesamaan dengan 

pemikiran Cartesian dalam hal penekanan pada pentingnya pikiran dan proses mental. 

Keduanya memandang pikiran sebagai sesuatu yang istimewa dan berbeda dari dunia fisik. 

Seperti halnya Descartes yang berfokus pada pikiran sebagai esensi dari keberadaan 

manusia, psikologi kognitif juga mengutamakan studi tentang pikiran—tetapi dalam 

konteks bagaimana pikiran itu bekerja dalam pemrosesan informasi. Misalnya, dalam 

psikologi kognitif, perhatian difokuskan pada bagaimana manusia menyusun persepsi 

mereka tentang dunia, menyimpan informasi dalam memori, dan menggunakan 

pengetahuan untuk mengambil keputusan.10 

Namun, ada perbedaan mendasar antara psikologi kognitif dan pemikiran Cartesian. 

Descartes menggunakan pendekatan metafisik yang lebih spekulatif, sementara psikologi 

kognitif didasarkan pada pendekatan empiris dan ilmiah. Psikologi kognitif menggunakan 

eksperimen, penelitian, dan alat-alat ilmiah modern untuk memahami bagaimana otak 

 
9Choiriah N, RASIONALISME RENE DESCARTES, Jurnal Anterior (2014), 13(2), 237–243. 
10Puspitasari, Kontribusi Empirisme terhadap Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial. Jurnal Edueksos, (2012) 

1(1), 21–49. 



337 
 
 
 

memproses informasi dan bagaimana proses-proses mental tersebut berpengaruh pada 

perilaku manusia. Misalnya, dalam studi memori, psikologi kognitif menggunakan teknik 

seperti pencitraan otak dan uji laboratorium untuk mengamati bagaimana otak mengkode, 

menyimpan, dan mengambil informasi. Sementara itu, Descartes lebih tertarik pada 

pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang sifat eksistensi, tanpa alat empiris yang saat ini 

dimiliki oleh ilmu kognitif. Singkatnya, meskipun psikologi kognitif dan pemikiran 

Cartesian sama-sama menghargai pentingnya pikiran, psikologi kognitif telah berkembang 

dengan landasan ilmiah yang kuat, memanfaatkan kemajuan teknologi dan penelitian 

eksperimental untuk menjawab pertanyaan-pertanyaan yang diajukan oleh Descartes 

berabad-abad lalu. Pemikiran Descartes tentang pemisahan pikiran dan tubuh memberi 

landasan awal bagi studi tentang kesadaran dan proses mental, yang kemudian diambil dan 

dikembangkan lebih lanjut dalam psikologi kognitif dengan pendekatan ilmiah modern. 

5. Relevansi Dualisme Cartesian dalam Psikologi Kognitif Era Digital 

Dualisme Cartesian, yang diperkenalkan oleh René Descartes, menyatakan bahwa 

pikiran (res cogitans) dan tubuh (res extensa) adalah dua entitas yang terpisah dan berbeda. 

Pikiran dianggap sebagai sesuatu yang non-material, sementara tubuh adalah materi fisik. 

Dalam era digital dan perkembangan psikologi kognitif, konsep ini tetap relevan untuk 

menjelaskan fenomena mental dan interaksi dengan teknologi modern. Salah satu 

relevansi utamanya adalah dalam perdebatan tentang kecerdasan buatan (AI) dan 

kesadaran. Psikologi kognitif digital mempertanyakan apakah mesin atau AI dapat 

memiliki kesadaran seperti manusia. Jika kesadaran atau pikiran manusia dianggap 

sebagai entitas non-fisik, seperti dalam pandangan Descartes, maka penciptaan kesadaran 

sejati dalam mesin mungkin tidak akan pernah tercapai, karena mesin hanya dapat meniru 

perilaku kognitif tanpa memiliki pengalaman subjektif (qualia).11 

Selain itu, relevansi dualisme Cartesian juga muncul dalam teknologi brain-

computer interface (BCI), yang memungkinkan manusia mengendalikan perangkat digital 

hanya dengan pikiran. Teknologi ini menimbulkan kembali pertanyaan apakah pikiran 

dapat berfungsi terpisah dari tubuh fisik, mendukung gagasan bahwa pikiran tidak 

sepenuhnya bergantung pada tubuh. Dalam psikologi kognitif modern, pendekatan 

komputasional sering menggunakan model yang memisahkan otak fisik sebagai entitas 

mekanis dan pikiran sebagai sesuatu yang lebih abstrak, mirip dengan pemisahan 

Descartes antara pikiran dan tubuh. Meski banyak ahli menolak dualisme dalam bentuk 

klasiknya, pendekatan ini tetap memengaruhi cara kita memahami simulasi kognisi dalam 

mesin.12 

Di era digital, fenomena diri virtual juga menunjukkan relevansi dualisme Cartesian. 

Identitas diri sering kali terpecah antara persona digital yang ditampilkan di dunia maya 

dan diri fisik yang ada di dunia nyata. Dualisme ini mencerminkan gagasan bahwa pikiran 

atau kesadaran dapat terpisah dari tubuh fisik, di mana individu mungkin merasakan 

kontrol yang berbeda atas "diri digital" mereka dibandingkan dengan tubuh mereka 

sendiri. Hal ini juga terlihat dalam penggunaan realitas virtual (VR) dan augmented reality 

(AR), di mana seseorang dapat mengalami realitas digital yang terasa nyata, meskipun 

tubuh fisik mereka berada di tempat lain. Ini menghidupkan kembali pertanyaan tentang 

apakah pengalaman dalam dunia digital adalah pengalaman mental yang sah, sejalan 

dengan gagasan Cartesian bahwa pengalaman mental dapat ada terlepas dari dunia fisik. 

 
11Chonyta, D, Sumber ilmu pengetahuan studi komperatif islam dan barat. Maslahah: Journal of Islamic 

Studies (2022), 1(1), 1–20. 
12Butar-Butar, Epistemologi perspektif barat dan islam. Humantech: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia 

(2021), 1(2), 240– 246. 



338 
 
 
 

Dengan demikian, meskipun dualisme Cartesian secara eksplisit sering ditolak oleh 

psikologi kontemporer yang lebih menekankan pada monisme materialis, gagasan tentang 

pemisahan pikiran dan tubuh masih sangat relevan dalam konteks interaksi manusia 

dengan teknologi modern, terutama dalam pertanyaan seputar kesadaran, identitas diri di 

dunia maya, dan realitas virtual. Fenomena-fenomena ini menunjukkan bahwa meskipun 

tidak lagi diterima secara mutlak, dualisme Cartesian tetap menjadi landasan untuk 

memahami dinamika antara pikiran dan dunia digital. 

7. Implikasi dan Relevansi Pemikiran Descartes Dalam Ilmu Psikologi 

Pemikiran Descartes sangat relevan dalam mengkaji persoalan yang lagi viral baru-

baru ini. "ini area privasiku, jangan kamu lihat, jangan kamu sentuh, jangan kamu pegang" 

adalah lirik lagu untuk menasehati anak-anak supaya menjaga keamanan mereka dan 

untuk refleksi anak dapat mencegah pelecehan seksual, seperti yang viral di berbagai 

platform media sosial. Namun, banyak juga kreator dewasa bersama pasangannya 

mengunggah konten menggunakan lagu tersebut akhirnya menjadi kontroversial. Para 

pakar psikologi banyak memberi tanggapan seperti “itu kan nasihat, itu adalah hal yang 

memang harus menjadi perhatian anak-anak kalau dibikin lelucon nanti takutnya ini 

dianggap sekedar lucu-lucuan aja gitu loh bukan untuk dipahami.” Sehingga 

dikhawatirkan anak-anak tidak mampu meresapi bahwa ini adalah pembelajaran psikologi 

secara digital. Walaupun terkesan hanya sekedar lagu dengan gerakan namun hal tersebut 

menunjukkan kesadaran pada area privasi tubuh. Maka implementasi pemikiran Descartes 

dalam psikologi sangat besar, terutama melalui dualisme pikiran-tubuh (jiwa dan raga 

terpisah), yang memunculkan studi tentang kesadaran dan kognisi (berpikir) sebagai 

fondasi psikologi ilmiah, serta metode keraguan metodis yang mendorong pencarian 

pengetahuan yang pasti, meskipun dualismenya dikritik karena mengabai hubungan aspek 

efektif dan konatif, dan fokus berlebihan pada kognitif daripada perilaku. Pemikiran ini 

membuka jalan bagi psikologi modern untuk mengkaji pikiran (kognisi) selain prilaku, 

meletakkan dasar rasionalisme, dan memperkenalkan konsep mekanisme tubuh (animal 

machine). 

1. Dualisme Pikiran-Tubuh (Karteisian) : 

• Konsep : Memandang manusia terdiri dari dua substasi yang berbeda : substansi 

mental (jiwa/pikiran) yang tidak berbentuk dan substansi fisik (tubuh/raga) yang 

material. 

• Implementasi : Memungkinkan psikologi mempelajari pikiran (kesadaran, kognisi) 

sebagai entitas terpisah dari tubuh, menjadi dasar psikologi ilmiah modern yang 

mengkaji proses mental, bukan hanya perilaku fisik. 

2. Fokus pada Kognisi dan Rasionalisme : 

• Konsep : “Aku berpikir, maka aku ada” menegaskan bahwa berpikir adalah aktivitas 

paling pasti dan merupakan dasar pengetahuan. 

• Implementasi : Mendorong perkembangan Psokologi Kognitif, yang mempelajari 

proses mental seperti pemikiran, memori, persepsi, dan pemecahan masalah. Ini 

menggeser fokus dari behaviorisme ke studi tentang bagaiman pikiran bekerja. 

3. Metode Skeptis dan Rasional : 

• Konsep : Menggunakan keraguan metodis untuk mencari kebenaran yang pasti. 

• Implementasi : Memperkenalkan cara berpikir logis dan deduktif dalam mencari 

jawaban, yang memengaruhi pendekatan ilmiah dalam psikologi untuk membangun 

pengetahuan yang solid. 

4. ‘Animal Machine’ : 

• Konsep : Memandang tubuh sebagai mesin kompleks yang bekerja secara mekanis, 

dipengaruhi oleh rangsangan eksternal. 



339 
 
 
 

• Implementasi : Memberi dasar bagi pemahaman biologis tentang fungsi tubuh dan 

bagaiman tubuh memengaruhi pikiran, meskipun interaksinya menjadi area 

perdebatan. 

Dari sudut pandang psikologi, fenomena lagu “Ini Area Privasi ku” yang dijadikan 

konten lelucon oleh orang dewasa di media sosial dapat dilihat dari beberapa makna dan 

dampak. 

1. Makna Psikologis Lagu Aslinya 

Secara psikologis, lagu tersebut membawa pesan edukasi Batasan tubuh (personal 

boundaries), yang penting untuk mengajarkan anak mengenali hak atas tubuhnya sendiri, 

mencegah pelecehan seksual, membantu anak berani berkata tidak. Pesan ini sangat serius 

dan bersifat protektif terutama dalam konteks perkembangan anak. 

2. Ketika Dijadikan Lelucon oleh Orang Dewasa 

Saat orang dewasa meragukan ragu ini sebagai bahan humor, muncul beberapa 

persolan psikologis : 

a) Ambiguitas Makna 

Bagi anak atau remaja yang menonton mereka bisa bingung apakah ini serius atau 

bercanda ? dan pesan batasan tubuh menjadi tidak konsisten.  

Dalam psikologi perkembangan inkonsistensi pesan dari orang dewasa dapat 

melemahkan internalisasi nilai. Motivasi psikologis orang dewasa mengapa orang dewasa 

ikut-ikutan ? banyak orang dewasa yang kurangnya kesadaran konteks, seperti fokus pada 

viralitas bukan makna. Ini bukan selalu niat buruk, tapi lebih pada kurang refleksi 

psikologis. 

3. Potensi Dampak Negatif 

• Anak bisa menganggap isu privasi tubuh sebagai sesuatu yang tidak perlu dianggap 

serius 

• Normalisasi candaan tentang batas tubuh 

• Risiko melemahkan edukasi pencegahan kekerasan seksual  

Namun tidak selalu sepenuhnya negatif, jika dilakukan dengan konteks edukatif 

yang tepat, penjelasan yang jelas, tanpa gestur atau ekspresi yang ambigu. Maka konten 

tersebut justru bisa meningkatkan awereness publik dan membuka diskusi tentang 

Kesehatan mental dan batasan diri. Masalahnya bukan pada lagunya, namun cara dan niat 

penyajiannya. 

Dalam perspektif pemikiran Rene Descartes fenomena tersebut mencerminkan 

kegagalan penggunaan rasio secara reflektif seharusnya orang dewasa menggunakan 

kesadaran berpikirnya untuk menjaga makna moral dari pesan edukatif, dan menjadikan 

lagu tentang privasi tubuh sebagai lelucon menunjukkan ketidakseimbangan antara 

berpikir dan bertindak. Dengan kata lain, Descartes memandang fenomena ini sebagai 

tindakan yang ada secara fisik di media sosial, tetapi kurang ada secara filosofis, karena 

tidak dilandasi pemikiran rasional dan tanggung jawab moral. 

 

KESIMPULAN 

Pemikiran Descartes dalam ilmu psikologi, terfokus pada kontribusi pentingnya 

terhadap pandangan tentang pikiran manusia. René Descartes, seorang filsuf abad ke-17, 

menjadi terkenal karena pendekatannya terhadap dualisme, yaitu pandangan bahwa pikiran 

dan tubuh merupakan dua entitas terpisah. Konsep ini menciptakan landasan penting 

dalam pengembangan ilmu psikologi, memberikan pandangan yang mendalam tentang 

hubungan antara dimensi mental dan fisik manusia. Menurut Descartes, pikiran atau roh 

bersifat immaterial dan tidak terbatas oleh ruang fisik, sementara tubuh terikat oleh hukum 

alam. Pemikirannya ini mengilhami perkembangan pemahaman psikologi tentang 



340 
 
 
 

kesadaran, persepsi, dan kognisi. 

Meskipun pandangan dualisme Descartes telah menghadapi kritik, terutama terkait 

dengan masalah interaksi antara pikiran dan tubuh, warisannya tetap signifikan. Teori-teori 

modern dalam psikologi kognitif dan neurosains masih mencerminkan pengaruhnya. 

Penelitian tentang otak dan proses mental terus menggali hubungan kompleks antara 

dimensi psikologis dan neurobiologis, sejalan dengan semangat dasar dualisme yang 

diperkenalkan oleh Descartes. Pentingnya pemikiran Descartes dalam ilmu psikologi juga 

tercermin dalam pendekatannya terhadap metode ilmiah. Skeptisisme metodologisnya 

menekankan pentingnya keraguan dan analisis kritis dalam pencarian pengetahuan. 

Pendekatan ini memberikan landasan bagi metode ilmiah dalam psikologi, di mana 

peneliti diharapkan untuk menguji dan mempertanyakan asumsi-asumsi mereka. 

Dengan demikian, pemikiran Descartes memberikan kontribusi yang sangat berharga 

terhadap pengembangan ilmu psikologi. Meskipun beberapa aspek pandangannya telah 

berkembang dan berubah seiring waktu, warisan pemikiran Descartes tetap menjadi bagian 

integral dari fondasi teoretis dan metodologis psikologi modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Ahwany, A. F. (1962). al-Falsafat al-Islamiyyat. Kairoh: Dar alQolam, p. 91.13(2), 237–243. 

Butar-Butar, N. (2021). Epistemologi perspektif barat dan islam. Humantech: Jurnal Ilmiah  

Choiriyah, N. (2014). RASIONALISME RENE DESCARTES. Jurnal Anterior,  

Chonyta, D. (2022). Sumber ilmu pengetahuan studi komperatif islam dan barat. Maslahah: 

Journal of Islamic Studies, 1(1), 1–20. 

Daudy, A. (1983). Allah dan Manusia Dalam Konsepsi Syekh Nuruddin arRanir. Jakarta: 

Rajawali, p. 136. 

Hanafi, A. (1982). Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan Bintang, p. 195. 

Multidisiplin Indonesia, 1(2), 240– 246. 

Puspitasari, R. (2012). Kontribusi Empirisme terhadap Pendidikan Ilmu Pengetahuan Sosial. Jurnal 

Edueksos, 1(1), 21–49. 

Sobur, A. (2003). Psikologi Umum dalam Lintasan Sejarah (Cet. 1). Pustaka Setia Bandung, p. 73. 

Tafsir, A. (2004). Filsafat Ilmu (Cet. 1). Bandung, p. 145. 


